# ইসলামিক ফাউণ্ডেশন বাংলাদেশ

# <sub>অনুবাদ</sub> মাওলানা মুহিউদ্দীন খান

## <sup>মূল</sup> হযরত মাওলানা মুফতী মুহাম্মদ শফী' (র)

https://alqurans.com

Download Islamic PDF Books Visit:

। সূরা ইউসুফ, সূরা রা'দ, সূরা ইবরাহীম, সূরা হিজর, সূরা নাহল, সূরা বনী ইসরাঈল ও সূরা কাহ্ফ )

মা'আরেফুল–কোরআন পঞ্চম খণ্ড



## অনুবাদকের আরয

সমসাময়িক কালে প্রকাশিত সর্ববৃহৎ এবং সর্বাধুনিক তফসীর গ্রন্থ 'মা'আরেফুল কোরআন' যুগপ্রেষ্ঠ সাধক আলেম হযরত মওলানা মুফতী মুহামদ শফী' সাহেবের এক অসাধারণ কীর্তি। এতে পবিত্র কুরআনের প্রথম ব্যাখ্যাতা খোদ রসুলে করীম সান্তান্ত্রাহ আলায়হি ওয়া সান্ত্রামের তফসীর সম্পর্কিত বাণীগুলোর উদ্ধৃতি, সাহাবায়ে কিরাম, তাবেয়ীন ও তৎপরবর্তী সাধক মনীধিগণের ব্যাখ্যা বর্ণনার সাথে সাথে আধুনিক জিজ্ঞাসা ও তৎসম্পর্কিত পাক কালামের যুক্তিপূর্ণ জ্বাবও অত্যন্ত আকর্ষণীয়ভাবে প্রদান করা হয়েছে। এ কারণেই এ তফসীর গ্রন্থটি পাঠক সমাজে বিপুলভাবে সমাদৃত। বাংলা ভাষায় এ মহান গ্রন্থটি প্রকাশিত হওয়ার সাথে সাথে সুধী পাঠকগণের তরফ থেকে যে সাড়া লক্ষ্য করা গেছে, তাতে আমরা উৎসাহিত হয়েছি। পাঠকগণের তাকীদেই যেমন এ মহাগ্রন্থের আটটি খণ্ডই দ্রত অনুদিত হয়ে প্রকাশিত হয়েছে, তেমনি পাঠকগণের উৎসাহ লক্ষ্য করেই এ গ্রন্থের প্রায় সবগুলো থণ্ডেরই চতুর্থ সংস্করণ প্রকাশিত হয়েও সেগুলি পাঠকগণের হাতে চলে গেছে।

'মা'আরেফুল-কোরআন'-এর বঙ্গানুবাদ পাঠ করে বহু বিজ্ঞ পাঠক পত্রযোগে এবং অনেকেই ব্যক্তিগতভাবেও আমাদের সাথে যোগাযোগ করেছেন। অনেকেই কিছু কিছু ত্রুটি-বিচ্যুতির প্রতি আমাদের দৃষ্টি আকর্ষণ করেছেন। ফলে পরবর্তী সংস্করণগুলো অধিকতর ক্রুটিমুক্ত করে প্রকাশ করার ব্যাপারে বিস্তর সহযোগিতা লাভ করেছি। আমরা তাঁদের সকলের প্রতিই কৃতজ্ঞ। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁদের সে সহদয়তার যোগ্য ফল দান করবেন বলে আশা করি।

'মা'আরেফুল–কোরআন–এর অনুবাদ ও মুদ্রণ এবং একাদিব্রুমে সবগুলো খণ্ডের পুনঃ নিরীক্ষণ আপাতত আমার সর্বাপেক্ষা বড় সাধনা। এ মহৎ গ্রন্থটির আরো সংশোধন ও পরিমার্জনের প্রয়োজনীয়তা রয়েছে বলে আমি মনে করি। তাই আমি সুধী পাঠকগণের খেদমতে অব্যাহত সহযোগিতা প্রার্থী।

আল্লাহ্ রাম্বুল আলামীন আমাদের সকলের শ্রম কবৃল করুন। আমীন। বিনয়াবনত

মুহিউদ্দীন খান

সম্পাদক ঃ মাসিক মদীনা

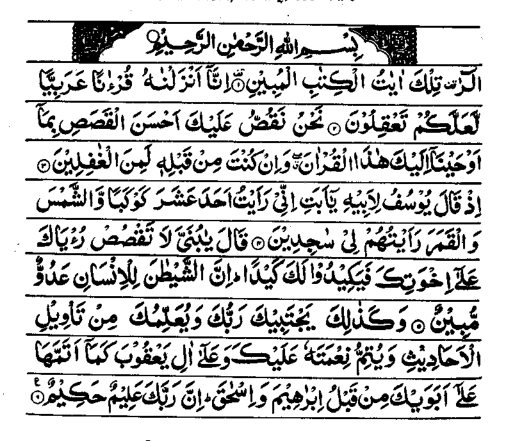
ঢাকা, ১৪১০ হিঃ

| সূচীপত্র                             |              |                                       |              |  |
|--------------------------------------|--------------|---------------------------------------|--------------|--|
| বিষয়                                | পৃষ্ঠা       | বিষয়                                 | পৃষ্ঠা       |  |
| সূরাইউসুফ                            | 2            | উ <b></b> য়াপিণ্ড                    | ২৭৬          |  |
| স্বনু নবুয়তের অংশ ৭                 |              | মাবনদেহে আত্মা সঞ্চারিত করা এবং       |              |  |
| স্বপুসম্পর্কিত মাস'আলা 🛛 🕹           |              | তাকে ফেরেশতাগণের সিঙ্গদার প্রসঙ্গ ২৮৬ |              |  |
| হযরত ইউসুফের স্বণুও পরবর্তী কাহিনী১৬ |              | রসূলুল্লাহ্ (সা)–এর বিশেষ সম্মান ২৯৬  |              |  |
| কতিপয় বিধান ও মাস'আলা               | 88           | আল্লাহ্ ব্যতীত জন্যের কসম খাওয়া      | ২৯৬          |  |
| মানুষের মন                           | ٩8           | কোরআনের সারমর্ম                       | ७०७          |  |
| সরকারী পদ প্রার্থনা করা              | ዓ৮           | হাশরের জিজ্ঞাসা                       | ७०७          |  |
| হযরত ইউসুফ (আ) সম্পর্কে তাঁর         |              | সূরা নাহ্ল                            | 900          |  |
| পিতাকে অবহিত                         | ዮዓ           | বিজ্ঞানের আবিষ্ণার সম্পর্কে           | ৩১০          |  |
| সন্তানের ভুল–ক্রুটিিঃ পিতার কর্তন    | ব্য ৯২       | উপমহাদেশে কোন রসূল                    |              |  |
| কুদৃষ্টির প্রভাব                     | ৯৭           | আগমন করেছেন কি?                       | ৩২৮          |  |
| ইউসুফ (আ)–এর প্রতি হযরত              |              | হিজরত ঃ সচ্ছল জীবন                    | ৩৩০          |  |
| ইয়াকুব (আ)–এর মহন্দ্রতের কারণ ১১৮   |              | মুজ্তাহিদ ইমামগণের অনুসরণ             | ৩৩৬          |  |
| ইউসুফ (আ)-র সবর ও শোকরের স্তর ১ ৩৬   |              | কোরআন ও হাদীস                         | ৩৩১          |  |
| সূরা রা'দ                            | <b>\$</b> @8 | কোরআন বোঝার জন্য আরবী                 |              |  |
| প্রত্যেক কাজের পরিচালক               |              | ভাষা শিক্ষা                           | ৩৪২          |  |
| একমাত্র আল্লাহ্                      | 262          | আযাবে পতিত হওয়া আল্লাহ্র রহম্য       | <u>୭</u> ৩৪৩ |  |
| মৃত্যুর পর পুনর্জীবনের প্রমাণ        | ১৬৩          | কতিপয় বিশেষ জ্ঞাতব্য বিষয়           | 005          |  |
| স্রাইবরাহীম                          | ২০৮          | সম্পদ পুঞ্জীভূত করার বিরুদ্ধে         |              |  |
| হিদায়ত শুধু আল্লাহ্র কাজ            | ২১০          | গৃহ নির্মাণ                           | ৩৭৫          |  |
| কোরআন পাকের তিলাওয়াত                | <i>5</i> 22  | সৎকর্ম ঃ কোরআনের নির্দেশ              | ৩৮১          |  |
| কোরআন বোঝার ব্যাপারে কিছু ভ্রান্তি   | ১ ১০         | অঙ্গীকার প্রসঙ্গ                      | ৩৮৫          |  |
| কোরআন আরবী ভাষায় কেন?               | ২১৬          | ঘুষ প্রসঙ্গ                           | ৩৮৮          |  |
| আরবী ভাষার কতিপয় বৈশিষ্ট্য          | ২১৭          | দুনিয়ার সুখ ধ্বংসশীল                 | ৩৮৯          |  |
| কাফিরদের দৃষ্টান্ত                   | ২৩৮          | হায়াতে তায্যেবা                      | ৩৯০          |  |
|                                      |              | শয়তানের আধিপত্য থেকে মুক্তির পথ ৩৯৪  |              |  |
| হ্যরত ইবরাহীম (আ)–এর দোয়া           | २ <b>৫</b> 8 | নবুয়ত সম্পর্কে কাফিরদের              |              |  |
| সূরা হিজর                            | ২৬৭          | সন্দেহের জবাব                         | ৩৯৫          |  |
| মামুনের দরবারের একটি ঘটনা            | २१०          | ধর্মে জবরদন্তি                        | ৩১১          |  |
| হাদীস সংরক্ষণ                        | ર૧૨          | হারাম ও গোনাহ প্রসঙ্গ                 | 808          |  |

|                                |        |                                  | ·<br>       |
|--------------------------------|--------|----------------------------------|-------------|
| বিষয়                          | পৃষ্ঠা | বিষয়                            | পৃষ্ঠা      |
| দীনে-ইরবারহীমীর অনুসরণ         | 808    | সৃষ্ট জীবের উপর আদমের শ্রেষ্ঠত্ব | 602         |
| দাওয়াত ও প্রচারের মৃলনীতি     | 822    | শক্রু থেকে আত্মরক্ষার উপায়      | 602         |
| তর্ক–বিতর্কের অনিষ্টকারিতা     | ৪১২    | তাহাজ্জুদের নামায ও বিধান        | ৫১২         |
| দাওয়াতদাতাকে কষ্ট দেওয়া      | 8\$8   | মাকামে মাহমুদ ঃ শাফা'আত          |             |
| সূরা বনী ইসরাঈল                | ৪২৮    | প্রসঙ্গ                          | ቁን ቁ        |
| মি'রাজ প্রসঙ্গ                 | ৪২৯    | শিরক ও কুফরের চিহ্ন              | <b>ፍን</b> ዮ |
| মসন্ধিদে আকসা প্রসঙ্গ          | 808    | রহ সম্পর্কে প্রশ্ন               | ৫২২         |
| বনী ইসরাঈলের ঘটনাবলী           | ৪৩৮    | অসামঞ্জস্য প্রশ্নের পয়গন্বরসুলভ |             |
| আমলনামা ঃ গলার হার হওয়া       | 889    | জবাব                             | ৫২১         |
| পয়গন্বর প্রেরণ ব্যতীত আযাব    |        | মানবের রসূল মানবই হতে            |             |
| নাহওয়া                        | 885    | পারে                             | 600         |
| মুশরিকের সন্তান–সন্ততি         | 885    | সূরাকাহ্ফ                        | <b>৫</b> 8২ |
| ধনীদের প্রভাব প্রতিপত্তি       | 800    | আসহাবে কাহ্ফ ও রকীমের            |             |
| বিদ'আত ও মনগড়া আমল            | 800    | কাহিনী                           | ¢8৮         |
| পিতামাতার আদব ও আনুগত্য        | 8¢¢    | বিরোধপূর্ণ আলোচনায় কথাবার্তার   |             |
| আত্মীয়দের হক                  | ৪৬২    | উত্তম পন্থা                      | <b>ሮ</b> ዓሮ |
| খরচ করার ব্যাপারে মধ্যবর্তিতার |        | আসহাবে কাহ্ফের নাম               | ৫৭৬         |
| নির্দেশ                        | 860    | ভবিষ্যত কাজের জন্য               |             |
| অন্যায় হত্যার ব্যাখ্যা        |        | ইনশাআল্লাহ্ বলা                  | <u> </u>    |
| এতীমদের মাল                    | 89२    | দাওয়াত ও তবলীগের                |             |
| মাপে কম দেওয়া                 | 898    | বিশেষ রীতি                       | ¢৮8         |
| কান, চক্ষু ও অন্তর সম্পর্কে    |        | জান্নাতীদের অলংকার               | Q7 Q        |
| জিজ্ঞাসাব্যদ                   | 89¢    | কর্মানুযায়ী প্রতিদান            | ¢28         |
| পনেরটি আয়াত ঃ তাওরাতের        |        | ইবলিসের সন্তান-সন্ততি            | ( እይ        |
| সারসংক্ষেপ                     | 896    | হযরত মৃসা ও খিযিরের কাহিনী       | 608         |
| যমিন ও আসমানের তসবীহ পাঠ       | 867    | শিষ্যের জন্য গুরুর অনুসরণ        | ৬১০         |
| পয়গন্বরগণের উপর যাদুক্রিয়া   |        | পিতামাতার সৎকর্মের উপকার         | ৫১৯         |
| হাশরে কাফিররাও আল্লাহ্র        |        | পয়গন্বরসুলভ আদবের দৃষ্টান্ত     | ৬২০         |
| প্রশংসা করবে                   | 863    | যুলকারনাইন প্রসঙ্গ               | ৬২৫         |
| কটুভাষা কাফিরদের সঙ্গেও        |        | ইয়াজুজ–মাজুজ প্রসঙ্গ            | ৬৩৬         |
| জায়েয নয়                     | 822    | যুলকারনাইনের প্রাচীর             | ৬৪৯         |
| •                              |        |                                  |             |

سورة يوسع স্রা ইউস্ফ

মৰায় অবতীৰ্ণ, ১১ ৰুকু, ১১১ আয়াত



### অসীম মেহেরবান ও পরম দয়ালু আয়াহ্র নামে শুরু।

(১) আলিফ-লা-ম-রা; এওলো সুম্পল্ট গ্রন্থের আয়াত। (২) আমি একে আরবী ভাষায় কোরআন রূপে অবতীর্ণ করেছি, যাতে তোমরা বুঝতে পার। (৩) আমি তোমার নিকট উতম কাহিনী বর্ণনা করেছি, যেমতে আমি এ কোরআন তোমার নিকট অবতীর্ণ করেছি। তুমি এর আগে অবশ্যই এ ব্যাপারে অনবহিতদের অন্তর্ভুক্ত ছিলে। (৪) যখন ইউসুফ পিতাকে বলল ঃ পিতা, আমি ম্বন্নে দেখেছি এগারটি নক্ষত্রকে, সূর্যকে এবং চন্দ্রকে। আমি তাদেরকে আমার উদ্দেশে সিজদা করতে দেখেছি! (৫) তিনি বললেন ঃ বৎস, তোমার ডাইদের সামনে এ হার বর্ণনা করো না। তাহলে তারা তোমার বিরুদ্ধে বিরুদ্ধে আমার ডাবে আর হার বর্ণনা করো না। চক্লান্ত করবে। নিশ্চয় শয়তান মানুষের প্রকাশ্য শরু। (৬) এমনিভাবে তোমার পালনকর্তা তোমাকে মনোনীত করবেন এবং তোমাকে বাণীসমূহের নিগৃঢ় তত্ত্ব শিক্ষা দেবেন এবং পূর্ণ করবেন স্বীয় অনুগ্রহ তোমার প্রতি ও ইয়াকুব পরিবার-পরিজনের প্রতি ; যেমন ইতিপূর্বে তোমার পিতৃপুরুষ ইবরাহীম ও ইসহাকের প্রতি পূর্ণ করেছেন। নিশ্চয় তোমার পালনকর্তা অত্যন্ত জানী, প্রজাময়।

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

জ্ঞালিফ্র-লা-ম-রা ( এর তাৎপর্য আল্লাহ্ তা'আলাই জানেন )। এগুলো একটি সুস্পল্ট গ্রন্থের আয়াত, (ধার ভাষা ও বাহ্যিক মর্ম খুবই পরিষ্কার)। আমি একে আরবী ভাষায়, কোরআন (হিসাবে) অবতীর্ণ করেছি, মাতে তোমরা(এভাষাভাষী হওয়ার কারণে) অন্যদের আগেই বুঝ ( অতঃপর তোমাদের মাধ্যমে অন্যেরাও বোঝে )। আমি যে এ কোরআন আপনার কাছে পাঠিয়েছি, এর মাধ্যমে আমি আপনার কাছে একটি উৎরুষ্ট কাহিনী বর্ণনা করব। ইত্তিপূর্বে আপনি (এ কাহিনী সম্পর্কে) সম্পূর্ণ অনবগত ছিলেন; (কারণ না আপনি কোন গ্রন্থ পাঠ করেছিলেন. না কোন শিক্ষকের কাছ থেকে কি**ছু** শিখেছিলেন এবং এ কাহিনীটি এমন সুবিদিতও ছিল না যে, সর্বস্তরের জনসণের তা জানা থাকবে। কাহিনীর সূচনাঃ সে সময়টি স্মরণযোগ্য) যখন ইউসুফ (আ) স্বীয় পিতা ইয়াকুব (আ)-কে বললেনঃ পিতা আমি (স্বপ্নে) এগারটি নক্ষর, সূর্য এবং চন্দ্র দেখেছি—তাদেরকে আমার সামনে সিজদা করতে দেখেছি। (উত্তরে) তিনি বললেন, বৎস। এ স্বপ্ন (তোমার) ডাইদের কাছে বর্ণনা কর না। (কেননা, নবী-পরিবারের লোক বিধায় তারা এ ব্বপ্নের ব্যাখ্যা অনুধাবন করতে পারবে যে, এগারটি নক্ষর হচ্ছে এগার জন ভাই, সূর্য পিতা এবং চন্দ্র মাতা। সিজদা করার তাৎপর্য হচ্ছে তোমার প্রতি তাদের অনুগত ও আজ্ঞাবহু হওয়া)। তাহলে তারা তোমার (অনিস্ট সাধনের) জন্য চর্রান্ত করবে। ( অর্থাৎ ডাইদের অধিকাংশই একাজ করবে। কারণ, দশ ডাই ছিলেন বৈমারেয়। তাদের পক্ষ থেকেই বিপদাশঙ্কা ছিল। 'বেনিয়ামিন' নামে একজন মাত্র সহোদর ডাই ছিলেন। তাঁর কাছ থেকে বিরোধিতার আশংকা ছিল না। কিন্তু তার মুখ থেকে কথা ফাঁস হয়ে যাওয়ার সন্তাবনা ছিল)। নিঃসন্দেহে শয়তান মানুষের প্রকাশ্য শহু। (তাই সে ডাইদের মনে কুমন্ত্রণা জাগিয়ে তুলবে)। এবং (আল্লাহ্ তা'আলা এডাবে তোমাকে এ সম্মান দেবেন যে, সবাই তোমার অনুগত ও আজাবহ হবে)। এমনিডাবে তোমার পালনকর্তা তোমাকে (নবুয়তের সম্মানের জন্যও) মনোনীত করবেন, তোমাকে স্বপ্নের ব্যাখ্যা সম্পর্কে জ্ঞান দান করবেন; যেমন ইতিপূর্বে তোমার পিতামহ ইবরাহীম ও ইসহাক (আ)-এর প্রতি স্বীয় নিয়ামত পূর্ণ করেছেন। নিশ্চয় তোমার পালনকর্তা অত্যন্ত জানী, প্রজাময়।

## আনুষ্রিক ভাতব্য বিষয়

েরটি আয়াত ছাড়া সমগ্র সূরা-ইউসুফ মর্রায় অবতীর্ণ এ সূরায় হযরত ইউসুফ (আ)-এর কাহিনী ধারাবাহিকডাবে বণিত হয়েছে। এ কাহিনীটি ওধুমার এ সুরাতেই

R

উল্লিখিত হয়েছে। সমগ্র কোরআনে কোথাও এর পুনরার্ত্তি করা হয়নি। এটা একমার ইউসুঞ্চ (আ) সম্পর্কিত কাহিনীরই বৈশিল্টা। এছাড়া অন্য সব আম্রিয়া (আ)–এর কাহিনী ও ঘটনাবলী সমগ্র কোরআনে প্রাসঙ্গিকডাবে খণ্ড খণ্ডডাবে বর্ণনা করা হয়েছে এবং বার বার উল্লেখ করা হয়েছে।

প্রকৃতপক্ষ বিশ্ব-ইতিহাস এবং অতীত অভিজ্ঞতার মধ্যে মানুষের ভবিষ্যত জীবনের জন্য বিরাট শিক্ষা নিহিত থাকে। এসব শিক্ষার ব্রাভাবিক প্রতিক্রিয়া মানুষের মন ও মস্তিক্ষের মধ্যে সাধারণ শিক্ষার চাইতে অধিক গড়ীর ও অনায়াসলম্ধ হয়। এ কারণেই গোটা মানবজাতির জন্য সর্বশেষ নির্দেশ-নামা হিসাবে প্রেরিত কোরজান পাকে সমগ্র বিশ্বের জাতিসমূহের ইতিহাসের নির্বাচিত অধ্যায়সমূহ সন্নিবেশিত করে দেওয়া হয়েছে, ষা মানুষের বর্তমান ও ভবিষ্যত সংশোধনের জন্য অমোঘ ব্যবস্থাপর। কিন্ত কোরআন পারু বিশ্ব-ইতিহাসের এসব অধ্যায়কেও স্বীয় বিশেষ ও অনুপম রীতিতে এমনবভাবে উদ্ধৃত করেছে খে, এর পাঠক অনুডবই করতে পারে না যে, এটি কোন ইতিহাস গ্রন্থ বরং প্রতিটি ক্ষেত্রে কোন কাহিনীর হাতটুকু অংশ শিক্ষা ও উপদেশের জন্য অত্যাবশ্যক মনে করা হয়েছে, সেখানে ঠিক ততটুকু অংশই বিরুত করা হয়েছে। অতঃপর অন্য কোন ক্ষেত্রে এ অংশের প্রয়োজন অনুভূত হলে পুনর্বার তা বর্ণনা করা হয়েছে। কারণেই এসব ঝাহিনীর বর্ণনায় ঘটনার সাংঘটনিক ধারাবাহিকতার প্রতি লক্ষ্য রাখা হয়নি। কোথাও কাহিনীর প্রথম অংশ পরে এবং শেষ অংশ আগে উল্লেখ করা হয়েছে। কোরআনের এ বিশেষ বর্ণনা রীতিতে স্বতন্ত্র নির্দেশ এই যে, জগতের ইতিহাস ও অতীত ঘটনাবলী পাঠ করা এবং সমরণ রাখা স্বয়ং কোন লক্ষ্য নয় বরং প্রত্যেক কাহিনী থেকেই কোন না কোন শিক্ষা ও উপদেশ গ্রহণ করা মানুষের লক্ষ্য হওয়া উচিত। সুতরাং. জনৈক অনুসন্ধানবিদ বলেছেন ঃ মানুষের বাাক্যাবলীর দুটি প্রকারের মধ্যে 📌 ( ঘটনা বর্ণনা)ও أنشاء (রচনা)-এর মধ্যে শেষোক্ত প্রকারই আসল উদ্দেশ্য। خبر বতর দৃষ্টিতে কখনও উদ্দেশ্য হয় না বরং প্রত্যেক খবরও ঘটনা শোনাও দেখার মধ্যে জানী ব্যন্তিপ্ন উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য একমাৱ স্বীয় অবস্থা ও কর্মের সংশোধন হওয়া উচিত।

হষরত ইউসুফ (জা)-এর ঘটনাকে ধারাবাহিকভাবে বর্ণনা করার একটি সন্তাব্য কারণ এই যে, ইতিহাস রচনাও একটি স্বতন্ত্র শাস্তা। এতে ইতিহাস রচয়িতাদের জন্য বিশেষ নির্দেশ রয়েছে যে, বর্ণনা এমন সংক্ষিণ্ত না হয় যাতে পূর্ণ বিষয়বন্ত হাদয়লম করা কল্টকর হয়ে পড়ে। পক্ষান্তরে বর্ণনা এত দীর্ঘ হওয়াও সমীচীন নয় যাতে তা পড়া ও স্মরণ রাখা কঠিন হয়ে পড়ে। বস্তুত আলোচ্য কাহিনীর কোরআনী বর্ণনা থেকে এ বিষয়াটিও প্রতীয়মান হয়।

ষিতীয় সন্থাব্য কারণ এই যে, কোন কোন রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে, ইহুদীরা পরীক্ষার্থে রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে বলেছিল ঃ যদি আপনি সত্যিই আল্লাহ্র নবী হন, তবে বলুন ইয়াকুব-পরিবার সিরিয়া থেকে মিসরে কেন স্থানান্ডরিত হয়েছিল এবং ইউসুফ (আ)-এর ঘটনা কি ছিল ? প্রত্যুত্তরে ওহীর মাধ্যমে পূর্ণ কাহিনী অবতারণ করা হয়। এটা নিঃসন্দেহে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র মো'জেষা ও তাঁর নবুয়তের একটি বড় প্রমাণ। কেননা, তিনি ছিলেন নিরক্ষর এবং জীবনের প্রথম থেকেই মক্কায় বসবাসকারী। তিনি কারও কাছ থেকে শিক্ষা গ্রহণ করেন নি এবং কোন গ্রন্থও পাঠ করেন নি। এতদসন্থেও তওরাতে বণিত আদ্যোপাস্ত ঘটনাটি বিস্তদ্ধরাপে বর্ণনা করে দেন। বরং কিছু এমন বিষয়ও তিনি বর্ণনা করেন, যেগুলো তওরাতে উল্লিখিত ছিল না। এ কাহিনীতে প্রসঙ্গরুমে অনেক বিধি-বিধানেরও ভাষতারণা করা হয়েছে। এগুলো পরে যথাছানে বর্ণিত হবে।

সর্বপ্রথম আয়াতে সিন্দি আক্ষরসমূহ হচ্ছে কোরআনের খণ্ডবাক্য। এণ্ডলো সম্পর্কে অধিক সংখ্যক সাহাবী ও তাবেয়ীগণের সিদ্ধান্ত এই যে, এণ্ডলো বজ্ঞা ও সম্বো-ধিত ব্যক্তি অর্থাৎ আল্লাহ্ ও রস্লের মধ্যকার একটি গোপন রহস্য, যা কোন তৃতীয় ব্যক্তি বুঝতে পারে না এবং এণ্ডলোর মর্ম উদ্ধার করার জন্য তৎপর হওয়াও সমীচীন নয়।

যা হারাল ও হারামের বিধি-বিধান এবং প্রত্যেক কাজের সীমা ও শর্ত বর্ণনা করে। মানুষকে জীবনের প্রতি ক্ষেত্রের জন্য একটি সুষম ও সরল জীবন ব্যবস্থা দান করে। এগুলো অবতীর্ণ করার অঙ্গীকার তওরাতে পাওয়া যায় এবং ইহুদীরা এ সম্পর্কে অব-হিতও বটে।

ज्यांव आत्र क أَنا أَنْ زَلْنَا ٢ قَرْ إِنَّا عَرَبِيًّا لَعَلَّهُمْ تَعَقَّلُونَ

আরবী কোরজান হিসাবে নাহিল করেছি, হয়তো এতে তোমরা বুঝতে পারবে।

এতে ইলিত রয়েছে যে, ইউসুফ (আ)-এর কাহিনী সম্পর্কে যারা প্রশ্ন তুলেছিল, তারা ছিল আরবের ইহুদী। আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরই ডায়ায় এ কাহিনী নাষিল করেছেন, খাতে তারা চিন্তা-ডাবনা করে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র সততা ও সত্যতায় বিশ্বাস স্থাপন করে এবং কাহিনীতে বণিত বিধান ও নির্দেশাবলীকে চলার পথের আলোকবতিকা হিসাবে গ্রহণ করে।

এ জন্যই এখানে **এএ** শব্দটি 'সন্তবত' অর্থে ব্যবহাত হয়েছে। কেননা, এসব সম্বোধিত ব্যক্তির অবন্থা জানা ছিল যে, সুস্পল্ট নিদর্শনাবলী সামনে এসে যাবার পরেও তাদের কাছ থেকে সত্য গ্রহণের আশা করা ছিল সুদূর পরাহত।

نَحَنُ نَقُصٌ مَلَيْكَ ٱحْسَسَ ٱلْقَصَصِ بِمَا ٱوْحَدَيْنَا إلَيْكَ هَذَا الْقُرْأَنَ وَإِنْ كُنْتَ مِنْ قَبْلِعِ لَمِنَ الْغَا بِلَيْنَ - সুরা ইউসুফ

ভাষ্যৎ জামি এ কোরআনকে ওহীর মাধ্যমে আপনার প্রতি অবতীর্ণ করে আপনার কাছে সর্বোন্তম কাহিনী বর্ণনা করেছি। নিঃসন্দেহে আপনি ইতিপূর্বে এসব ঘটনা সম্পর্কে জনবগত ছিলেন।

এতে ইহুদীদেরকে হ'শিয়ার করা হয়েছে যে, ডোমরা আমার পরগন্বরের যেভাবে পরীক্ষা নিতে চেয়েছ, তাতেও তাঁর ওণগত উৎকর্য সুস্পপ্ট হয়ে উঠেছে। কেননা, তিনি পূর্ব থেকে নিরক্ষর এবং বিশ্ব-ইতিহাস সম্পর্কে অনভিজও ছিলেন। সুতরাং তিনি এখন যে বিজতার পরিচয় দিচ্ছেন, তার মাধ্যমে আল্লাহ্র শিক্ষা ও ওহী ছাড়া আর কিছুই হতে পারে না।

اَذَ قَالَ يُـوُسَفُ لاَبِيْهَ يَااَبَتِ انَّـى رَأَيْتُ اَحَدَ عَمَرً كَوْلَبًا وَالشَّيْسَ وَالْقَمَرَ رَأَيْتُهُمْ لِي سَاجِدِيْنَ o

অর্থাৎ ইউসুফ (আ) তাঁর পিতাকে বললেন : পিতঃ, আমি যন্নে এগারটি নক্ষর এবং সূর্য ও চন্দ্রকে দেখেছি। আরও দেখেছি যে, তারা আমাকে সিজদা করছে।

এটা ছিল হমরত ইউসুফ (আ)-এর শ্বপ্ন। এর ব্যাখ্যা প্রসঙ্গ হযরত আবদুরাহ্ ইখনে আব্বাস (রা) বলেনঃ এগারোটি নক্ষরের অর্থ হচ্ছে ইউসুফ (আ)-এর এগার ডাই, সূর্য ও চন্দ্রের অর্থ পিতা ও মাতা।

তক্ষসীরে কুরতুবীতে বলা হয়েছে : হয়রত ইউসুফ (আ)-এর মাতা এ ঘটনার পূর্বে মৃত্যুমুখে পতিত হয়েছিলেন এবং তাঁর খালা তখন তাঁর পিতার বিবাহ-বন্ধনে আবদ্ধ ছিলেন। খালা এমনিতেও মায়ের সমতুলা গণ্য হয়। বিশেষত যদি পিতার ভার্যা হয়ে যায়, তবে সাধারণত পরিভাষায় তাকে মা-ই বলা হবে।

قَالَ يَا بُنَى لاَ تَقَمَّمُ رُرُّيًا كَ عَلَى إِشُوتِكَ فَيَكِيدُ وَا لَـكَ حَيْدًا إِنَّ الْشَيْطَانَ لِلاَ نَسَانِ عَدْرٌ مَعِيْنَ ه

অর্থাৎ বৎস। তুমি এ শ্বশ্ন ডাইয়ের কাছে বর্ণনা করো না। আলাহ্ না করণন, ডারা এ শ্বপ্ন গুনে তোসার মাহাত্ম্য সম্পর্কে জবগত হয়ে তোমাকে বিপর্ষস্ত করার ষড়যন্ত্রে লিম্ত হতে পারে। কেননা, শয়তান হল মানুষের প্রকাশ্য শন্নু। সে পাথিব প্রভাব-প্রতিপত্তি ও অর্থকড়ির লোড দেখিয়ে মানুষকে এহেন জপকর্মে লিম্ত করে দেয়।

উল্লিখিত আয়াতসমূহে কয়েকটি বিষয় প্রথিধানযোগ্য।

**দ্বন্নের তাৎগর্ষ ন্তর ও প্রকারভেদ ঃ** সর্বপ্রথম আলোচ্য বিষয় হচ্ছে ব্যপ্তর ব্যরণ এবং তা থেকে মেসব ঘটনা ও বিষয় জানা মায়, সেগুলোর গুরুত্ব ও পর্যায়। তফসীরে

¢

### তক্ষসীরে মা'আরেকুল–কোরআন ॥ পঞ্চম খণ্ড

মাধহারীতে কাষ্যী সানাউল্লাহ্ (র) বলেনঃ স্বপ্নের তাৎপর্য এই মে, নিদ্রা কিংবা সংজ্ঞান হীনতার কারণে মানুষের মন ষখন দেহের বাহ্যিক ক্রিয়াকর্ম থেকে মুক্ত হয়ে যায়, তখন সে কল্পনাশক্তির পথে কিছু কিছু আকার-আরুতি দেখতে পায়। এরই নাম বপ্ন। স্বপ্ন তিন প্রকার। তল্মধ্যে দু-প্রকার সম্পূর্ণ অবান্তব ও ডিডিহীন। এগুলোর কোন বান্তবতা নেই। অবশিষ্ট একটি প্রকার মৌলিকছের দিক দিয়ে নির্ভুল ও বান্তব। কিন্তু এতে মাঝে মাঝে নানা উপসর্গ যুক্ত হয়ে এণ্ডলোকেও অবান্তর এবং অবিশ্বাস্য করে দেয়।

এ উজির ব্যাখ্যা এই যে, কোন কোন সময় মানুষ জাগ্রত অবস্থায় যেসব বিষয় ও ঘটনা প্রত্যক্ষ করে, সেগুলোই ব্বপ্নে নানা আকার-অকৃতি নিয়ে দৃশ্টিগোচর হয়। জাবার কোন কোন সময় শয়তান আনন্দদায়ক ও ভয়াবহু উভয় প্রকার দৃশ্য ও ঘটনা-বলী মানুষের স্মৃতিতে জাগিয়ে দেয়। বলা বাহুল্য, এ উভয় প্রকার স্বপ্নই ডিডিহীন ও অবান্ধর। এগুলোর কোন বান্ধব ব্যাখ্যা হতে পারে না। এতদুভরের প্রথম প্রকারকে আবান্ধর। এগুলোর কোন বান্ধব ব্যাখ্যা হতে পারে না। এতদুভরের প্রথম প্রকারকে আর্থা মনের সংলাপ এবং দিতীয় প্রকারকে এখন প্রাথ শয়তানের বিদ্রান্ধি বলা হয়।

তৃতীয় প্রকার শ্বশ্ন সড্য ও বিশ্বদ্ধ। এটি আল্লাহ্র পক্ষ থেকে এক প্রকার ইলহাম (আল্লাহ্র ইশারা), যা বান্দাকে আনন্দ অথবা সুসংবাদ দানের উদ্দেশ্যে করা হয়। আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় অদৃশ্য ডান্ডার থেকে কোন কোন বিষয় বান্দার মন ও মস্তিক্ষে জাগিয়ে দেন।

এক হাদীসে রসূন্নস্লাহ্ (সা) বলেন ঃ মু'মিন ব্যক্তির স্বপ্ন একটি সংযোগ বিশেষ। এর মাধ্যমে সে তার পালনকর্তার সাথে বাক্যালাপ করার গৌরব অর্জন করে। তিবরানী বিশুদ্ধ সনদে এহাদীস বর্ণনা করেছেন।----(মাযহারী)

সূফী বুষুর্গগণের বর্ণনা অনুযায়ী এর স্বরূপ এই যে, জগতে অস্তিত্ব লাভের পূর্বে প্রত্যেক বস্তর একটি বিশেষ আকৃতি 'আলমে মিসাল' অর্থাৎ উপমা-জগতে বিদ্যমান থাকে, তেমনি 'মাআনী' তথা অবস্তবাচক বিষয়াদিরও বিশেষ আকার-অংকৃতি বিদ্যমান থাকে। নিদ্রিত অবস্থায় মানুষের মন যখন বাহ্যিক দেহের ক্রিয়া-কর্ম থেকে মুক্ত হয়ে পড়ে,তখন মাঝে মাঝে উপমা জগতের সাথে তার সম্পর্ক স্থাপিত হয়ে যায় এবং সেখান-কার আকার-অবয়ব সে দেখতে পায়। এছাড়া এসব আকার-অবয়ব অদৃশ্য জাৎ থেকে দেখানো হয়। মাঝে মাঝে ওওলোতেও এমন সব উপসর্গ স্পিষ্ট হয়ে যায় যে, আসল সত্যের সাথে কিছু কিছু অবাস্তব কল্পন মিপ্রিত হয়ে পড়ে। এ কারণে ব্যাখ্যাদ্যতাদের পক্ষেও এর সঠিক মর্ম উপলশ্বি করা হান হয়ে পড়ে। মাঝে মাঝে উপরোক্ত আকার-অবয়ব খাবতীয় উপসর্গ থেকে পরিচ্ছর থাকে। তখনই সেগুলো হয় আসল সত্য। কিন্ত এগুলোর মধ্যেও কোন কোন স্থপ্ন থাকে ব্যাখ্যাসাপেক্ষ। কারণ, তাতে বান্তব ঘটনা সুম্প ্রেগে প্রতিডাত হয় না। এমতাবন্থায়ও শ্বদি ব্যাখ্যা লান্ড হেয়, তবে ঘটনা ভিন্ন আকার ধাকার গ্রাহ্য কারা হো স্থপ্নই আল্পাহের তেরফ থেকে প্রান্ত হয়ে থাকা ব্যাখ্যা হান্ত হয়ে গাড়া জার্ডন ঘটনা সুম্প ্রিরে প্রতিডাত হয় না। এমতাবন্থায়ে শ্বাঞ্ব আল্পাহের তেরফ থেকে প্রদন্ত ইক্রা যা জারু ঘটনা জিন্ন

¥

সুরা ইউসুফ

বান্তব সত্য বলে বিবেচিত হবে, যা আলাহর পক্ষ থেকে হবে, তাতে কোন উপসর্গের সংমিল্রণ হবে না এবং ব্যাখ্যাও বিশুদ্ধ দেওয়া হবে।

পয়গন্ধরগণের সব শ্বপ্ন ছিল এই পর্যায়ের। তাই তাদের শ্বপ্নও ওহীর সমপর্যায়-জুক্ত। সাধারণ মুসলমানদের স্বপ্নে নানাবিধ সঙ্খাবনা বিদ্যমান থাকে। তাই তা কারও জন্য প্রমাণ হয় না। তাদের স্বপ্নে কোন ফোন সময় প্রকৃতি ও প্ররৃত্তিগত আকার-আকৃতির মিশ্রণ সংঘটিত হয়ে যায়, কোন সময় পাপের অন্ধকার ও মালিন্য স্বপ্নকে আচ্ছয় করে দুর্বোধ্য করে দেয়। মাঝে মাঝে এবং বিবিধ কারণে বিস্তদ্ধ ব্যাখ্যায়ও উপনীত হওয়া যায়না।

স্বপ্লের বণিত তিনটি প্রকারই রসূলুল্লাহ্ (সা) থেকে বণিত। তিনি বলেন ঃ বন্ন তিন প্রকার। এক প্রকার শয়তানী। এতে শয়তানের পক্ষ থেকে কিছু কিছু বিষয় মনে জাগ্রত হয়। দ্বিতীয় প্রকার স্বপ্ন হচ্ছে মানুষ জাগ্রত অবহায় যা কিছু দেখে, নিদ্রায়ও তাই সামনে আসে। তৃতীয় প্রকার স্বপ্ন সত্য ও অস্তান্ত। এটি নবুয়তের ৪৬ তম অংশ অর্থাৎ আল্লাহ্র পক্ষ থেকে ইলহাম।

**ছগ্ন নবুয়তের অংশ---এর অর্থ ও ব্যাখ্যা :** যথের এ সত্য ও বিস্তদ্ধ প্রকার সম্পর্কে বিভিন্ন হাদীসে বণিত আছে। কোন হাসীসে নবুয়তের ৪০ তম অংশ, কোন হাদীসে ৪৬তম অংশ এবং কোন হাদীসে ৪৯তম, ৫০তম এবং ৭০তম অংশ হওয়ার কথা বণিত আছে। এসব হাদীস তফসীরে কুরতুবীতে একরে সমিবেশিত কয়ে ইবনে আবদুল বারের বিলেষণে এরপ বণিত আছে যে, এগুলোর মধ্যে কোনরাপ পরস্পর বিরোধিতা নেই। বরং প্রত্যেকটি হাদীস স্থ-ছানে বিশুদ্ধ ও সঠিক। যারা স্বপ্ন দেখে, তাদের অবস্থাভেদে বিভিন্নরাপ অংশ ব্যক্ত করা হয়েছে। যে ব্যক্তি সততা, বিশ্বন্থতা, ধর্মপন্নায়ণতা ও পরিপূর্ণ ঈমান দ্বারা বিভূষিত, তার স্বপ্ন নবুয়তের ৪০তম অংশ হবে। পক্ষান্তরে যার মধ্যে এসব গুণ কম, তার স্বগ্ন ৪৬তম অথবা ৫০তম অংশ হবে এবং যার মধ্যে এসব গুণ আরও কম, তার স্বপ্ন ৭০তম অংশ হবে।

এখানে এ বিষয়টি চিন্তাসাপেরু যে, সত্য শ্বপ্ন নবুয়তের অংশ—এর অর্থ কি ? তফসীরে মাযহারীতে এর তাৎপর্য সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, রসুলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে তেইশ বৎসর পর্যন্ত ওহী আগমন করতে থাকে। তন্মধ্যে প্রথম ছয়মাস অপ্নের আকারে এ ওহী আগমন করে। অবশিল্ট পঁয়তাল্লিশ যাশ্যাসিকে জিবরাঈলের মধ্যস্থতায় ওহী আগমন করে। এ হিসাব অনুযায়ী দেখা যায় যে, সত্য শ্বপ্ন নবুয়তের ৪৬তম অংশ। যেসব হাদীসে কম-বেশী সংখ্যা উল্লেখ করা হয়েছে, সেগুলোতে হয় কাছাকাছি হিসাবে বলা হয়েছে, না হয় সনদের দিক দিয়ে সেসব হাদীস ধর্তব্য নয়।

ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ স্থপ্ন নবুয়তের অংশ হওয়ার তাৎপর্য এই যে, মানুষ মাঝে মাঝে অপ্নে এমন বিষয় দেখে, যা তার সাধ্যাতীত। উদাহরণত, কেউ দেখে যে সে আকাশে উড়ছে। অথবা অদৃশ্য জগতের এমন কোন বিষয় দেখে, যার জান অর্জন করা তার পক্ষে সম্ভবপর নয়। অতএব এরাপ অপ্নের মাধ্যমে আল্লাহ্র সাহায্য ও প্রেরণা

ছাড়া অন্য কিছু হতে পারে না, যা প্রকৃতপক্ষে নবুয়তের বৈশিল্ট্য। তাই স্বপ্নকে নবুয়তের অংশ স্থির করা হয়েছে।

কাদিয়ানী দাজ্জালের একটি বিদ্রান্তি খণ্ডন : এ সম্পর্কে কিছু সংখ্যক লোক একটি অভিনব বিদ্রান্তিতে পতিত হয়েছে। তারা বলে : নবুয়তের অংশ ষখন দুনিয়াতে অবশিষ্ট ও প্রচলিত আছে, তখন নবুয়তও অবশিষ্ট ও প্রচলিত রয়েছে। অথচ এটা কোরআনের অকাট্য আয়াত ও অসংখ্য সহীহ্ হাদীসের পরিপন্থী এবং সমগ্র মুসলিম সম্প্রদায়ের খতমে নবুয়ত সম্পর্কিত সর্বসম্মত বিশ্বাসের সম্পূর্ণ বিপরীত। তারা এ সহস্থ সতাটি বুবতে পারল না যে, কোন বস্তুর একটি অংশ বিদ্যমান থাকলে বন্তুটি বিদ্যমান থাকা জরুরী হয়ে পড়েনা। যদি কোন ব্যক্তির একটি নখ অথবা একটি চুল কোথাও বিদ্যমান থাকে, তবে কেউ একথা বলতে পারে না যে, এখানে ঐ ব্যক্তি বিদ্যমান আছে। মেশি-নের অনেক কলক-জার মধ্য থেকে কোন একটি কলক-জা অথবা একটি স্ক্রু বদি কারও কাছে থাকে এবং সে দাবী করে বসে যে, তার কাছে অমুক মেশিনটি আছে, তবে বিশ্ব-বাসী তাকে হয় মিধ্যাবাদী, না হয় আস্ত আহাত্মক বলতে বাধ্য হবে।

হাদীসের বর্ণনা অন্যায়ী সত্য স্বপ্ন অবশ্যই নবুয়তের অংশ কিন্তু নবুয়ত নয়। নবুয়ত তো আখেরী নবী হষ্রত মুহাম্মদ (সা) পর্যন্ত এসে শেষ হয়ে গেছে।

সহীহ্ বুখারীর এক হাদীসে রস্লু রাহ্ (সা) বলেন : سم يَبَيْنَ من النَّبَر ق الا لمبشر ات আর্থাহ বাকী থাকবে না। সাহাবায়ে কিরাম আরষ করলেন : 'মুবাশ্শিরাত' বলতে কি বোঝায় ? উত্তর হল : সত্য হগ । এতে প্রমাণিত হয় যে, নবুয়ত কোন প্রকারে অথবা কোন আকারেই অবশিল্ট নেই । গুধুমার এর একটি ক্ষুদ্রতম জংশ অবশিল্ট আছে যাকে মুবাশ্-শিরাত অথবা সত্য হগ বলা হয় ।

কোন সময় কাফির ও ফাসিক ব্যক্তির হুগুও সন্ত্য হতে পারে : মাঝে মাঝে পাপাচারী, এমন কি কাফির ব্যক্তিও সত্য স্বগ্ন দেখতে পারে। একথা কোরআন ও হাদীস দ্বারা প্রমাণিত এবং অন্তিজতাগ্ন জানা। সূরা ইউসুফে হেবরত ইউসুফ (আ)-এর দুজন কারা-সঙ্গীর স্বগ্ন সত্য হওরা এবং মিসর-সম্রাটের স্বগ্ন ও তা সত্য হওয়ার কথা উল্লিখিত হয়েছে। অথচ তারা সবাই ছিল অনুসলমান। হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র আবির্জাব সম্পর্কে পারস্য সম্রাটের স্বপ্নের কথা বণিত আছে, যা সত্যে পরিণত হয়েছে। অথচ পারস্য সম্রাট মুসলমান ছিলেন না। রস্লুল্লাহ্ (সা)-র ফুফু জাতেকা কাফির থাকা অবস্থায় রস্লুল্লাহ্ (সা) সম্পর্কে সত্য ব্বন্ন দেখেছিলেন। এ ছাড়া কাফির বাদশাহ্ বখতে নস্রের খন্ন সত্য ছিল, যার ব্যাখ্যা হস্বরত দানিয়াল (আ) দিয়েছেন।

এতে বোঝা যায় যে, সত্য স্বপ্ন দেখা এবং তদনুরূপ ঘটনা সংঘটিত হওয়া— এতটুকু বিষয়ই কারও সৎ, ধামিক এমনকি মুসলমান হওয়ারও প্রমাণ নয়। তবে এটা ঠিক যে, সৎ ও সাধু ব্যক্তিদের স্বপ্ন সাধারণত সত্য হবে—এটাই আল্লাহ্র সাধারণ রীতি। ফাসিক ও পাপাচারীদের সাধারণত মনের সংলাপ ও শয়তানী প্ররোচনা ধরনের মিথ্যা স্বপ্ন হয়ে থাকে। কিন্তু মাঝে মাঝে এর বিপরীতও হওয়া সন্তব।

সুরা ইউসুক

মোট কথা, সত্য স্বপ্ন সাধারণ মুসলমানদের জন্য হালীসের বর্ণনা অনুযারী সুসংবাদ কিংবা হঁশিয়ারির চাইতে অধিক মর্যাদা রাখে না। এটা স্বয়ং তাদের জন্য কোন ব্যাপারে প্রমাণরপে গণ্য নয় এবং অন্যের জন্যও নয়। কোন কোন অক্ত লোক এ ধরনের স্বপ্ন দেখে নানা রকম কুমন্ত্রণায় লিগ্ত হয়। কেউ একে নিজের ওলীছের লক্ষণ মনে করতে থাকে এবং কেউ স্বপ্নজণয় লিগ্ত হয়। কেউ একে নির্দেরে ওলীছের লক্ষণ মনে করতে থাকে এবং কেউ স্বপ্নজণ্য বিষয়াদিকে শরীয়তের নির্দেশের মর্যাদা দিতে থাকে। এসব বিষয় সম্পূর্ণ ডিডিহীন, বিশেষত যখন একথাও জানা হয়ে গেছে যে, সত্য স্বপ্নের মধ্যেও প্রচুর পরিমাণে প্রৱন্তিগত অথবা শয়তানী অথবা উন্তয় প্রকার ধ্যান-ধারণার মিশ্রণ জ্বাসতে পারে।

# ষণ্ণ প্রত্যেকের কাছে বর্ণনা করা ঠিক নয় : মাস'জালা : \_\_\_\_\_ ভাঁল

জায়াতে ইয়াকুব (জা) ইউসুফ (জা)-কে খ্রীয় স্বপ্ন ডাইদের কাছে বর্ণনা করতে নিষেধ করে-ছেন। এতে বোঝা খায় যে, হিতাকাঙ্ক্ষী ও সহানুভূতিশীল নয়---এরাপ লোকের কাছে স্বপ্ন বর্ণনা করা উচিত নয়। এছাড়া ব্বপ্নের ব্যাখ্যা সম্পর্কে পারদর্শী নয়---এমন ব্যক্তির কাছেও স্বপ্ন ব্যক্ত করা সঙ্গত নয়।

তিরমিয়ীর এক হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ সত্য স্বপ্ন নবুয়তের চল্লিশ ডাগের এক ডাগ। কারও কাছে বর্ণনা না করা পর্যন্ত স্বপ্ন ঝুলন্ত থাকে। যখন বর্ণনা করা হয় এবং শ্রোতা কোন ব্যাখ্যা দেয়, তখন ব্যাখ্যার অনুরূপ বান্ডবে প্রতিফলিত হয়ে খায়। তাই এমন ব্যক্তি ছাড়া স্বপ্ন কারও কাছে বর্ণনা করা উচিত নয়, যে জানী ও বুদ্ধিমান অথবা কমপক্ষে বন্ধু ও হিতাকাজ্ফী নয়।

তিরমিয়ী ও ইবনে মাজার হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন : ত্বগ্ন তিন প্রকার। এক. আল্লাহ্র পক্ষ থেকে সুসংবাদ, দুই. প্রর্ত্তিগত চিন্তাভাবনা এবং তিন. শয়তানী কুমর্জণা। অতএব যদি কেউ স্বপ্ন দেখে এবং তা তার কাছে ভাল লাগে, তবে ইচ্ছা করলে অন্যের কাছে বর্ণনা করতে পারে। পক্ষান্তরে যদি খারাপ কিছুদেখে, তবে অন্যের কাছে বর্ণনা করবে না এবং গারোখান করে নামাম পড়বে। মুসলিনের হাদীসে আরও বলা হয়েছে : খারাপ হুপ্ন দেখলে বাম দিকে তিন বার কাঁ মারবে, আল্লাহ্র কাছে এর জনিল্ট থেকে আশ্রয় প্রার্থনা করবে এবং কারও কাছে উল্লেখ করবে না। এরাপ করলে এ স্বগ্ন দারা সংগ্লিল্ট ব্যক্তির কোন ক্ষতি হঁবে না। কারণ এই যে, কোন কোন স্বগ্ন শয়তানী ওয়াসওয়াসা হয়ে থাকে। উপরোক্ত নিয়ম পালন করলে শয়তানী প্রভাব দূর হয়ে যাবে। সত্য স্বগ্ন হলে এ নিয়মের মাধ্যমে স্বপ্নের অনিল্ট দূর হয়ে যাবে বলেও আশা করা যায়।

মাঙ্গ'জালা ঃ শ্বপ্ন যে ব্যাখ্যার উপর নির্ভরশীল থাকে, এর অর্থ তঞ্চসীরে মাধ-হারীতে বর্ণনা করা হয়েছে যে, কোন কোন 'তকদীর' (ডাগ্য) অকাট্য হয় না বরং ঝুলন্ত থাকে। অর্থাৎ অমুফ কাজ হয়ে গেলে এ বিপদ টলে যাবে, নতুবা বিপদ এসে যাবে। একে বনা হয় 'কাষায়ে-মুয়াল্লাক্ল' অর্থাৎ ঝুলন্ত ফয়সালা। এমতাবস্থায় মন্দ

### তফসীরে মা'আরেফুল-কোরআর্নী। পঞ্চম খণ্ড

ব্যাখ্যা দিলে ব্যাপার মন্দ এবং ভাল ব্যাখ্যা দিলে ভাল হয়ে হায়। এ জন্যই তিরমিষীর উল্লিখিত হাদীসে বুদ্ধিমান নয় কিংবা হিতাকাক্ষ্মী ও সহানুভূতিশীল নয়---এমন লোকের কাছে স্বপ্ন বর্ণনা করতে নিষেধ করা হয়েছে। এরপে কারণও হতে পারে হে, হপ্নের খারাপ ব্যাখ্যা গুনে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির মনে এরাপ ধারণা বদ্ধমূল হয়ে যায় হে, এখন তার উপর বিপদ পতিত হবে। হাদীসে আল্লাহর উদ্তি বর্ণনা করা হয়েছে যে,

আমি তার জন্য তদ্রপই হয়ে যাব।' আল্লাহ্র পক্ষ থেকে বিপদ আসার ব্যাপারে ধখন আমি তার জন্য তদ্রপই হয়ে যাব।' আল্লাহ্র পক্ষ থেকে বিপদ আসার ব্যাপারে ধখন সে দৃঢ়বিশ্বাসী হয়ে যায়, তখন আল্লাহ্র এ রীতি অনুযায়ী তার উপর বিপদ আসা অবশা-ভাবী হয়ে পড়ে।

মাস জালাঃ এ আয়াত থেকে জানা হায় যে, কল্টদায়কও বিপজ্জনক স্বশ্ন কারও কাছে বর্ণনা করতে নেই। হাদীসের বর্ণনা অনুহায়ী এ নিষেধাজা শুধুমাল্ল দয়া ও সহানুভূতির উপর ডিডিশীল — আইনগত হারাম নয়। সহীহ্ হাদীসসমূহে বলা হয়েছে, ওহদ যুদ্ধের সময় রসুলুল্লাহ্ (সা) বললেন ঃ আমি স্বপ্নে দেখেছি আমার তরবারি 'যুলফাকার' ডেঙ্গে গেছে এবং আরও কিছু গাভীকে জবাই হতে দেখেছি। এর ব্যাখ্যা ছিল হযরত হামমা (রা)-সহ জনেক মুসলমানের শাহাদত বরণ। এটা একটা আশু মারা-আক বিপর্যয় সম্পর্কিত ইন্সিত হওয়া সত্ত্বে তিনি সাহাবীদের কাছে এ স্বগ্ন বর্ণনা করেছিলেন।— (কুরতুবী)

মাস'আলাঃ এ আয়াত থেকে আরও জানা থায় যে, মুসলমানকে অপরের অনিল্ট থেকে বাঁচানোর জন্য অপরের কোন মন্দ অন্ত্রাস অথবা কুনিয়ত প্রকাশ করা জায়েষ। এটা গীবত তথা অসাক্ষাতে পরনিন্দার অন্তর্ভুক্ত নয়। উদাহরণত কেউ জানতে পারল যে, যায়েদ বকরের গৃহে চুরি করার অথবা তাকে হত্যা করার পরিকল্পনা করেছে। এমতাবস্থায় বকরকে অবহিত করা তার কর্তব্য। এটা গীবতের মধ্যে গণ্য হবে না। আয়াতে ইয়াকুব (আ) ইউসুফ (আ)-কে বলে দিয়েছেন যে, ভাইদের পক্ষ থেকে তার প্রাণ নাশের আশংকা রয়েছে।

মাস'জালা ঃ এ আয়াত থেকেই জারও জানা রায় যে, যদি একজনের সুখ-বাচ্ছপ্য ও মাহাত্মের কথা গুনে কারও মনে হিংসা জাগরিত হওয়ার এবং ক্ষতি সাধনের চেল্টায় মেতে উঠার আশংকা থাকে, তবে তার সামনে স্বীয় মাহাত্ম্য, ধনসম্পদ ও মান-সম্মানের কথা উল্লেখ করবে না। রসূলুক্লাহ্ (সা) বলেন ঃ

স্বীয় অভীষ্ট লক্ষ্য অর্জনে সফল হতে হলে তাকে গোপন রাখ। এটা লক্ষ্য অর্জনে সহায়ক হবে। কেননা, জগতে প্রত্যেক সুখী ব্যক্তির প্রতি হিংসা পোষণ করা হয়।

মাস'জালাঃ এ আয়াত এবং পরবর্তী ষেসব আয়াতে ইউসুফ (আ)-কে হত্যা করা অথবা কূপে নিক্ষেপ করার পরামর্শ ও বাস্তবায়নের বিষয় উল্লিখিত হয়েছে, এখলো থেকে আরও সুস্পল্ট হয়ে ওঠবে যে, ইউসুফ (আ)-এর স্রাতায়া আল্লাহ্র নবী ও পয়গণ্ণর ছিল না। পয়গন্ধর হলে ইউসুফ (আ)-কে হত্যার পরামর্শ, তাঁকে ধ্বংস করার অপকৌশল এবং পিতার অবাধ্যতার মত জঘন্য কাজ তাদের দারা সম্ভবপর হত না। কেননা, পরগষরদের জন্য যাবতীয় গোনাহ্ থেকে পবিৱ ও নিন্সাপ হওয়া জরুরী। অতএব তাবারী গ্রন্থে তাদেরকে যে পয়গন্ধর বলা হয়েছে, তা গুদ্ধ নয়। — (কুরতুবী)

খন্ঠ জায়াতে আল্লাহু তা'আলা ইউসুফ (আ)-কে কতিপয় নিয়ামত দানের ওয়াদা করেছেন। প্রথম—-

জন্য আপনাকে মনোনীত করবেন। মিসর দেশে রাজ্য, সম্মান ও ধনসম্পদ লাজের জন্য আপনাকে মনোনীত করবেন। মিসর দেশে রাজ্য, সম্মান ও ধনসম্পদ লাজের মাধ্যমে এ ওয়াদা পূর্ণতা লাভ করেছে। দ্বিতীয়, مَنْ تَا رِيْلُ الاَ حَا رَيْتُ এখানে مَنْ تَا رِيْلُ الاَ حَا رَيْتُ بِعَالَة مَا هَ مَرْتَقَا আখানে এও হাদা পূর্ণতা লাভ করেছে। দ্বিতীয়, مَنْ تَا رِيْلُ الاَ حَا رَيْتُ আখানে এও হাদা পূর্ণতা লাভ করেছে। দ্বিতীয়, আল্লাহ্ তা আলা আপনাকে হণ্ণের ব্যাখ্যা সম্পন্দিত জান শিক্ষা দেবেন। এতে আরও জানা গেল মে, হুপ্লের ব্যাখ্যা একটি হুতন্দ্র শাস্ত, হা আল্লাহ্ তা আলা কোন কোন ব্যক্তিকে-দান করেন।

সবাই এর যোগ্য নয়।

মাঙ্গ'ঞ্জালা : তফসীরে কুরতুবীতে শাদ্দাদ ইবনুল-হাদের উন্ডি বর্ণিত আছে যে, ইউসুফ (আ)-এর এ হুপ্লের ব্যাখ্যা চল্লিশ বৎসর পর প্রকাশ পায়। এতে বোঝা যায়যে, তাৎক্ষণিকভাবে হুগ্ন ফলে যাওয়া জরুরী নয়।

و ا سحاق ----অর্থাৎ খেডাবে আমি স্বীয় নবুয়তের নিয়ামত আপনার পিতৃ-পুরুষ

ইবরাহীম ও ইসহাকের প্রতি ইতিপূর্বে পূর্ণ করেছি। এতে এদিকেও ইশারা হয়ে গেছে যে, স্বপ্নের ব্যাখ্যা সম্পকিত শাস্ত্র যেমন ইউসুফ (আ)-কে দান করা হয়েছিল, তেমনি ভাবে ইবরাহীম ও ইসহাক (আ)-কেও শেখানো হয়েছিল।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে । কাউকে কোন শাস্ত্র শেখানো তাঁর পক্ষে কঠিন নয় এবং তিনি প্রত্যেককেই তা শেখান না। বরং বিজ্ঞতা অনুযায়ী বেছে বেছে কোন কোন ব্যক্তিকে এ কৌশল শিখিয়ে দেন।

لَقَدْ كَانَ فِي يُوْسُفَ وَإِخْوَتِهِ أَيْتٌ لِلسَّآبِلِيْنَ وَإِذْ قَالُوُا لَيُوْسُفُ وَاَخُوْهُ أَحَبُ إِلَى آبِيْنَامِنَّا وَ نَحُنُ عُصْبَةً ﴿ إِنَّ آبَانَا لَغِي صَلِل بِبِنِي أَنْ اقْتُلُوْابُوسُفَ أوِاطْرَحُوْهُ أَرْضًا بَخُلُ لَكُمْ وَجُهُ أَبِيُّ وَتَكُوْنُوا مِنْ بَعْدِهِ قَوْمًا صلِحِيْنَ قَالَ قَالِلَّ مِّنْهُمُ لَا تَقْتُ يُوسُفَ وَ ٱلْقُوْهُ فِي غَيْبَتِ الْجُبِ يَلْتَقِطُهُ بَعْضُ الشَّيَّارَةِ إِنَّ كُنْتُمُ فَعْلِيْنَ ۞ قَالُوًا بَيَابَانَا مَالَكَ لَا تَأْمَنَّا عَلْ يُوسُفُ وَإِنَّالَهُ لَنْصِحُونَ ٥ أَرْسِلْهُ مَعَنَا غَدًّا تَزْتَعُ وَيَلْعَبُ وَ إِنَّا لَهُ لىفِظُوُنَ۞ قَالَ إِنِّي لَيُحْزُنُنِي آنُ تَنْ هَبُوْابِهِ وَاخَافُ أَنْ يَّا كُلُهُ الذِّبْبُ وَانْتُمُرْعَنْهُ غَفِلُوُنَ ۞قَالُوَّا لَبِنُ ٱكْلَهُ الذِّبْبُ وَنَحُنُ يَّةُ إِنَّا إِذًا لَخْسِرُوْنَ فَلَمَّا ذَهَبُوا بِهِ وَأَجْمَعُوْا أَنْ يَجْعَلُوْهُ وَاوْحَنِنَآ الَيْهِ لَتُنَبِّئَنَّهُمْ بَانِرِهِمْ هَٰنَا وَهُهُ لَا فر<sub>ا</sub>ۇن∂وكجا،ۇ ابكاھمە عِشاً آءً يَبْكُونَ۞ قَالُوْا يَابَأُنَّا إِنَّا ذَهُبْنَا نَسْتَبِقُ وَتَرَكْنَا يُوْسُفَ عِنْدَمَتَاعِنَا فَاكُلُهُ النَّبُّ وَمَا أَنْتُ برتِينَ ( وَجَا أَوُ عَلَى قَبْبِصِه بِلَامٍ كَذِبِ يبُؤمِين لْنَا وَلَوْكُنَّا صَ قَالَ بَلْ سَوَّلْتُ لَكُفُرًا نَفْسُكُمُ أَمُرًا فَصَبْرُج الرد والله المشتعان عَلَى مَا تَصِفُونَ ۞ وَجَاءَتْ سَبَّارَةُ فَأَرْسَلُوًا وَارِدَهُمُ فَأَذَلَى دَلُوَةُ • قَالَ لِيُبْتُرْحِ هٰذَاغُلْمُ وَأَسَرُّ وَدُبِضَاعَةً وَاللهُ عَلِيْهُمْ بِمَا يَعْكُونُ ٥ وَشَرَوْهُ بِثْمَنِ بَخْسٍ دَرَاهِمَ مَعْدُودَةٍ ، وَكَانُوا فِيه الزّاجدينَ

(৭) অবশ্যই ইউসুফ ও তাঁর ভাইদের কাহিনীতে জিজাসুদের জন্য নিদর্শনাবলী রয়েছে। (৮) যখন তারা বলল : অবশ্যই ইউসুফ ও তাঁর ভাই আমাদের পিতার কাছে জামাদের চাইতে অধিক প্রিয় অথচ আমরা একটা সংহত শক্তি বিশেষ। নিশ্চের জামাদের পিতা স্পল্ট স্লান্ডিতে রয়েছেন। (৯) হত্যা কর ইউসুফকে কিংবা ফেলে আস তাকে জন্য কোন ছানে। এতে ওধু তোমাদের প্রতিই তোমাদের পিতার মনোযোগ নিবিষ্ট হবে এবং এরগর তোমরা যোগ্য থিবেচিত হয়ে থাকবে। (১০) তাদের মধ্য থেকে একজন বলল, তোমরা ইউসুফকে হত্যা করোনা বরং ফেলে দাও তাকে অঙ্গকুপে যাতে কোন পথিক তাকে উঠিয়ে নিয়ে যায়, যদি ডোমাদের কিছু করতেই হয়। (১১) তারা বলল : পিতা, ব্যাপার কি, আপনি ইউসুফের ব্যাপারে আমাদেরকে বিশ্বাস করেন না? আমরা তো তার হিতাকাগল্পী। (১২) আগামীকাল তাকে আমাদের সাথে প্রেরণ করুন---তৃম্তিসহ খাবে এবং খেলাধুলা করবে এবং আমরা অবশ্যই তার রক্ষণাবেক্ষণ করব। (১৩) তিনি বল-লেন ঃ জামার দুশ্চিন্ডা হয় যে, তোমরা তাকে নিয়ে যাবে এবং আমি আশংকা করি যে, ব্যাঘু তাঁকে খেয়ে ফেলবে এবং তোমরা তাঁর দিক থেকে গাফিল থাকবে। (১৪) তারা ৰলল ঃ আমরা একটি **ডারী দল থাকা সত্ত্বেও যদি ব্যাঘূ তাকে খেয়ে ফেলে, তবে** আমরা সবই হারালাম। (১৫) অতঃপর তারা যখন তাকে নিয়ে চলল এবং অন্ধকূপে নিক্ষেপ করতে একমত হল এবং আমি তাকে ইঙ্গিত করলাম যে, তুমি তাদেরকে তাদের একাজের কথা বলবে এমতাবস্থায় যে, তারা তোমাকে চিনবে না। (১৬) তারা রাতের বেলায় কাঁদতে কাঁদতে পিতার কাছে এল। (১৭) তারা বলল ঃ পিতা আমরা দৌড় প্রতিযোগিতা করতে পিয়েছিলাম এবং ইউসুফকে আসবাব-পরের কাছে রেখে গিয়েছিলাম। অতঃপর তাকে বাঘে খেয়ে ফেলেছে। আগনি তো আমাদেরকে বিশ্বাস করবেন না যদিও আমরা সত্যবাদী। (১৮) এবং তারা তার জামায় কৃষ্টিম রক্ত লাগিয়ে আনল। বললেন ঃ এটা কথনই নয় বরং তোমাদের মন তোমাদেরকে একটা কথা সাজিয়ে দিয়েছে। সুতরাং এখন সবর করাই আমার পক্ষে শ্রেয়। তোমরা যা বর্ণনা করছ, সে বিষয়ে একমার আলাহ্ই আমার সাহাষ্য স্থল। (১৯) এবং একটি কাফেলা এল। অতঃপর তাদের গানি সংগ্রাহককে প্রেরণ করুর। সে বালতি ফেলল। বলল : কি জানন্দের কথা ! এ তো একটি কিশোর ! তারা তাকে পণ্যন্রব্য গণ্য করে গোপন করে ফেলল। আল্লাহ খুব জানেন যা কিছু তারা করেছিল। (২০) ওরা তাকে কম মূল্যে বিক্লি করে দিল ওনাগুনতি কয়েক দিরহামে এবং তাঁর ব্যাগারে নিরাসক্ত ছিল ।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

ইউসুফ (আ) ও তাঁর (বৈমারেয়) স্রাতাদের কাহিনীতে [ আল্লাহ্র কুদরত ও রসুল (সা)-র নবুয়তের ] নিদর্শনাবলী রয়েছে তাদের জন্য, যারা ( আপনার কাছে তাঁদের কাহিনী) জিভেস করে। [কেননা, ইউসুফ (আ)-কে এহেন নিঃসহায় ও নিরুপায় অবস্থা থেকে রাষ্ট্রীয় ক্ষমতায় পৌছে দেওয়া একমার আল্লাহ্ তা'আলারই কাজ ছিল। এতে মুসলমানদের জন্য শিক্ষা ও ঈমানী শক্তি অজিত হবে। যেসব ইহদী রসুলুল্লাহ্ (সা)-কে

পরীক্ষা করার উদ্দেশ্য এ কাহিনী জিজেস করেছিল, তারাও এতে নবুয়তের প্রমাণ পেতে পারে ]। সে সময়টি স্মর্তব্য, যখন তারা (বৈমারেয় ভাতারা পারস্পরিক পরামর্শ হিসেবে ) বলাবলি করল ঃ (একি ব্যাপার যে) ইউসুফ ও তার ( সহোদর ) ভাই (বেনি-য়ামিন ) আমাদের পিতার অধিক প্রিয় অথচ ( অল্প বয়রু হওয়ার কারণে তারা উডয়েই তাঁর সেবার্যত্বের যোগ্যও নয় এবং ) আমরা একটি ভারী দল ; ( আমরা আমাদের শক্তি ও সংখ্যাধিকোর কারণে সর্বপ্রযন্ধে তাঁর সেবাষ্ণও করি )। নিশ্চয় আমাদের পিতা সুস্পল্ট **ভ্রান্ডিতে** পতিত আছেন। ( কাজেই ইউসুফ ষেহেতু উভয়ের মধ্যে অধিক প্রিয়, তাই কৌশলে তাকে পিতার কাছ থেকে সরিয়ে দিতে হবে। এর উপায় এই ষে ) হয় ইউসুফকে হত্যা করে ফেল, না হয় তাকে কোন (দূর-দূরান্ত)দেশে রেখে এস। এতে করে (আবার) তোমা-দের পিতার দৃষ্টি একান্ডভাবে তোমাদের প্রতি নিবন্ধ হয়ে যাবে এবং শেষ পর্যন্ত তোমরাই তাঁর কাছে যোগ্য বলে বিবেচিত হবে। তাদের মধ্যেই একজন বলল ঃ ইউসুফকে হত্যা করো না। (এটা জঘন্য অপরাধ)। এবং তাকে কোন অন্ধকূপে নিক্ষেপ করে দাও, (খাতে ভূবে রাওয়ার মত পানি না থাকে। নতুবা তাও এক প্রকার হত্যাই। তবে জনবসতি ও লোক চলাচলের পথ দূরে না থাকা চাই) **খাতে কোন পথিক তাকে বের করে নিয়ে যায়**। ষদি তোমরা একাজ করতেই চাও, (তবে এভাবে কর। এতে সবাই একমত হয়ে গেল এবং ) সবাই ( মিলে পিতাকে ) বলল : আব্বাজান, এর কারণ কি যে, ইউসুফ্লের ব্যাপারে জাপনি আমাদেরকে বিশ্বাস করেন না ( এবং কখনও কোথাও আমাদের সাথে প্রেরণ করেন না) অথচ আমরা (মনেপ্রাণে) তার হিতাকাৎক্ষী? (এরাপ করা সঙ্গত নয়, বরং) আপনি তাকে আগামীকাল আমাদের সাথে (জঙ্গলে) প্রেরণ করুন, যাতে সে খায় ও খেলা-ধুলা করে। আমরা তার পুরোপুরি দেখাশেনো করব। ইয়াকুব (জা) বললেনঃ (তোমা– দের সাথে প্রেরণ করতে দুটি বিষয় আমাকে বাধা দান করেঃ এক. চিন্তা-ভাবনা এবং দুই. বিপদাশংকা। ভাবনা এই যে) তোমরা তাকে (আমার দৃষ্টির সামনে থেকে)নিয়ে ষাবে----এটা আমার জন্য ভাবনার কারণ এবং (বিপদাশংকা এই খে) আমার আশংকা হয় বে, তাকে ব্যাঘু খেয়ে ফেলবে এবং তোমরা (নিজ কাজকর্মে ব্যস্ত থাকার কারণে) তার দিক থেকে গাফিল থাকবে (কেননা ঐ জঙ্গনে অনেক ব্যাঘু ছিন)। তারা বললঃ ৰদি তাকে ব্যাঘু খেয়ে ফেলে এবং আমরা দলকে দল (বিদ্যমান) থাকি, তবে আমরা সম্পূর্ণই অকর্মন্য প্রমাণিত হব। [মোটকথা তারা বলেকয়ে ইউসুফকে ইয়াকুব (আ)-এর কাছ থেকে নিয়ে চলল ] যখন তাকে ( সাথে করে জঙ্গলে ) নিয়ে গেল এবং ( পূর্ব প্রস্তাব অনুষায়ী) সবাই তাকে কোন অন্ধকূপে নিক্ষেপ করতে ব্রুতসংকল্প হল (এবং তা কার্যেও পরিণত করে ফেলল,) তখন আমি (ইউসুফের সান্ত্রনার জন্য) তার কাছে প্রত্যাদেশ করলাম যে, ( তুমি চিন্তিত হয়ো না। আমি তোমাকে এখান থেকে উদ্ধার করে উচ্চ পদ-মর্যাদা<mark>য় আসীন করব।</mark> একদিন আসবে**, ম**খন) তুমি তাদেরকে একথা ব্যক্ত করবে এবং তারা তোমাকে ( অপ্রত্যাশিতডাবে শাহী পোশাকে দেখার কারণে ) চিনবেও না। [ ব্যন্তবে তাই হয়েছিল। ইউসুফের প্রাতারা মিসরে গিয়েছিল এবং অবশেষে ইউসুফ তাদেরকে বলেছিলেন ঃ

তারা সন্ধ্যায় পিতার কাছে কাঁদতে কাঁদতে পৌঁছল (পিতা যখন রুন্দনের কারণ জিজেস করলেন, তখন ) বলল ঃ আব্বাজান, আমরা সবাই তো পরস্পরে দৌড় প্রতিযোগিতায় ব্যাপৃত হলাম এবং ইউসুফকে ( এমন জায়গায়, ষেখানে ব্যাঘু থাকার ধারণা ছিল না ) আসবাবপরের কাছে ছেড়ে দিলাম। অতঃপর (ঘটনাচক্রে) একটি ব্যায় (আসল এবং) তাকে খেয়ে ফেলল। আর আপনি তো আমাদের কথা বিশ্বাস করবেন না, যদিও আমরা সত্যবাদী। [ যখন তারা ইয়াকুব (আ)-এর কাছে আসছিল, তখন ] ইউসুফের জামায় কুরিম রক্তও লাগিয়ে এনেছিল। (অর্থাৎ কোন জন্তর রক্ত তাঁর জামায় মাখিয়ে নিজেদের বজ-বোর সপক্ষে প্রমাণ হিসেবে উপস্থিত করল)। ইয়াকুব (আ) দেখলেন যে, জামার কোন অংশ ছিন্নছিলনা। (তাবারী কর্তৃ ক ইবনে-আব্বাস থেকে বণিত) তখন বললেন : ( ইউসুফকে ব্যাঘু কিছুতেই খায়নি) বরং তোমরা স্বতঃপ্রণোদিত হয়ে একথা বলছ। অতএব আমি সবরই করব, যাতে অভিযোগের লেশমান্তও থাকবে না। ( যে সবরে বিন্দুমান্ত অভিযোগ নেই; তাই 'সবরে জামীল'—এ তফসীর বিশুদ্ধ হাদীসের বরাত দিয়ে তাবারী বর্ণনা করেছেন)। তোমরা যা বর্ণনা করছ, তাতে আল্লাহ্ তা'আলাই সাহায্য করুন [ অর্থাৎ জাপাতত এ বিষয়ে আমার সবর করার সামর্থ্য হোক এবং ডবিষ্যতে তোমাদের মিথ্যার মুখোশ উদ্মোচিত হোক। মোটকথা, হষরত ইয়াকুব (আ) সবর করে বসে রইলেন এবং ইউসুফ (আ)-এর ঘটনা হল এই যে, ঘটনাব্রমে সেদিকে ] একটি কাফেলা আগমন করল [মা মিসর মাচ্ছিল। তারা নিজেদের লোককে পানি আনার জন্য(কূপে)প্রেরণ করল। সে বালতি ফেলল। ইউসুফ বালতি ধরে ফেললেন। বালতি উপরে আনার পর ইউসুফকে দেখে আনন্দিত হয়ে] সে বলতে লাগলঃ কি আনন্দের বিষয়। এতো চমৎকার এক কিশোর বের হয়ে এসেছে। (কাঞ্চিলার লোকেরা জানতে পেরে তারাও আহলাদে আটখানা)তারা তাকে (পণ্য) দ্রব্য সাব্যস্ত করে(এ ধারণার বশবর্তী হয়ে) গোপন করে ক্ষেনল(ষেন কোন দাবীদার বের নাহয় এবং একে মিসরে নিয়ে উচ্চমূল্য বিব্রুয় করা যায়) তাদের সব কার্যক্রম আল্লাহ্ তা'আলার জানা ছিল। [এদিকে ড্রাতারাও আশেপাশে ঘোরাফিরা করছিল এবং কূপের ডেতরে ইউসুফের দেখাশোনা করত। তাকে কিছু খাদ্যও তারা পৌঁছাত। উদ্দেশ্য এই ছিল যে, ইউসুফ না মরুক, কেউ এসে তাকে অন্য দেশে নিয়ে ষাক এবং ইয়াকুব (আ) খেন ঘুণাক্ষরেও তা জানতে না পারেন। সেদিন ইউসুফকে কূপের ভেতরে না দেখে এবং নিকটেই একটি কাফেলাকে অবছান করতে দেখে খুঁজতে খুঁজতে সেখানে উপস্থিত হল, তারা ইউসুফের সন্ধান পেয়ে কাফেলার লোকদেরকে বলল ঃ ছেলেটি আমাদের ক্রীতদাস। সে পলায়ন করে এসেছে। এখন আমরা তাকে রাখতে চাই না]। এবং (এ কথা বলে) তাকে খুবই কম মূল্যে (কাফিলার লোকদের কাছে) বিক্রি করে দিল ; অর্থাৎ গুণা-গুন্তি কয়েকটি দিরহামের পরিবর্তে এবং ( কারণ ছিল এই যে, ) তারা তো তার সঠিক মূল্যায়নকারী ছিলই না (স্বে, উৎকৃষ্ট মাল মনে করে উচ্চমূল্যে বিক্রি করত। আসলে তাকে সেখান থেকে সরিয়ে দেওয়াই ছিল তাদের উদ্দেশ্য )।

### আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

উল্লিখিত আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে হাঁশিয়ার করা হয়েছে যে, এ সূরায় বণিত ইউসুফ (আ)-এর কাহিনীকে শুধুমাত্র একটি কাহিনীর নিরিখে দেখা উচিত নয় বরং এতে জিজাসু ও অনুসন্ধিৎসু ব্যক্তিবর্গের জন্য আল্লহে্ তাঁ আলার অপার শক্তির বড় বড় নিদর্শন ও নির্দেশাবলী রয়েছে।

এর উদ্দেশ্য এরাপও হতে পারে যে, যেসব ইহদী পরীক্ষার উদ্দেশ্যে নবী করীম (সা)-কে এ কাহিনী জিজেস করেছিল, তাদের জন্য এতে বড় বড় নিদর্শন রয়েছে। বণিত আছে যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) যে সময় মল্লায় অবস্থানরত ছিলেন এবং তাঁর সংবাদ মদীনায় পৌছেছিল, তখন মদীনায় ইহদীরা তাঁকে পরীক্ষা করার জন্য একদল লোক মল্লায় প্রেরণ করেছিল। তারা অস্পল্ট ডলিতে এরাপ প্রশ্ন করেছিল যে, আপনি সত্য নবী হলে বলুন, কোন্ পয়গন্ধরের এক পুদ্লকে সিরিয়া থেকে মিসরে স্থানান্তর করা হয় এবং তার বিরহব্যথায় রুন্দন করতে করতে পিতা অন্ধ হয়ে ধায় ?

জিজাসার জন্য এ ঘটনাটি মনোনীত করার পেছনে কারণ ছিল এই মে, এ ঘটনা সাধারণভাবে প্রসিদ্ধ ছিল না এবং মস্কার কেউ এ সম্পর্কে ভাতও ছিল না। তখন মক্ষায় কিতাবী সম্প্রদায়ের কেউ বাস করত না মে, তওরাত ও ইনজীলের বরাতে তার কাছ থেকে এ ঘটনার কোন অংশবিশেষ জানা ষেত। বলা বাহুল্য, তাদের এ প্রমের পরিপ্রেক্ষিতেই পূর্ণ সূরা ইউসুফ অবতীর্ণ হয়। এতে হযরত ইয়াকুব ও ইউসুফ (আ)-এর সম্পূর্ণ কাহিনী এমন বিস্তারিতডাবে বণিত হয়েছে যে, তওরাত ও ইনজীলেও তেমনটি হয়নি। তাই এর বর্ণনা ছিল রস্লুল্লাহ্(সা)-র একটি প্রকাশ্য মু'জিয়া।

আলোচা আয়াতের এরাপ অর্থও হতে পারে যে, ইহুদীদের প্রশ্ন বাদ দিলেও ব্বয় এ কাহিনীতে এমন এমন বিষয় সমিবেশিত হয়েছে, যেগুলোতে আল্লাহ্ তা'আলার অপার মহিমার নিদর্শন এবং অনুসন্ধানকারীদের জন্য বড় বড় নির্দেশ বিধান ও মাস'আলা বিদ্যমান রয়েছে। যে বালককে দ্রাতারা ধ্বংসের গর্তে নিক্ষেপ করেছিল, আল্লাহ্র অপরিসীম শক্তি তাকে কোথা থেকে কাথায় পৌছে দিয়েছে, কিডাবে তার হিফাখত হয়েছে! এবং আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর বিশেষ বাদ্যাদেরকে স্বীয় নির্দেশাবলী পালনের কেমন গড়ীর আগ্রহ দান করে থাকেন। যৌবনাবন্থায় অবাধ ডোগের চমৎকার সুযোগ হাতে আসা সন্থেও ইউনুফ (আ) আল্লাহ্র ডয়ে প্রবৃত্তিকে কিডাবে পরাভূত করে অক্ষত অবস্থায় এ বিপদের কবল থেকে বের হয়ে আসেন। আরও জানা যায় যে, যে ব্যক্তি সাধুতা ও আল্লাহ্জীতির পথে চলে, আল্লাহ্ তা'আলা তাকে শল্পদের বিপরীতে কিরাপ ইষ্যত দান করেন এবং শল্পদেরকে কিডাবে তার পদতলে লুটিয়ে দেন। এগুলোই হচ্ছে এ কাহিনীর শিক্ষা এবং আল্লাহ্র কিডাবে তার পদতলে লুটিয়ে দেন। এগুলোই হচ্ছে এ কাহিনীর শিক্ষা এবং আল্লাহ্র শক্তির মহান নিদর্শন। চিন্তা করলেই এগুলো বোঝা যায়। —(কুরত্বী, মাযহারী)

আলোচ্য আয়াতে ইউসুষ্ণ (আ)-এর ডাইদের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। ইউসুষ্ণ (আ) সহ হয়রত ইয়াকুব (আ)-এর বারজন পুরু সন্তান ছিল। তাদের প্রত্যেকেরই সন্তান-সন্তুতি হয় এবং বংশ বিস্তার লাভ করে। ইয়াকুব (আ)-এর উপাধি ছিল 'ইসরাঈল'। তাই বারটি পরিবার সবাই 'বনী ইসরাঈল'নামে খ্যাত হয়।

বার পুত্রের মধ্যে দশজন জ্যেষ্ঠপুত্র ইয়াকুব (আ)-এর প্রথমা স্ত্রী লাইয়্যা বিনতে লাইয়্যানের গর্ডে জন্মলাভ করে। তাঁর মৃত্যুর পর ইয়াকুব (আ) লাইয়্যার ভগিনী রাহীলকে বিবাহ করেন। রাহীলের গর্ডে দু'পুত্র ইউসুষ্ণ ও বেনিয়ামিন জন্মগ্রহণ করেন। তাই ইউসুষ্ণ (আ)-এর একমাত্র সহোদর ভাই ছিলেন বেনিয়ামিন এবং অবশিষ্ট দশজন বৈমান্তেয় ভাই। ইউসুষ্ণ জননী রাহীলও বেনিয়ামিনের জন্মের পর মৃত্যুমুখে পতিত হন।----( কুরতুবী)

দ্বিতীয় আয়াত থেকে ইউসুষ্ণ (আ)-এর কাহিনী শুরু হয়েছে। ইউসুষ্ণ (আ)-এর রাতারা পিতা ইয়াকুব (আ)-কে দেখল যে, তিনি ইউসুষ্ণের প্রতি অসাধারণ মহক্ষত রাখেন। ফলে তাদের মনে হিংসা মাথাচাড়া দিয়ে উঠে। এটাও সন্থবপর যে, তারা কোনরাপে ইউসুষ্ণ (আ)-এর স্বপ্নের বিষয়ও অবগত হয়েছিল, যদরুন্দন তারা ইউসুষ্ণ (আ)-এর বিরাট মাহাত্মের কথা টের পেয়ে তাঁর প্রতি হিংসাপরায়ণ হয়ে উঠল। তারা পরস্পর বলাবলি করল ঃ আমরা পিতাকে দেখি যে, তিনি আমাদের তুলনায় ইউসুষ্ণ ও তার অনুজ বেনি-য়ামিনকে অধিক ডালবাসেন। অথচ আমরা দশ জন এবং তাদের জ্যেষ্ঠ হওয়ার কারণে গৃহের কাজকর্ম করতে সক্ষম। তারা উদ্ভয়েই ছোট বালক বিধায় গৃহস্থালীর কাজ করার শক্তি রাখে না। আমাদের পিতারে উচিত হল এ বিষয় অনুধাবন করা এবং আমাদেরকে অধিক মহক্ষত করা। কিন্তু তিনি প্রকাশ্যে অবিচার করে মাচ্ছেন। তাই তোমরা হয় ইউ-সুফকে হত্যা কর, না হয় এমন দুরদেশে নির্বাসিত কর, ষেখান থেকে সে আর ফিরে আসতে না পারে।

এ আয়াতে দ্রাতারা নিজেদের সম্পর্কে একটি দলের অর্থে এ শব্দ ব্যবহার করেছে। আরবী ভাষায় পাঁচ থেকে দশজনের একটি দলের অর্থে এ শব্দ ব্যবহাত হয়। পিতা সম্পর্কে তারা বলেছে: مُلَالُ مُعَنَّ لَغُيْ ضَلَا لُ مَعْنَى مَا لُنْ مُعْنَى الْحَالِ مُعْنَى مُعْلَا لُو مُعْنَى مُنَا لُو مُعْنَى مُنَا لُو مُعْنَى مُعْلَا لُو مُعْنَى مُعْلَا لُو مُعْنَى مُعْلال المَعْمَى مُعْلال مُعْنَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلَى مُعْلال مُعْنَى مُعْلًا مُعْنَى مُعْلَى مُ আছিধানিক অর্থ পথন্নতে তারা করাহ এখানে ধর্মীয় পথন্নতেটা বোঝানো হয়নি। নতুবা এরাপ ধারণা করার কারণে তারা সবাই কাফির হয়ে যেত। কেননা, ইয়াকুব (আ)ছিলেন আল্লাহ্ তা'আলার মনোনীত পয়গন্ধর। তাঁর সম্পর্কে এরাপ ধারণা পোষণ করা নিশ্চিত কুফর।

ইউসুক্ষ (আ)-এর প্রাতাদের সম্পর্কে স্বয়ং কোরআন পাকে উল্লিখিত রয়েছে যে, পরবর্তীকালে তারা দোষ স্বীকার করে পিতার কাছে মাগফিরাতের দোয়া প্রার্থনা করেছিল। পিতা তাদের এ প্রার্থনা কবূল করেছিলেন। এতে বাহ্যত বোঝা যায় যে, তাদের অপরাধ ক্ষমা করা হয়েছে। এণ্ডলো তখনই সন্তবপর, ষখন তাদের মুসলমান ধরা হয়। নতুবা কাফিরের জন্য মাগফিরাতের দোয়া করা বৈধ নয়। এ কারণেই প্রাতাদের পয়গম্বর হওয়ার ব্যাপারে তো আলিমরা মতন্ডেত করেছেন কিন্তু মুসলমান হওয়ার ব্যাপারে কারও দ্বিমত নেই। এতে বোঝা যায় যে, এখানে ঠনার্ট ওধু এ অর্থে ব্যবহৃত হয়েছে যে, তিনি সন্তানদের প্রতি সমতাপূর্ণ ব্যবহার করেন না।

. .

তৃতীয় আয়াতে ভাইদের পরামর্শ বলিত হয়েছে। কেউ মত প্রকাশ করল যে, ইউ-সুফকে হত্যা করা হোক। কেউ বলল গ্র তাকে কোন অক্ষকূপের গভীরে নিক্ষেপ কর হোক----যাতে মাঝখান থেকে এ কল্টক দূর হয়ে ষায় এবং পিতার সমগ্র মনোযোগ তোমা-দের প্রতিই নিবদ্ধ হয়ে যায়। হত্যা কিংবা কূপে নিক্ষেপ করার কারণে যে গোনাহ্ হবে, তার প্রতিকার এই যে, পরবতীকালে তওবা করে তোমরা সাধু হয়ে যেতে পারবে। আয়াতের কিংবা কা প্রেয় এক খর্য তাই বর্ণনা করা হয়েছে। এ ছাড়া এরাপ অর্থও হতে পারে যে, ইউসুফকে হত্যা করার পর তোমাদের অবন্থা ঠিক

অ ছাড়া অরূপ অথও হতে পারে যে, হডসুষ্ণকে হত্যা করার পর তোমাদের অবস্থা তেক হয়ে যাবে। কেননা, পিতার মনোখোগের কেন্দ্র শেষ হয়ে শ্ববে। অথবা অর্থ এই যে, হত্যার পর পিতামাতার কাছে দোষ স্বীকার করে তোমরা আবার পূর্বাবন্থায় ফিরে আসবে।

ইউসুক (আ)-এর ভ্রাতারা মে পয়গমর ছিলনা, উপরোক্ত পরামর্শ তার প্রমাণ। কেননা, এ ঘটনায় তারা অনেকগুলো কবিরা গোনাহ্ করেছে। একজন নিরপরাধকে হত্যার সংকল্প, পিতার অবাধ্যতা ও তাঁকে কল্ট প্রদান, চুক্তির বিরুদ্ধাচরণ ও মিথ্যা চক্রান্ত ইত্যাদি। বিজ আলিমগণের বিশ্বাস অনুষায়ী পয়গম্বরগণ দ্বারা নবুয়ত প্রাণ্ডির পূর্বেও এরাপ গোনাহ্ হতে পারে না।

চতুর্থ আয়াতে বলা হয়েছেঃ ভ্রাতাদের মধ্যেই একজন সমস্ত কথাবার্তা গুনে বললঃ ইউসুফকে হত্যা করো না। খদি কিছু করতেই হয় তবে কূপের পভীরে এমন জায়গায় নিক্ষেপ কর, যেখানে সে জীবিত থাকে এবং পথিক যখন কূপে আসে, তখন তাকে উঠিয়ে নিয়ে যায়। এডাবে একদিকে তোমাদের উদ্দেশ্য পূর্ণ হয়ে যাবে এবং অপরদিকে তাকে নিয়ে তোমাদেরকে কোন দূর দেশে যেতে হবে না। কোন কাফিলা আসবে, তারা শ্বয়ং তাকে সাথে করে দূর-দূরান্তে পৌঁছে দেবে।

এ অভিমত প্রকাশকারী ছিল তাদের জ্যেষ্ঠ য়াতা ইয়াহুদা। কোন কোন রেওয়া-মেতে আছে যে, সবার মধ্যে রুবীল ছিল জ্যেষ্ঠ। সে-ই এ অভিমত দিয়েছিল। এ ব্যক্তি সম্পর্কেই পরে উল্লেখ করা হয়েছে যে, মিসরে যখন ইউসুফ (আ)–এর ছোট ডাই বেনিয়া-মিনকে আটক করা হয়, তখন সে বলেছিলঃ আমি ফিরে গিয়ে পিতাকে কিভাবে মুখ দেখাব? তাই আমি কেনানে ফিরে যাব না।

আয়াতে بَنَبَا بَخُ الْحَدَّبَ مَعَالَةُ مَعَالَةُ مَعَالَةُ مَعَالَةُ مَعَالَةً مَعَالَةً مَعَالَةً مَعَالَةً مُ দুপ্টির আড়াল করে দেয়, তাকেই بَنْ الْحَدَّ مَعَالَةً مَعَالَةً مَعَالَةً مَعَالَةً مَعَالَةً مَعَالَةً مَعَالَ বলা হয়। যে কূপের পাড় তৈরী করা হয় না, তাকে بَنْ مَعْالَةُ عَالَةًا مَعَالَةًا مَعَالَةً مَعْالَةً مَعْالَةً م

থাকা বন্ত অন্বেষণ ব্যতিরেকেই কেউ পেয়ে ফেলে, তাকে ط فظ حض السيارة থাকা বন্ত অন্বেষণ ব্যতিরেকেই কেউ পেয়ে ফেলে, তাকে ط فظ বলা হয়। অ-প্রাণী- ৰাচক বন্ত হলে এ - 23 এবং প্রাণীবাচক হলে ফিকাহ্যিদদের পরিভাষায় হর। অপ্রাণত বয়ক ও অপরিপক বালক হলেও কুড়িয়ে পাওয়া মানুষকে হবে। কুরতুবী এশব্দ দারাই প্রমাণ করেছেন ফে, ইউসুফ (আ)-কে মখন ব্যূপে নিক্ষেপ করা হয়, তিনি তখন অপ্রাণ্ড বয়ক বালক ছিলেন। এ ছাড়া ইয়াকুব (আ)-এর এরপ করাও তাঁর বালক হওয়ার প্রতি ইসিত করে হে, আমার আশংকা হয় ব্যাঘু তাকে খেয়ে ফেলবে। কেননা, ব্যায়ে খেয়ে ফেলা বালকদের ফেল্লেই কলনা করা যায়। ইবনে জারীর ও ইবনে জারী শায়বার রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে যে, তখন ইউসুফ (আ)-এর বয়স ছিল সাত বছর।-----(মাহবারী)

ইমাম কুরতুবী এ ছলে আঁ এই ৫ দুর্ট এর বিত্তারিত বিধানাবলী বর্ণনা করেছেন। এখানে সেগুলো বর্ণনা করার অবকাশ নেই। তবে এ সম্পর্কে একটি মৌলিক বিষয় বুবে নেগুয়া দরকার মে, ইসলামী রাষ্ট্র-ব্যবছায় সাধারণ মানুষের জান ও মালের হিফাষত পথঘাট ও সড়ক পরিচ্চার পরিচ্ছার করণ ইত্যাদি একমাৱ সরকারী বিভাগসমূহের দায়িত্ব নয়; প্রত্যেক ব্যক্তির জলে এ দায়িত্ব ন্যস্ত করা হয়েছে। পথেঘাটে ও সড়কে দাঁড়িয়ে অথবা নিজের কোন আসবাবপর ফেল্লে দিয়ে যারা পথিকদের চলার পথে অসুবিধা হল্টি করে, তাদের সম্পর্কে হাদীসে কঠোর শান্তির সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে। বলা হয়েছে ঃ মে ব্যক্তি মুগলমানদের পথে বিশ্ব হল্টি করে, তার জিহাদও গ্রহণীয় নয়। এমনিডাবে রান্তায় কোন বস্তু পড়ে থাকার কারণে স্বদি অপরের কল্ট পাণ্ডয়ার আশংকা থাকে; মেমন কাঁটা, কাঁচের টুকরা, পাথর ইন্ড্যাদি, তবে এগুলোকে সরানো গুধু ডারপ্রাণত কর্তৃ-পক্ষেরই দায়িত্ব নয় বরং প্রত্যেক মুসলমানকেই ও দায়িত্ব দেওয়া হয়েছে এবং যারা এ কাজ করে তাদের জন্য অশেষ প্রতিদান ও সওয়াবের অঙ্গীকার করা হয়েছে।

 এ মূলনীতি অনুযায়ীই কারও হারানো মাল পেলে তা আত্মসাৎ না করাই শুধু তার দায়িত্ব নয় বরং এটাও তার দায়িত্ব যে, মালটি উঠিয়ে সষত্নে রেখে দেবে এবং ঘোষণা করে মালিকের সন্ধান নেবে। সন্ধান পাওয়া গেলে এবং লক্ষণাদি বর্ণনার পর ষদি নিশ্চিত হওয়া মায় যে. এ মাল তারই; তবে তাকে প্রত্যর্পণ করবে। পক্ষান্ডরে ঘোষণা ও খোঁজা-ষুঁজি সম্বেও যদি মালিক না পাওয়া যায় এবং মালের গুরুত্ব অনুযায়ী অনুমিত হয় যে. মালিক আর তালাশ করবে না, তবে প্রাপক নিঃত্ব দরিদ্র হলে নিজেই তা ভোগ করতে পারবে। অন্যথায় ফকির-মিসকীনকে দান করে দেবে। উডয় অবস্থায় সেটি প্রকৃত মালিকের পক্ষ থেকে দান রাপে গণ্য করা হবে। দানের সওয়াব সে-ই পাবে; যেন পরকালের হিসাবে সেটি তার নামেই জমা করে দেওয়া হবে।

এগুলো হচ্ছে জনসেবা ও পারস্পরিক সহযোগিতার মূলনীতি। এগুলোর দায়িত্ব মুসলিম সমাজের প্রত্যেক ব্যক্তির ওপর ন্যস্ত করা হয়েছে। আঞ্চসোস। মুসলমানরা নিজেদের দীনকে বুবলে এবং তা যথাযথ পালন করলে বিশ্ববাসীর চোখ খুলে হাবে। তারা দেশবে যে, সরকারের বড় বড় বিভাগ কোটি কোটি টাকা ব্যয় করে যে কাজ সম্পন্ন করতে পারে না, তা অনায়াসে কিভাবে সম্পন্ন হয়ে খায়। পঞ্চম ও ষষ্ঠ আয়াতে বলা হয়েছে হে, ভাইয়েরা পিতার কাছে এরগ ভাষায় আবেদন পেশ করল ঃ আব্বাজান ! ব্যাপার কি যে, আপনি ইউসুষ্ণ সম্পর্কে আমাদের প্রতি আন্থা রাখেন না জথচ আমরা তার পুরোপুরি হিতাকাণ্চ্ষী । আগামীকাল আপনি তাকে আমাদের সাথে প্রমোদ ভ্রমণে পাঠিয়ে দিন, যাতে সে-ও স্বাধীনভাবে পানাহার ও খেলাধুলা করতে পারে । আমরা সবাই তার পুরোপুরি দেখাশোনা করব ।

তাদের এ আবেদন থেকেই বোঝা ষায় হে, তারা ইতিপূর্বেও এ ধরনের আবেদন কোন সময়ে করেছিন, খা পিতা অগ্রাহ্য করেছিনে। তাই এবার কিঞ্চিৎ জোর ও পীড়াপীড়ি সহকারে পিতাকে নিশ্চিস্ত করার চেষ্টা করা হয়েছে।

এ আয়াতে হষরত ইয়াকুব (আ)-এর স্কিছে প্রমোদ-শ্রমণ এবং স্বাধীনজাবে পানাহার ও খেলাধুলার অনুমতি চাওয়া হয়েছে। হষরত ইয়াকুব (আ) তাদেরকে এ ব্যাপারে নিষেধ করেন নি। তিনি শুধু ইউসুফকে তাদের সাথে দিতে ইতস্তত করেছেন, যা পরবতী আয়াতে বণিত হবে! এতে বোঝা গেল যে, প্রমোদ জ্লমণ ও খেলাধুলা বিধিবদ্ধ সীমার ভেতরে নিষিদ্ধ নম্ব বরং সহীহ্ হাদীস থেকেও এর বৈধতা জানা যায়। তবে শর্ত এই যে, খেলাধুলায় শরীয়তের সীমালংঘন বাছুনীয় নয় এবং তাতে শরীয়তের বিধান লংঘিত হতে পারে এমন কোন কিছুর মিশ্রণও উচিত নয় ।—-( কুরতুবী )

ইউসুষ্ণ (আ)-এর রাতারা যখন আগামীকাল ইউসুফকে তাদের সাথে প্রমোদ জমণে প্রেরণের আবেদন করল, তখন ইয়াকুব (আ) বললেন ঃ তাকে প্রেরণ করা আয়ি দু'কারণে পছন্দ করি না। প্রথমত, এ নয়নের মণি আমার সামনে না থাকলে আমি শান্তি পাই না। দ্বিতীয়ত, আশংকা আছে যে, জঙ্গলে তোমাদের অসাবধানতার মৃহুর্তে তাকে বাঘে খেয়ে ফেলতে পারে।

বাঘে খাওয়ার আশংব্ধা হওয়ার কারণ এই যে. কেনানে বাঘের বিন্তর প্রাদ্র্ভাব ছিল। কিংবা ইয়াকুব (আ) শ্বপ্নে দেখেছিলেন যে, তিনি পাহাড়ের উপর আছেন। নিচে পাহাড়ের পাদদেশে ইউসুফ (আ)। হঠাৎ দশটি বাঘ এসে তাকে ঘেরাও করে ফেলে এবং আরুমণ করতে উদ্যত হয় কিন্তু একটি বাঘই এগিয়ে এসে তাকে মুক্ত করে দেয়। অতঃপর ইউসুফ (আ) যুত্তিকার অভ্যন্তরে গা-চাকা দেন।

এর ব্যাখ্যা এ ভাবে প্রকাশ পায় যে, দশটি বাঘ ছিল দশজন ডাই এবং যে বাঘটি তাকে ধ্বংসের হাত থেকে রক্ষা করে, সে ছিল জ্যেষ্ঠ ভাতা ইয়াহুদা। মৃত্তিকার অভ্যন্তরে গা-ঢাকা দেওয়ার অর্থ কৃপের মধ্যে নিক্ষিণ্ড হওয়া।

হেষরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাস (রা) থেকে বর্ণিত রয়েছে মে, এ স্বপ্নের ডিন্তিতে হমরত ইয়াকুব (জা) স্বয়ং এ ভাইদের পক্ষ থেকেই আশংকা করেছিলেন এবং তাদেরকেই বাঘ বলেছিল্লেন। কিন্তু নানা কারণে ওদের কাছে এই কথা প্রকাশ করেন নি।----( কুরতুবী)

দ্বাতারা ইয়াকুব (আ)-এর কথা ওনে বলল গোসনার ডয়ভীতি অনুলক। আমাদের দশ জনের শক্তিশালী দল তার হিফাষতের জনা বিদ্যামন রয়েছি। আমাদের সবার বর্তমান থাকা সত্ত্বেও মদি বাঘেই তাকে খেয়ে ফেলে, তবে আমাদের অস্তিত্বই নিষ্ফল হয়ে ফাবে। এমতাবন্থায় আমাদের খারা কোন কাজের আশা করা খেতে গারে? হমরত ইয়াকুব (আ) পয়গম্বর সুলন্ড গান্তীর্যের কারণে পুশ্লদের সামনে এ কথা প্রকাশ করলেন না খে, আমি শ্বয়ং তোমাদের পক্ষ থেকেই জাশংকা করি। কারণ, এতে প্রথমত তাদের মনোফল্ট হত, দিতীয়ত পিতার এরাপ বলার পর প্রাতাদের শন্তু তা আরও বেড়ে হেতে পারত। ফলে এখন ছেড়ে দিলেও অন্য কোন সময় কোন ছলছুঁ তায় তাকে হত্যা করার ফিকিরে থাকত। তাই তিনি অনুমতি দিয়ে দিলেন। কিন্তু ডাইদের কাছ থেকে অঙ্গী কারও নিয়ে নিলেন, যাতে ইউসুফের কোনরাপ কল্ট না হয়। জ্যেল্ট গ্রাডা রুবীল অথবা ইয়াহাদার হাতে বিশেষ করে তাকে সোপর্দ করে বললেন ঃ তুমি তার ক্ষুধা-তুফা ও অন্যানা প্রয়োজনের ব্যাপারে দেখাশোনা করবে এবং শীঘ্র ফিরিয়ে আনবে। গ্রাতারা পিতার সামনে ইউসুফকে কাঁধে তুলে নিল এবং পালারুমে সবাই উঠাতে লাগল। কিছু দূর পর্যন্ত হেষরত ইয়াকুব (আ)ও তাদেরকে যিদায় দেওয়ার জন্য গেলেন।

কুরত্বী ঐতিহাসিক রেওয়ায়েতের বরাত দিয়ে উল্লেখ করেছেন যে, তারা যখন ইয়াকুব (আ)-এর দৃষ্টির অড়োলে চলে গেল, তখন ইউসুফ (আ) যে ডাইয়ের কাঁধে ছিনেন, সে তাকে মাষ্টিতে ফেলে দিল। তখন ইউসুফ (আ) পায়ে হেঁটে চলতে লাগলেন কিন্ত অল্প বয়ফ হওয়ার কারণে তাদের সাথে সাথে দৌড়াতে অক্ষম হয়ে অন্য একজন ডাইয়ের আশ্রয় নিলেন। সে কোনরাপ সহানুডুতি প্রদর্শন না করায় তৃতীয়, চতুর্থ এমনিডাবে প্রত্যেক ডাইয়ের কাছে সাহায়্য চাইল্লেন। কিন্তু সবাই উত্তর দিল যে, 'তুই যে এগারাট নক্ষর এবং চন্দ্র-সূর্যকে সিড়দা করতে দেখেছিস, তাদেরকে ডাক দে। তারাই তোকে সাহায়্য করবে।'

কুরতুবী এর ডিডিতেই বলেন যে, এ থেকে জানা গেল, ডাইয়েরা কোন না কোন উপায়ে ইউসুফ (জা)-এর হুপ্লের বিষয়বন্ত অবগত হয়েছিল। সে স্বগ্নই তাদের তীব্র ক্রোধ ও কঠোর ব্যবহারের কারণ হয়েছিল।

অবশেষে ইউসুষ্ণ (আ) ইয়াহদাকে বললেন ঃ আপনি জ্যেষ্ঠ। আপনিই আমার দুর্বলতা ও অল্পবয়ঙ্গতা এবং পিতার মনে গুষ্টের কথা চিন্তা করে দয়ার্দ্র হোন। আপনি ঐ অঙ্গীকার সমরণ করুন, হা পিতার সাথে করেছিলেন। একথা ন্তনে ইয়াহপার মনে দয়ার সঞ্চার হল এবং তাকে বলল ঃ ষতক্ষণ আমি জীবিত আছি এসব ডাই তোকে কোন কণ্ট দিতে পারবে না।

ইয়াহুদার অন্তরে আল্লাহ্ তা'আলার দয়া ও ন্যায়ানুগ কাজ করার প্রেরণা জাগ্রত করে দিলেন। সে অন্যান্য ডাইকে সম্রোধন করে বলল ১ নিরপরাধকে হত্যা করা মহাপাপ। আল্লাহ্কে ডয় কর এবং বালককে তার পিতার কাছে ফিরিয়ে নিয়ে চল। ওবে তার লাছ থেকে অঙ্গীঝার নিয়ে নাও যে, সে পিতার কাছে তোমাদের বিরুদ্ধে কোন<sup>া</sup> অভিযোগ করবে না।

ভাইয়েরা উত্তর দিল ঃ আমরা জানি, তোমার উদ্দেশ্য কি। তুমি পিতার অন্তরে নিজের মর্যাদার আসন সর্বোচ্চ পর্যায়ে প্রতিন্ঠিত করতে চাও। শুনে রাখ, যদি তুমি আমাদের ইচ্ছার পথে প্রতিবন্ধক হ'ও, তবে আমরা তোমাকেও হত্যা করব। ইয়াছদা দেখল যে, নয় ভাইয়ের বিপরীতে সে একা কিছুই করতে পারবে না। তাই সে বলল, তোমরা মদি এবালককে নিপাত করতে মনস্থ করে থাক, তবে আমার কথা শোন। নিকটেই একটি প্রাচীন কূপ রয়েছে। এতে অনেক ঝোপ-জঙ্গল গজিরেছে। সর্গ, বিচ্ছু ও হরেক রকমের ইতর প্রাণী এখানে বাস করে। তোমরা তাকে কূপে ফেলে দাও। যদি কোন সর্গ ইত্যাদি দংশন করে তাকে শেষ করে দেয়, তবে তোমাদের উদ্দেশ্য সিদ্ধ এবং নিজ হাতে হত্যা করার দোষ থেকে তোমরা মুক্ত হবে। পক্ষান্তরে ধনি সে জীবিত থাকে, তবে হয়তো কোন কাফিলা এখানে আসবে এবং পানির জন্য কূপে বালতি ফেলবে। ফলে সে বের হয়ে আসবে। তারা তাকে সাথে করে জন্য কোন দেশে পৌছিয়ে দেবে। এমতাবন্থায়ও তোমাদের উদ্দেশ্য হাসিল হয়ে যাবে।

এ প্রস্তাবে ডাইয়েরা সবাই একমত হল। এ বিষয়টি তৃতীয় জায়াতে এডাবে বণিত হয়েছে ঃ

نَلَمَّا ذَ هَبُوا بِهِ وَاَجْمَعُوا آنُ يَّجْعَدُونُا نَى غَمَا بَةِ الْجُبِّ وَأَوْحَهُنَا إِلَهُهِ لَتُنَبِّنَنَا لَهُمْ بِأَشرِهِمُ هٰذَا وَهُمُ لَا يَشَعُرُونَ هُ

অর্থাৎ ভাইয়েরা যখন ইউসুফ (আ)-কে জঙ্গলে নিয়ে গেন এবং তাকে হত্যাঁ করার ব্যাপারে কূপের গভীরে নিক্ষেপ করতে সবাই ঐকমত্যে পৌছন, তখন আল্লাহ্ তা'আন্না ওহীর মাধ্যমে ইউসুফ (আ)-কে সংবাদ দিলেন যে, একদিন আসবে, যখন তুমি ডাইদের কাছে তাদের এ কুকর্মের কথা ব্যক্ত করবে। তারা তখন কিছুই বুঝতে পারবে না।

و او مالته جواب الم جزاء على الما و هبوا ध्रात و او حينا अधात و او حينا अधात و او حينا अधात و او حينا अधात و او अक्करांडि अवित्रिज ।---- ( कूत्रव्रे )

উদ্দেশ্য এই যে, ডাইয়েরা যখন মিলিতভাবে তাকে কৃপে নিক্ষেপ করার সংকল করেই ফেলল, তখন আল্লাহ্ তা'আলা ইউসুফ (আ)-এর সাম্ত্রনার জন্য ওহী গ্রেরণ করলেন। এতে ডবিষাডে কোন সময় ভাইদের সাথে সাক্ষাত এবং সাথে সাথে এ বিষয়েরও সুসংবাদ দেওয়া হল যে, তখন সে ডাইদের প্রতি অমুখাপেক্ষী এবং তাদের ধরা-ছোঁয়ার উর্ধ্বে থাকবে। ফলে সে তাদের অন্যায়-অত্যাচারের বিচার করবে অথচ তারা এ সম্পর্কে কিছুই জানবে না।

ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ এ ওহী সম্পর্কে দুগ্রকার ধারণা সভবপর। এক. কূপে নিক্ষিপ্ত হওয়ার পর তাঁর সাম্ডনা ও মুডির সুসংবাদ দানের জন্য এ ওহী আগমন করে-ছিল। দুই. কূপে নিক্ষিপ্ত হওয়ার পূর্বেই আল্লাহ্ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে উইসুফ (জা)-কে ভবিষ্যত ঘটনাবলী বলে দিয়েছিলেন। এতে আরও বলে দিয়েছিলেন যে, তুমি এডাবে ধ্বংস হওয়ার কবল থেকে মুক্ত থাকবে এবং এমনি পরিস্থিতি দেখা দেবে যে, তুমি এডাবে তিরক্ষার করার সুযোগ পাবে অথচ তারা তোমাকে চিনবেও না যে, তুমিই তাদের ভাই ইউসুফ। ইউসুরু (আ)-এর প্রতি শৈশবে অবতীর্ণ এ ওহী সম্পর্কে ওক্ষসীরে মাষহারীতে বলা হয়েছে বে, এটা নবুয়তের ওহী ছিল না। কেননা, নবুয়তের ওহী চলিশ বছর বয়ঃরুমকালে অবতীর্ণ হয়। বরং এ ওহীটি ছিল এ ধরনের, যেমন মূসা (আ)-এর জননাকে ওহীর মাধ্যমে ভাত করানো হয়েছিল। ইউসুরু (আ)-এর প্রতি নবুয়তের ওহীর আগমন মিসর পৌছা ও

বৌষনে পদার্পদের পর তর হয়েছিল। বলা হয়েছে : 🦷 🖌 🕺 🦉

খহীই আখ্যা দিয়েছেন; ষেমন ঈসা (আ)-কে শৈশবেই নবুয়তের ওহী দান করা হয়েছিল।— (মাষহারী)

হম্বরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাস (রা) বলেন ঃ মিদ্রর পৌঁছার পর আলাহ্ তা'আলা ইউসুষ্ণ (আ)-কে স্বীয় অবস্থা জানিয়ে হম্বরত ইয়াকুব (আ)-এর নিকট খবর গাঠাতে ওহীর মাধ্যমে নিষেধ করে দিয়েছিলেন।—( কুরতুবী ) একারণেই ইউসুষ্ণ (আ)-এর মত একজন পয়গম্বর জেল থেকে মুক্তি এবং মিসরের রাজত্ব লাভ করার পরও রন্ধ পিতাকে স্বীয় নিরা-পত্তার সংবাদ পৌঁছিয়ে নিশ্চিষ্ঠ করার কোন ব্যবস্থা করেন নি।

এ কর্মপন্থার মধ্যে আল্লাহ্ তা'আলার কি কি রহর্স্য লুর্নায়িত ছিল, তা জানার সাধ্য কার? সম্ভবত আল্লাহ্ ছাড়া জন্য যে কোন কিছুর প্রতি অপরিসীম ভালবাসা রাখা যে আল্লাহ্র নিটক পছন্দনীয় নয়, এ বিষয়ে ইয়াকুব (আ)-কে সতর্ক করাও এর লক্ষ্য ছিল। এ ছাড়া শেষ পর্যন্ত ষাঞ্চাকারীর বেশে ডাইদেরকেই ইউসুফ (আ)-এর সামনে উপন্থিত করে তাদেরকেও তাদের পূর্বব্রুত দুষ্কর্মের কিছু শান্তি দেওয়া উদ্দেশ্য থাকতে পারে।

ইমাম কুরতুবী প্রমুখ তক্ষসীরবিদ এছলে ইউসুরু (আ)-কে কূপে নিক্ষেপ করার ঘটনা বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন ঃ বখন ওরা তাঁকে কূপে নিক্ষেপ করতে লাগল, তখন তিনি কূপের প্রাচীর জড়িয়ে বরলেন। ডাইয়েরা তার জামাখুলে তম্বারা হাত বেঁধে দিল। তখন ইউসুরু (আ) পুনরায় তাদের কাছে দয়া ভিক্ষা চাইলেন। কিন্তু তখনও সেই একই উত্তর পাণ্ডয়া গেল হে, যে এগারটি নক্ষর তোকে সিজদা করে, তাদেরকে ডাক দে। তারাই তোর সাহায্য করবে। অঙঃপর একটি বালতিতে রেখে তা কূপে ছাড়তে লাগল। মাধ্যপথে যেতেই উপর থেকে রশি কেটে দিল। আল্লাহ্ তা'আলা ব্বয়ং ইউসুফের হিফাযত করলেন। পানিতে পড়ার কারণে তিনি কোনরাপ আঘাত পান নি। নিকটেই একখণ্ড ডাসমান প্রস্তর দুন্টিগোচর হল। তিনি সুন্থ ও বহাল তবিয়তে তার উপর বসে গেলেন। কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে, জিবরাঈল (আ) আল্লাহ্বে আদেশ পেয়ে তাঁকে প্রস্তর খণ্ডের উপর বসিয়ে দেন।

্ইউসুফ (আ) তিনদিন কৃপে অবস্থান করলেন। ইয়াহদা প্রত্যহ গোপনে তাঁর জন্য কিছু খাদ্য আনত এবং বালতির সাহায্যে তাঁর কাছে পৌঁছে দিত। করতে পিতার নিকট পৌছল। ইয়াকুব (আ) রুন্দনের শব্দ গুনে বাইরে এলেন এবং জিভেস করলেন ঃ ব্যাপার কি? তোমাদের ছাগপালের উপর কেউ আরুমণ করেনি তো? ইউপুষ্ণ কোথায় ? তখন ডাইয়েরা বলল ঃ

يَّا اَ بَا نَا اِنَّا ذَهَبُنَا نَسْتَعِنَ وَتَسَرَكْنَا يُسُوسُفَ عِنْدَ مَتَا عِنَا نَا ڪَلُهُ اِلذَّثُبَ وَمَا اَ نُتَ بِمُؤْمِنٍ لَّنَا وَلُو كُنَّا مَا دِقِيْنَ ه

জর্থাৎ পিতঃ, জামরা দৌড় প্রতিশ্বোগিতায় অবতীর্ণ হলাম এবং ইউসুফকে আস-বাবপরের কাছে রেখে দিলাম। ইতিমধ্যে বাঘ এসে ইউসুফকে থেয়ে ফেলেছে। আমরা যত সত্যবাদীই হই কিন্ত আপনি তো আমাদের কথা বিশ্বাস করবেন না।

ইবনে আরাবী 'আহকামুল কোরআনে' বলেন ঃ পারস্পরিক (দৌড়) প্রতিযোগিতা শরীয়তসিদ্ধ এবং একটি উত্তম খেলা। এটা জিহাদেও কাজে আসে। এ কারণেই রসূলু-ল্লাহ্ (সা)-র শ্বয়ং এ প্রতিযোগিতায় অবতীর্ণ হওয়ার কথা সহীহ্ হাদীস দ্বারা প্রমাণিত আছে। অথ-প্রতিযোগিতা করানো (অর্থাৎ ঘৌড়দৌড়)ও প্রমাণিত রয়েছে। সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে সালামা ইবনে আকওয়া' জনৈক ব্যক্তির সাথে দৌড় প্রতিযোগিতায় বিজয়ী হন।

উল্লিখিত আয়াত ও রেওয়ায়েত দ্বারা আসল ঘোড়দৌড়ের বৈধতা প্রমাণিত হয়। এছাড়া ঘোড়দৌড় ছাড়া দৌড়, তীরে লক্ষ্যভেদ ইত্যাদিতেও প্রতিযোগিতা করা বৈধ। প্রতিযোগিতায় বিজয়ী পক্ষকে তৃতীয় পক্ষ থেকে পুরক্ষৃত করাও জায়েষ। কিন্তু পরস্পর হারজিতে কোন টাকার অংশ শর্ত করা জুয়ার অন্তর্ভুক্ত যা কোরআন পাকে হারাম সাব্যস্ত করা হয়েছে। আজকাল ঘোড়দৌড়ের ষত প্রকার পদ্ধতি প্রচলিত রয়েছে, তার কোনটিই জুয়াথেকে মুক্ত নয়। তাই এগুলি হারাম ও না-জায়েষ।

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বলা হয়েছিল যে, ইউসুফ (আ)-এর স্তাতারা পারস্পরিক আলোচনার পর অবশেষে তাকে একটি অন্তর্কুপে ফেলে দিল এবং পিতাকে এসে বলল যে, তাকে বাঘে খেয়ে ফেলেছে। পরবর্তী আয়াতসমূহে অতঃপর কাহিনী এডাবে বর্ণিত হয়েছে ঃ

وَجَاءُ وَعَلَى قَمِيمَة بِدَم كَذَبٍ سَعَم عَلَي قَم عَلَي عَم عَدَ بِ

জামার কৃষ্টিম রক্ত লাগিয়ে এনেছিল, যাতে পিতার মনে বিশ্বাস জন্মাতে পারে যে, বাঘই তাকে খেয়ে ফেলেছে।

কিন্ত আরাহ তা'আলা তাদের মিথ্যা ফাঁস করে দেওয়ার জন্য তাদেরকে একটি

জরুরী বিষয় থেকে গাফিল করে দিয়েছিলেন। তারা খদি রক্ত লাগানোর সাথে সাথে জামাটিও ছিন্ন-বিচ্ছিন্ন করে দিত, তবে ইউসুফকে বাঘে খাওয়ার কথাটা বিশ্বাসযোগ্য হতে পারত। কিন্ত তারা অক্ষত ও আন্ত জামায় ছাগল ছানার রক্ত লাগিয়ে পিতাকে ধোঁকা দিতে চাইল। ইয়াকুব (আ) অক্ষত ও আন্ত জামা দেখে বললেন ঃ বাছারা, এ বাঘ কেমন বিজ্ঞ ও বুদ্ধিমান ছিল মে, ইউসুফকে তো খেয়ে ফেলেছে কিন্তু জামার কোন অংশ ছিন্ন হতে দেয়নি।

এডাবে ইয়াকুব (আ)-এর কাছে তাদের জালিয়াতি ক্লাঁস হয়ে গেল। তিনি বললেন ঃ

بَلْسَوَّلَتَ لَكُمْ أَ نَفْسَكُم أَ مَرْ أَ نُصَبِّرَ جَمِيلٌ وَ اللهِ الْمُسْلَعَانَ عَلَى مَا تَصَفُونَ

----অর্থাৎ ইউসুফকে বাঘে খায়নি বরং তোমাদেরই মন একটি বিষয় খাড়া করেছে। এখন আমার জন্য উত্তম এই যে, ধৈর্যধারণ করি এবং তোমরা যা রল, তাতে আল্লাহ্র সাহায্য প্রার্থনা করি।

মাস জালা ঃ ইয়াকুব (আ) জামা অক্ষত হওয়া দ্বারা ইউসুফ প্রাতাদের মিথ্যা সপ্রমাণ করেছেন। এতে বোঝা খায় যে, বিচারকের উচিত, উডয় পক্ষের দাবী ও যুক্তি প্রমাণের সাথে সাথে পারিপায়িক অবহুা ও অলোমতের প্রতি লক্ষ্য রাখা।

মাওয়ারদি বলেন ঃ হ্ষরত ইউসুফের জামাও কিছু আন্চর্যজনক বিষয়াদির স্মারক হুয়ে রয়েছে। তিনটি বিরাট ঘটনা এ জামার সাথেই জড়িত রয়েছে।

প্রথম ঘটনা হল, রন্ধ রঞ্জিত করে পিতাকে ধোঁকা দেওয়া এবং জামার সাক্ষ্য জারাই তাদের মিথ্যা প্রমাণিত হওয়া, জিতীয়, যুলায়খার ঘটনা। এতেও ইউসুফ (আ)–এর জামাটিই সাক্ষী হিসাবে উপস্থিত হয়েছে। তৃতীয়, ইয়াব্যুব (আ)–এর দুল্টিশন্তি ফিরে আসার ঘটনা। এতেও তাঁর জামাটিই মো'জেযার প্রতীক প্রমাণিত হয়েছে।

মাস'জালা : কোন কোন আলিম বলেন : কাহিনীর এ পর্যায়ে ইয়াকুব (আ) পুরদেরকে বলেছেন : بر مرور مرم مرور مرم পুরদেরকে বলেছেন : بر سو لمن لكم ا نفسكم ! مرا বিষয় খাড়া করে নিয়েছে। তিনি হবছ এই উন্ডি তখনও করেছিলেন, যখন মিসরে ইউসুফ (আ)-এর সহোদর ভাই বেনিয়ামিন কথিত একটি চুরির অভিযোগে ধৃত হয় এবং তার য়াতারা ইয়াকুব (আ)-কে এর সংবাদ দেন। এ সংবাদ গুনেও তিনি

वलाइलिन । अथात ठिडा कतांत विषय अरे ाय, بل سولت لكم أ نفسكم إسرا

ইয়াকুব (আ) উডয় ক্ষেরে নিজ অভিমত অনুসারে একথা বলেছিলেন কিন্তু প্রথম ক্ষেরে তা নির্ভুল প্রমাণিত হয় এবং **দিতীয় ক্ষেরে গ্রান্থ**। কেননা, এক্ষেরে ভাইদের কোন দোষ ছিল না। এতে বুবা হায় যে, পয়গম্বরগণের অভিমতও প্রথম পর্যায়ে ভ্রান্ত হতে পারে। তবে পরবর্তী পর্যায়ে ওহীর মাধ্যমে তাঁদেরকে দ্রান্তির উপর কায়েম থাকতে দেওয়া হয় না।

কুরতুবী বলেন: এতে বুঝা ধায় মে, অভিযতের ভ্রান্তি বড়দের তরফ থেকেও হতে পারে। ঝাজেই প্রত্যেক অভিযত প্রদানকারীর উচিত, নিজ অভিযতকে ভ্রান্তির সম্ভাবনাযুক্ত মনে করা এবং নিজ মতামতের উপর কারও অটল অনড় হয়ে থাকা উচিত নয় যে, অপরের মতামত গুনতে এবং তা যেনে নিতে সম্যত নয়।

سيا رة -هما مَ أَ مَ سَيَّا رَةً مَا رَسُواوَ ا رِدَهُمْ مَا دُلَى دُلُوةً

মিসরীয় কাফিলার পথ ডুলে এখানে পৌঁছা এবং এই অন্ধ কুপের সম্মুখীন হওয়া সাধারণ দৃষ্টিতে একটি বিচ্ছিন্ন ঘটনা হতে পারে। কিন্তু হারা সৃষ্টি-রহস্য সম্পর্কে সম্যক ভাত, তারা জানে যে, এসব ঘটনা একটি পরস্পর সংযুক্ত ও অটুট ব্যবহাপনার মিলিত অংশ। ইউসুফের শ্রত্টা ও রক্ষ কই কাফিলাকে পথ থেকে সরিয়ে এখানে নিয়ে এসেছেন এবং কাফিলার লোকদেরকে এই অন্ধ কুপে প্রেরণ করেছেন। সাধারণ মানুষ যেসব ঘটনাকে আকস্মিক ব্যাপারাধীন মনে করে, সেগুলোর অবস্থাও তদ্রুপ। দার্শনিকরা এগুলোকে দৈবাধীন ঘটনা আখ্যা দিয়ে থাকে। বলা বাহুল্য, এটা প্রকৃতপক্ষ স্ত্র্টজগতের ব্যবহাপনা সম্পর্কে অক্ততার পরিচায়ক। নতুবা স্থিতি পরম্পরায় দৈবাৎ কোন কিছু ১৫ এ ব এ গুরুব

হয় না। আল্লাহ্ তা'আলার অবস্থা হচ্ছে بو ١٠ ( তিনি যা ইচ্ছা তাই করেন )।

তিনি গোপন রহস্যের অধীনে এমন অবছা হুল্টি করে দেন যে, বাহ্যিক ঘটনাবলীর সাথে ভার কোন সম্পর্ক বুঝা ধায় না। মানুষ একেই দৈব ঘটনা মনে করে বসে।

মোট কথা, কাঞ্চিলার মালেক ইবনে দোবর নামে জনৈক ব্যক্তি সম্পর্কে কথিত আছে, তিনি এই কৃপে পৌঁছলেন এবং বালতি নিক্ষেপ করলেন। ইউসুফ (আ) সর্বশক্তি-মানের সাহাষা প্রত্যক্ষ করে বালতির রশি শক্ত করে ধরলেন। পানির পরিবর্তে বালতির সাথে একটি সমুজ্জের মুখ্যখন্তল দৃষ্টিতে ডেসে উঠল। এ মুখ্যখন্তলের ভবিষাৎ মাহাত্ম্য থেকে দৃষ্টি ফিরিয়ে নিলেও উপস্থিত ক্ষেন্নেও অনুপম সৌন্দর্য ও গুণসত উৎকর্ষের নিদর্শ-নাবলী তার মহত্বের কম পরিচায়ক ছিল না। সম্পূর্ণ অপ্রত্যাশিতভাবে কৃঁপের তলদেশ থেকে ডেসে উঠা এই অলবয়ক, অপরাগ ও বুদ্ধিনীগত বালককে দেখে মালেক সোক্লাসে চিৎকার করে উঠল ঃ بَلَّا عَلَّامُ عَلَّامُ مَنْ عَلَامُ مَعَالَ مَعَالَمُ وَ বড় চমৎকার এক কিশোর বের হয়ে এসেছে । সহীহ্ মুসলিমের মি'রাজ রজনীর হাদীসে রস্কুল্লাহ্ (সা) হলেন ঃ আমি ইউসুফ (আ)-এর সাথে সাক্ষাতের পর দেখলাম যে, আলাহ্ ডা'আলা সমগ্র বিশ্বের রাপ-সৌন্দর্যের অর্ধেক তাঁকে দান করেছেন এবং অবশিল্ট অর্ধেক সমগ্র বিশ্বে খণ্টন করা হয়েছে ।

উদ্দেশ্য এই যে, শুরুতে তো মালেক ইবনে দোবর এ কিশোরকে দেখে অবাক বিশ্যয়ে চিৎকার করে উঠল কিন্তু পরে চিন্তা-ভাবনা করে ছির করল যে, এটা জানাজানি না হওয়া উচিত এবং গোপন করে ফেলা দরকার, যাতে একে থিক্রি করে প্রচুর অর্থ আদায় করা ধায়। সমগ্র কাঞ্চিলার মধ্যে এ বিষয় জানাজানি হয়ে গেলে সবাই এতে অংশীদার হয়ে যাবে।

এরাপ অর্থও হতে পারে হে, ইউসুফ (আ)-এর দ্রাতারা বান্তব ঘটনা গোপন করে তাকে পণ্যদ্রব্য করে নিল, হেমন কোন কোন রেওয়ায়েতে আছে যে, ইয়াহদা প্রত্যহ ইউসুফ (আ)-কে কূপের মধ্যে খানা পৌঁছানোর জন্য যেতো। তৃতীয় দিন তাকে কূপের মধ্যে না পেয়ে সে ফিরে এসে ডাইদের কাছে ঘটনা বর্ণনা করল। অতঃপর সব ভাই একরে সেখানে পৌঁছল এবং অনেক খোঁজাখুঁজির পর কাফিলার জোকদের কাছ থেকে ইউসুফকে বের করল। তখন তারা বলল : এই ছেলেটি আমাদের গোলাম। পলায়ন করে এখানে এসেছে। তোমরা একে কশ্জায় নিয়ে খুব খারাপ কাজ করেছ। একথা ওনে মালেক ইবনে দোবর ও তার সঙ্গীরা ভীত হয়ে গেল যে, তাদেরকে চোর সাব্যস্ত করা হবে। তাই ভাইদের সাথে তাকে ক্রয় করার ব্যাপারে কথাবার্তা বলতে লাগল।

এমতাবন্থায় আয়াতের অর্থ এই হবে যে, ইউসুফ স্রাতারা নিজেরাই ইউসুফকে পণ্যদ্রব্য ছির করে বিক্লি করে দিল।

জানা ছিল।

উদ্দেশ্য এই যে, ইউসুফ ল্লাডারা কি করবে এবং তাদের কাছ থেকে ক্রেতা কাফিলা কি করবে---সব আল্লাহ্ তা'আলার জানা ছিন। তিনি তাদের সব পরিকল্পনা ব্যর্থ করে দেওয়ারও শক্তি রাখতেন। কিন্তু বিশেষ কোন রহস্যের কারপেই আল্লাহ্ তা'আলা এসব পরিকল্পনাকে ব্যর্থ করেন নি বরং নিজন্থ পথে চলতে দিয়েছেন।

ইবনে কাসীর বলেন ঃ এ বাক্যে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র জন্যও নির্দেশ রয়েছে খে, জাগনার কণ্ডম আপনার সাথে যা কিছু করছে অথবা করবে, তা সবই আমার জান ও শক্তির আওতাধীন রয়েছে। আমি ইচ্ছা করলে মুহূর্তের মধ্যে সব বানচাল করে দিতে শন্নি কিন্তু আপাতত ভাগেরকে শক্তি পরীক্ষার সুযোগ দেওয়াই হিকমতের চাহিদা। পরিণামে আপনাকে বিজয়ী করে সত্যের বিজয় নিশ্চিত করা হবে; যেমন ইউসুফ (আ)-এর সাথে করা হয়েছে।

भय क्य وَ وَ عَرَدُهُ مَعَد وَ وَ وَ مَرَوْ وَ عَ بِنَمَن بَحْسٍ دَرَ أَهِمْ مَعْد وَ وَ عَ

করাও বিক্রয় করা উভয় অর্থে ব্যবহাত হয়। এ ছলেও উভয় অর্থের সন্ধাবনা রয়েছে। মদি সর্বনামকে ইউসুফ দ্রাতাদের দিকে ফিরানো হয়, তবে বিক্রয় করার অর্থ হবে এবং কাফিলার লোকদের দিকে ফেরানো হলে ক্রয় করার অর্থ হবে। উদ্দেশ্য এই যে, ইউসুফ দ্রাতারা বিক্রয় করে দিল কিংবা কাফিলার লোকেরা ইউসুফকে খুব সন্তা মূল্যে অর্থাৎ নায়ে মাত্র কয়েকটি দিরহামের বিনিময়ে ক্রয় করল।

কুরতুবী বলেন ঃ আরব বণিকদের অভ্যাস ছিল, তারা মোটা অক্ষের লেনদেন পরিমাপের মাধ্যমে করত এবং চল্লিশের উধ্বে নয়, এমন লেনদেন গণনার মাধ্যমে করত। তাই (ভাই) শব্দের সাথে উধ্বে নয়, এমন লেনদেন গণনার মাধ্যমে করত। তাই (ভাই) শব্দের সাথে উধ্বে নয়, এমন লেনদেন গণনার মাধ্যমে করত। আই (ভণাণ্ডনতি) শব্দের প্রেয়াগ থেকে বুঝা মায় যে, দিরহামের পরিমাণ চল্লিশের কম ছিল। ইবনে কাসীর আবদুল্লাহ্ ইবনে হল-উদের রেওয়ায়েতে লেখেন : বিশ দিরহামের বিনিময়ে ক্রয়-বিক্রয় সম্পন্ন হয়েছিল এবং দশ ভাই দুই দিরহামে করে নিজেদের মধ্যে তা বণ্টন করে নিয়েছিল। দিরহামের সংখ্যা কত ছিল এ ব্যাপারে কোন কোন রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে বাইশ এবং কোন কোন রেওয়া-রেতে চল্লিশ।---(ইবনে কাসীর)

# الهد عامة الله المعدين المالة المراحية في من الزَّ اهد ين

বহুৰচন; மீ থেকে এর উংপতি। টে -এর শাব্দিক অর্থ বৈরাগ্য ও নিলিপ্ততা। সাধারণ বাকপদ্ধতিতে এর অর্থ হয় সাংসারিক ধনসম্পদের প্রতি অনাসন্তি ও বিযুখতা। আয়াতের অর্থ এই যে, ইউসুফ দ্রাতারা এ ব্যাপারে আসলে ধনসম্পদের আকাক্ষ্মী ছিল না। তাদের আসল লক্ষ্য ছিল ইউসুফ (আ)-কে পিতার কাছ থেকে বিচ্ছিন্ন করে দেওয়া। তাই অস্প্র সংখ্যক দিরহামের বিনিময়েই ক্রয়-বিক্রয় সাব্যস্ত হয়ে হায়।

وَقَالَ الَّذِي اشْتَرْبِهُ مِنْ مِّصْرَكٍ مُرَاتِبَهِ أكْرِمْ مَنُولِهُ عَلَى أَنْ يَّنْفَعَتَّا آوْ نَتَخْذَة وَلَدًا وَكَذَلِكَ مَكْنَا لِيُوْسُفَ فِي الْأَمْهِنُ وَلِنُعَلِّمَهُ صِنْ تَأْوِيْلِ الْدَحَادِيْتِ وَاللهُ غَالِبٌ عَكَ آمَدِهِ وَلَكِنَّ ٱكْثَرَ النَّاسِ لا يَعْلَمُونَ ۞وَلَبَّنَا بَلَغُ ٱشْتَاةُ اتَّبِينَهُ حُكْمًا وَعِلْمًا.

اِكَ تَجْزِي الْمُعْسِنِيْنَ ۞ وَرَاوَدْتُهُ الَّتِي هُوَ فِي بَيْتِهُ لْقَتِ الْأَبُوَابَ وَقَالَتْ هَيْتَ لَكَ قَالَ مَعَادَ اللهِ نْتُوَاى النَّهُ لَا يُفْلِعُ الظَّلِمُوْنَ @

(২১) মিসরে যে ব্যক্তি তাকে ব্রুয় করল, সে তার স্টাঁকে বলল ঃ একে সম্পানে রাখ। সম্ভবত সে আমাদের কাজে জাসবে জথবা আমরা তাকে পুররেগে গ্রহণ করে নেব। এমনিডাবে আমি ইউসুফকে এদেশে প্রতিচ্ঠিত করলাম এবং এ জন্য যে তাকে বাক্যাদির পূর্ণ মর্ম অনুধাৰনের পদ্ধতি বিষয়ে শিক্ষা দেই। আল্লাহ্ নিজ কাজে প্রবল থাকেন কিন্তু জধিকাংশ লোক তা জানে না। (২২) যখন সে পূর্ণ যৌবনে পৌছে গেল, তখন তাকে প্রজা ও ব্যুৎপত্তি দান করলাম। এমনিডাবে আমি সৎকর্মপরায়ণদেরকে প্রতিদান দেই। (২৩) আর সে যে মহিলার ঘরে ছিল, ঐ মহিলা তাকে ফুসলাতে লাগল এবং দরজাসমূহ বন্ধ করে দিল। সে মহিলা বলল ঃ গুন! তোমাকে বলছি, এদিকে জাস! সে বলল ঃ আল্লাহ্ রক্ষা করেন ; তোমার ল্বামী আমার মালিক। তিনি আমাকে সমত্নে থাকতে দিয়েছেন। নিশ্চয় সীমা লংঘনকারিগণ সফল হয় না।

#### তফসীরের সার–সংক্ষেপ

( কাঞ্চিলার লোকেরা ইউসুফকে ডাইদের কাছ থেকে রুয় করে মিসরে নিয়েগেল এবং 'আজীজে মিসরের' হাতে বিরুয় করে দিল)। আর যে ব্যক্তি মিসরে তাকে রুয় করন ( অর্থাৎ আজীজ ), সে ( তাকে গৃহে এনে স্ত্রীর হাতে সোপর্দ করল এবং ) স্ত্রীকে বললঃ তাকে সময়ে রাখ। আশ্চর্য কি যে, সে (বড় হয়ে) আমাদের কাজে আসবে কিংবা আমরা তাকে পুররপেই গ্রহণ করে নেব। ( কথিত আছে যে, তাদের সন্তান-সন্তুতি ছিল না তাই এ কথা বলেছিল)। আমি (যেডাবে ইউসুষ্ণকে বিশেষ রুপায় অন্ধ কূপ থেকে মুক্তি দিয়েছি) তেমনিভাবে ইউসুফকে এ দেশে (মিসরে) প্রতিষ্ঠিত করেছি ( অর্থাৎ রাজত্ব দিয়েছি ) এবং ( এ মুক্তিদান এ উদ্দেশ্যও ছিল ) ষাতে আমি তাকে হুপ্লের ব্যাখ্যা শিক্ষা দেই। (উদ্দেশ্য এই যে, মুক্তিদানের লক্ষ্য ছিল তাকে বাহ্যিকও অজ্ঞা-ন্তরীণ ধনসম্পদে ধনী করা) এবং আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় (ঈপ্সিত) কাজে প্রবল (ও শক্তিমান: যা ইচ্ছা, তাই করেন), কিন্তু অধিকাংশ লোক তা জানে না। [ কেননা, ঈমানদার বিশ্বাসীদের সংখ্যা কম। এ বিষয়টি কাহিনীর মাঝখনে 'অসম্পর্কশীল' বাক্য হিসাবে আনা হয়েছে। কারণ, ইউসুফ (আ)-এর বর্তমান অবন্থা অর্থাৎ ক্লীতদাস হয়ে থাকা বাহতে উত্তম অবন্থা ছিলনা। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা বলেন মে, এ অবন্থাটি ক্ষণ-স্থায়ী এবং জন্য একটি অবস্থার উপায় ও অবলম্বন মার। তাকে উচ্চস্থান দান করাই আসল লক্ষ্য। আজীজে মিসর ও তার গৃহে লালিত-পালিত হওয়াকে এর উপায় করা হয়েছে।

কেননা, উচ্চপদস্থ লোকদের ঘরে লালিত-পালিত হলে দক্ষতা ও অভিভতা বাড়ে এবং রাজকীয় বিষয়াদির জান জন্মে। এ বিষয়বস্তরই অবশিষ্টাংশ পরবর্তী বাক্যে বলিত হয়েছেঃ] এবং যখন সে ফৌবনে (অর্থাৎ পরিণত বয়স অথবা ভরা ঘৌবনে) পদার্গণ করল, তখন আমি তাকে প্রজা ও ব্যুৎপত্তি দান করলাম [ এর অর্থ নবুয়তের জ্ঞান দান করা। কৃপে নিক্ষিপ্ত হওয়ার সময় তাঁর কাছে যে ওহী প্রেরণের কথা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে, তা নবুয়তের ওহী ছিল না বরং সেটা ছিল মূসা (আল)-র জননীর কাছে প্রেরিত ওহীর অনুরূপ]। এবং আমি সৎকর্মশীলদেরকে এমনিডাবে প্রতিদান দিয়ে থাকি। [ ইউসুফ (আ)-এর প্রতি অপবাদ আরোপের যে কাহিনী পরবর্তীতে বর্ণনা করা হবে, তার পূর্বে এ বাক্যগুলোতে বলে দেওয়া হয়েছে খে, তা নিছক মিথ্যা ও অপপ্রচার হবে। কারণ, ষাকে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে প্রজ্ঞা ও ব্যুৎপত্তি দান করা হয়, তার ঘারা এ ধরনের কোন দুক্ষম অনুষ্ঠিত হতেই পারে না। অতঃপর এ অপবাদ আরোপের কাহিনী উল্লেখ করে বলা হয়েছে ষে, ইউসুফ (আ) আজীজে মিসরের গৃহে সুখে-শান্তিতে বাস করতে লাগলেন ] এবং (ইতিমধ্যেই এ পরীক্ষার সম্মুখীন হলেন যে) যে মহিলার গৃহে ইউপুফ (জা) বাস করতেন, সে ( তার প্রতি প্রেমাসক্ত হয়ে পড়ল এবং ) তার সাথে খীয় কুবাসনা চরি-তার্থ করার জন্য স্কুসলাতে লাগল এবং (গৃহের) সব দরজা বন্ধ করে দিল এবং (তাঁকে) বলতে লাগন ঃ এদিকে এসো, তোমাকেই বলছি। ইউসুফ (আ) বললেন ঃ ( প্রথমত এটা একটা মহাপাপ) আল্লাহ্ রক্ষা করুন, (দিতীয়ত) তিনি (অর্থাৎ তোমার স্বামী) আমার লালন-পালনকারী (ও অনুগ্রহকারী)। তিনি আমার বসবাসের সুবন্দোবন্ত করে-ছেন। (অতএব আমি কি করে তাঁর সন্তম নল্ট করব?) নিশ্চয় অরুতভেরা সফলতা জর্জন করতে পারে না। ( বরং অধিকাংশ ক্ষে**রে দুনিয়াতেই তারা লাঞ্চিত ও অপ**মানিত হয়। পরন্ত পরকালের শাস্তি তো নিশ্চিতই )।

### আনুবলিক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আরাতসমূহে ইউপুফ (আ)-এর প্রাথমিক জীবন-র্ভান্ত বণিত হয়েছে। অর্থাৎ কাফিলার লোকেরা যখন তাঁকে কৃপ থেকে উদ্ধার করল, তখন প্রাতারা তাঁকে নিজেদের পলাতক ক্রীতদাস আখ্যা দিয়ে গুটিকতক দিরহামের বিনিময়ে তাঁকে বিক্লি করে দিল। প্রথমত এ কারণে যে, তারা এ মহাপুরুষের সঠিক মূল্য সম্পর্কে অন্ত ছিল। খিতীয়ত তাদের আসল লক্ষ্য তাঁর দ্বারা টাকা-পয়সা উপার্জন করা ছিল না; বরং পিতার কাছ থেকে তাঁকে বিচ্ছিন্ন করে দেওয়াই ছিল মূল লক্ষ্য। তাই গুধু বিক্লি করে দিয়েই তারা ক্লান্ড হয়নি বরং তারা আশঙ্কা করছিল যে, কাফিলার লোকেরা তাকে এখানেই ছেড়ে যাবে এবং অত্যপর সে কোন রকমে পিতার কাছে পৌছে আপাগোড়া চক্রান্ত ফাঁস করে দেবে। তাই তফসীরবিদ মুজাহিদের বর্ণনা অনুযায়ী, তারা কাফিলা রওয়ানা হয়ে যাওয়া পর্যন্ত সেধানেই অপেক্ষা করেল। যখন কাফিলা রওয়ানা হয়ে গেল, তখন তারা কিছু দূর পর্যন্ত কাফিলার পেছনে পেছনে গেল এবং তাদেরকে বলল : দেখ, এর পলায়নের অজ্যাস রয়েছে। একে মুজ্ ছেড়ে দিয়ো না বরং বেঁধে রাখ। এ

জন্মুল্য নিধির মূল্য ও মর্যাদা সম্পর্কে জড় কাফিলার লোকেরা তাঁকে এমনিডাবে মিসরে নিয়ে গেন ৷----( ইবনে কাসীর )

এর পরবর্তী ঘটনা আলোচ্য আয়াতসমূহে বণিত রয়েছে। কোরআনের নিজ্য সংক্ষিণ্তকরণ পদ্ধতি অনুষায়ী কাহিনীর হতটুকু অংশ আপনা-আপনি বুঝা খায়, তার ৰেশী উল্লেখ করা প্রয়োজনীয় মনে করা হয়নি; উদাহরণত কাফিলার বিভিন্ন মনবিল জতিক্লম করে মিসর পর্যন্ত পৌছা, সেখানে পৌছে ইউসুফ (জা)-কে বিক্রি করে দেওয়া ইত্যাদি। এগুলো ছেড়ে দিয়ে অতঃপর বলা হয়েছে ঃ

তঙ্গসীর কুরতুবীতে বলা হয়েছে ঃ কাফিলার লোকেয়া তাঁকে মিসর নিয়ে বাওয়ার পর বিরুয়ের কথা ঘোষণা করতেই রুতারা প্রতিযোগিতামূলকভাবে দাম বলতে লাগল। শেষ পর্যন্ত ইউসুফ (আ)-এর ওজনের সমান বর্ণ, সমপরিমাণ মৃগনাভি এবং সমপরিমাণ রেশমী বস্ত্র দাম সাব্যস্ত হয়ে গেল।

জাল্লাহ্ তাণ্ডালা এ রত্ন আজীজে মিসন্নের জন্য অবধান্নিত করেছিলেন। তিনি বিনিময়ে উল্লিখিত প্রব্যসামগ্রী দিয়ে ইউসুফ (আ)–কে ব্রুয় করে নিলেন।

কোরআনের পূর্ববর্তী বন্তুব্য থেকে জানা গেছে যে, এগুলো কোন দৈবাৎ ঘটনা নয় বরং বিশ্ব পালকের রচিত অটুট ব্যবস্থাপনার অংশমার। তিনি মিসরে ইউসুষ্ফ (আ)-কে রুয় করার জনা এ দেশের সর্বাধিক সম্মানিত ব্যক্তিকে মনোনীত করেছিলেন। ইবনে কাসীর বলেনঃ খে ব্যক্তি ইউসুফ (আ)-কে রুয় করেছিলেন, তিনি ছিলেন মিসরের অর্ধমন্ত্রী। তাঁর নাম 'কিডফ্রীর' কিংবা 'ইতফ্রীর' বলা হয়ে থাকে। তখন মিসরের সমাট ছিলেন আমালেকা জাতির জনৈক ব্যক্তি 'রাইয়ান ইবনে ওসায়দ'। তিনি পরবর্তীকালে ইউসুফ (আ)-এর হাতে মুসলমান হয়েছিলেন এবং তাঁরই জীবদ্দশায় মৃত্যুমুখে পতিত হয়ে-ছিলেন া----( মাম্বহারী) ব্রেতা আজীজে মিসরের স্ত্রীর নাম ছিল 'রাইল' কিংবা 'জুলায়খা'। আজীজে মিসর 'কিতফ্রীর' ইউসুফ (আ) সম্পর্কে স্ত্রীকে নির্দেশ দিলেন ঃ তাকে বসবাসের উন্তম জায়গা দাও----ক্রীতদাসের মত রেখো না এবং তার প্রয়োজনাদির সুবন্দোবস্থ কর।

হষরত আবদুল্লাহ্ ইবনে মসউদ (রা) বলেন ঃ দুনিয়াতে তিন ব্যক্তি অত্যন্ত বিচক্ষণ এবং চেহারা দেখে স্তভাস্তভ নিরাপণকারী প্রমাণিত হয়েছেন। প্রথম, আজীজে মিসর। তিনি স্বীয় নিরাপণ শক্তি ভারা ইউসুফ (আ)–এর ওণাবলী অবহিত হয়ে ষীকে উপরোক্ত নির্দেশ দিয়েছিলেন। ঘিতীয়, হষরত শো'আয়ব (আ)-এর ঐ কন্যা,

त्व मूजा (खा) जम्मार्क निर्जारक वरताहित : با أَ بَعْتُ أَسَعَنَّ جَرِهُ إِن خَيْرِ مَنٍ يَعْمَرُ مَن

معن المركز ال চাকর এ ব্যন্তি, যে সবল, সূঠাম ও বিশ্বন্ত হয়।' তৃতীয়, হয়রত আবূবকর সিদ্দীক, যিনি ক্লারাকে আষম (রা)-কে পরবর্তী খলীফা মনোনীত করেছিলেন।---( ইবনে কাসীর)

সে দেশে প্রতিষ্ঠা দান করলাম। এতে ভবিষ্কাৎ ঘটনার সুসংবাদ রয়েছে যে. মে ইউসুফকে এখন ক্রীতদাসের বেশে আজীজে মিসরের গৃহে প্রবেশ করেছে, অতি সত্বর সে মিসরের সর্ব-প্রধান ব্যক্তি হবে এবং রাষ্ট্রীয় ক্ষমতা লাভ করবে।

مُرع الله عَالَى الله عَالَ হাবতীয় বাহ্যিক কারণ তাঁর ইচ্ছা অনুহায়ী সংঘটিত হয়। এক হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন: হখন আল্লাহ্ তা'আলা কোন কাজ করার ইচ্ছা করেন, তখন দুনিয়ার সব উপ-করণ তার জন্য প্রস্তুত করে দেন।

وَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ও যৌবনে পদার্পণ করলেন, তখন আমি তাকে প্রভা ও ব্যুৎপত্তি দান করলাম।

'শক্তি ও ষৌবন' কোন্বয়সে অজিত হল, এ সম্পর্কে তফসীরবিদগণের বিভিন্ন উক্তি রয়েছে। হয়রত ইবনে আব্বাস, মুজাহিদ, কাতাদাহ (রা) বলেনঃ তখন বয়স ছিল তেরিশ বছর। যাহ্হাক বিশ বছর এবং হাসান বসরী এল্লিশ বছর বর্ণনা করেছেন। তবে এ বিষয়ে সৰাই একমত যে, প্রক্তা ও ব্যুৎপত্তি দান করার অর্থ এস্থলে নবুয়ত দান করা। এতে আরও জানা গেল যে, ইউসুফ (আ) মিসর পৌঁছারও অনেক পরে নবুয়ত লাভ করেছিলেন। কূপের গডীরে যে ওহী তার কাছে প্রেরণ করা হয়েছিল, তা নবুয়তের ওহী ছিল না বরং আভিধানিক 'ওহী' ছিল, যা পয়গন্বর নয়---এমন ব্যক্তির কাছেও প্রেরণ করা হায়; খেমন মূসা (আ)-র জননী এবং হয়রত ঈসা (আ)-র মাতা মরিয়ম সম্পর্কে বণিত রয়েছে।

سَكُو لَكَ نَجْزِى ا لَمُحَسَنِينَ عَامَ اللهُ عَامَة مُعَامَد عَامَهُ عَامَة مُعَسَنِينَ

দিয়ে থাকি। উদ্দেশ্য এই যে, নিশ্চিত ধ্বংসের কবল থেকে মুক্তি দিয়ে রাজত্ব ও সম্মান পর্যন্ত সৌঁছানো ছিল্ল ইউসুফ (আ)–এর সদাচরণ, আল্লাহ্ ভীতি ও সৎ কর্মের পরিণতি। এটা তুধু তাঁরই বৈশিল্ট্য নয়, যে কেউ এমন সৎকর্ম করবে, সে এমনিডাবে আমার পুরক্ষার লাভ করবে।

وَرَاوَ<sup>لَ ثَمَ</sup> الْتَنِي هُوَ فِي بَيْتِهَا عَنْ نَغْسَه وَعَلَّقَتِ الْأَبُوابَ وَتَالَتْ هَيْتَ لَك

অর্থাৎ যে মহিলার গৃহে ইউসুফ (আ) থাকতেন, সে তাঁর প্রতি প্রেমাসজ হয়ে পড়ল এবং তাঁর সাথে কুবাসনা চরিতার্থ করার জন্য তাঁকে ফুসলাতে লাগল। সে গৃহের সব দরজা বন্ধ করে দিল এবং তাঁকে বলল ঃ শীঘ্র এসে যাও, তোমাকেই বলছি।

প্রথম আয়াতে জানা গিয়েছিল যে, এ মহিলা ছিল আজীজে মিসরের স্ত্রী। কিন্ত এ ছলে কোরআন 'আজীজ-পত্নী' এই সংক্ষিপত শব্দ ছেড়ে 'যার গৃহে সে ছিল' এ শব্দ ব্যবহার করেছে। এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, ইউসুফ (আ)-এর গোনাহ্ থেকে বেঁচে থাকা এ কারণে জারও অধিক কঠিন ছিল যে, তিনি তারই গৃহে—-তারই আশ্রয়ে থাকতেন। তার আদেশ উপেক্ষা করা তাঁর পক্ষে সহজসাধ্য ছিল না।

মোনাহ্ থেকে বাঁচার প্রধান অবলয়ন ত্বয়ং আল্লাহ্র কাছে আশ্রয় প্রার্থনা করা ঃ এর বাহ্যিক কারণ ঘটে এই যে, ইউসুফ (আ) যখন নিজেকে চতুদিক থেকে বেল্টিত দেখলেন, তখন পয়গন্বরসুলড ভঙ্গিতে সর্বপ্রথম আল্লাহ্র আশ্রয় প্রার্থনা করলেন।

للله المعاذ الله المعاد الله المعاد المعاد المعاد الله المعاد المعاد الله المعاد  তিনি আমার পালনকর্তা। তিনি আমাকে সুখে রেখেছেন। মনে রেখো, অত্যাচারীরা কল্যাণ-প্রাপ্ত হয় না।

বাহ্যিক অর্থ এই যে, তোমার স্থামী আজীজে মিসর আমাকে লালন-পালন করে-ছেন, আমাকে উত্তম জায়গা দিয়েছেন। অতএব তিনি আমার প্রতি অনুগ্রহকারী। আমি তাঁর ইষমতে হস্তক্ষেপ করব ? এটা জঘন্য অনাচার অথচ অনাচারীরা কখনও কল্যাণ-প্রাগ্ত হয় না। এডাবে তিনি যেন স্বয়ং যুলায়খাকেও এ শিক্ষা দিলেন মে, আমি কয়েক-দিন লালন-পালনের কৃতজতা ষখন এতটুকু স্বীকার করি, তখন তোমাকে আরও বেশী স্বীকার করা দরকার।

এখানে ইউদুফ (আ) আজীজে মিসরকে ছীয় 'রব'—পালনকর্তা বলেছেন। অথচ এ শব্দটি আল্লাহ্ ছাড়া অন্যের ক্ষেত্রে প্রয়োগ করা বৈধ নয়। কারণ, এধরনের শব্দ শিরকের ধারণা হৃচ্টিকারী এবং মুশরিকদের সাথে সাদৃশ্য হৃচ্টি করার কারণ হয়ে থাকে। এ কারণেই ইসলামী শরীয়তে এ ধরনের শব্দ ব্যবহার করাও নিষিদ্ধ। সহীহ্ মুসলিমের হাদীসে রয়েছে, কোন দাস ছীয় প্রভূকে 'রব' বলতে পারবে না এবং কোন প্রভূ ছীয় দাসকে 'বান্দা' বলতে পারবে না। কিন্তু এ হচ্ছে ইসলামী শরীয়তের বৈশিল্টা। এতে শিরক নিষিদ্ধ করার সাথে সাদে আম বিষয়বন্তুকেও নিষিদ্ধ করা হয়েছে, ফা শিরকের উপায় হওয়ার সন্তাবনা রাখে। পূর্ববর্তী পয়গম্বরগণের শরীয়তে শিরককে কঠোরভাবে নিষিদ্ধ করা হলেও কারণ এবং উপায়াদির উপর কোন নিষেধাজা ছিল না। এ কারণে পূর্ববর্তী শরীয়তসমূহে চিন্ননির্মাণ নিষিদ্ধ ছিল না। কিন্তু ইসলামী শরীয়ত কিয়ামত পর্যন্ত জারি থাকবে বিধায় একে শিরক থেকে পূর্ণরাপে মুন্ড রাখার কারণে শিরকের উপায়া চিন্ন ও শিরকের ধারণা হৃচ্টিকারী শব্দাবলীও নিষিদ্ধ করা হয়েছে। মোটকথা, ইউসুফ (জ্ব)-এর

পক্ষান্তরে 🎸 । শব্দের সর্বনামটি আল্লাহ্র দিকে ফিরানোও সন্তবপর। অর্থাৎ ইউসুফ (আ) আল্লাহ্কেই 'রব' বলেছেন। বসবাসের উত্তম জায়গাও প্রকৃতপক্ষে তিনিই .দিয়েছেন। সেমতে তাঁর অবাধ্যতা সর্বরহৎ জুলুম। এরাপ জুলুমকারী কখনও সফল হয় না।

সুদ্দী ইবনে ইসহাক প্রমুখ তফসীরবিদ বর্ণনা করেন যে, এ নির্জনতায় যুলায়খা ইউসুফ (আ)-কে আরুষ্ট করার জন্য তাঁর রূপ ও সৌন্দর্যের উচ্ছুসিত প্রশংসা করতে লাগন। সে বলল ঃ তোমার মাথার চুল কত সুন্দর। ইউসুফ (আ) বললেন ঃ মৃত্যুর পর এই চুল সর্বপ্রথম আমার দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন হয়ে যাবে। এরপর যুলায়খা বলল ঃ তোমার নেত্রদ্বয় কতই না মনোহর। ইউসুফ (আ) বললেন ঃ মৃত্যুর পর এগুলো পানি হয়ে আমার নেত্রদ্বয় কতই না মনোহর। ইউসুফ (আ) বললেন ঃ মৃত্যুর পর এগুলো পানি হয়ে আমার মেরদ্বয় কতই না মনোহর। ইউসুফ (আ) বললেন ঃ মৃত্যুর পর এগুলো পানি হয়ে আমার মুখমগুলে প্রবাহিত হবে। যুলায়খা আরও বলল ঃ তোমার মুখমগুল কতই না কমনীয়। ইউসুফ (আ) বললেন ঃ এগুলো সব মৃত্তিকার খোরাক। আল্লাহ তা'আলা তাঁর মনে পরকালের চিন্তা এত বেশী প্রবল করে দেন যে, ডরা যৌবনেও জগতের যাবতীয় ডোগবিলাস তাঁর দৃষ্টিতে তুচ্ছ হয়েখায়। সন্ডা বলতে কি পরকালের চিন্তাই মানুষকে সর্বন্ন সব অনিষ্ট থেকে নিলিপ্ত রাখতে পারে।

# اً لَهُمْ إَرْزَتْنَا ايًّا **ةُ**

وَلَقَدْ هَتَّتْ بِهِ وَهَمَّ بِهَا كَوْلاً أَنْ رَّا بُرْهَانَ رَبِّهِ لِنَصْرِفَ عَنْهُ الشُوْءَوَ الْفَحْنَيَاءَ وَإِنَّهُ مِنْ عِبَادِنَا الْمُخْلَعِ

(২৪) নিশ্চয় মহিলা তার বিষয়ে চিন্তা করেছিল এবং সেও মহিলার বিষয়ে চিন্তা করত। যদি না সে স্বীয় পালমকর্তার মহিমা অবলোকন করত। এমনিন্ডাবে হয়েছে, যাতে জামি তার কাছ থেকে মন্দ বিষয়ও নির্লজ্জ বিষয় সরিয়ে দেই। নিশ্চয় সে আমার মনোনীত বান্দাদের একজন।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এ মহিলার অন্তরে তাঁর কল্পনা (দৃচ সংকল্পরাপে) প্রতিষ্ঠিতই হচ্ছিল এবং তাঁর মনেও এ মহিলার কিছু কিছু কল্পনা (স্বাডাবিক পর্যায়ে) হতে স্বাচ্ছিল। (স্বা ইচ্ছার বাইরে; যেমন গ্রীষ্মকালের রোষায় পানির প্রতি স্বাডাবিক ঝোঁক হয়, বদিও রোষা ডল করার সামান্যতম ইচ্ছাও মনে জাগে না) যদি স্বীয় পালনকর্তার নিদর্শন (অর্থাৎ এ কর্ম যে গোনাহ্, তার প্রমাণ—যা শরীয়তের নির্দেশ) প্রত্যক্ষ না করত, (অর্থাৎ শরীয়-তের জান ও কর্মপ্রেণা যদি তার অজিত না থাকত) তবে কল্পনা বদ্ধমূল হওয়া অগ্লহ্ ছিল না। (কেননা, এর শক্তিশালী কারণ ও উপকরণ উপস্থিত ছিল কিন্তু) আমি এমনি-ডাবে তাঁকে জান দান করেছি, যাতে আমি তাঁর কাছ থেকে সগীরা ও কবীরা গোনাহ্-সমূহকে দ্রে সরিয়ে রাখি (অর্থাৎ ইচ্ছা ও কর্ম উভয় বিষয় থেকে রক্ষা করেছি; কেননা,) সে ছিল আমার মনোনীত বান্দাদের অন্যতম।

## আনুষরিক জাতব্যবিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতে ইউসুফ (আ)-এর বিরাট পরীক্ষা উল্লেখ করে বলা হয়েছিল যে, আজীজে মিসরের স্ত্রী যুলায়খা গৃহের দরজা বন্ধ করে তাকে পাপকাজের দিকে আহ্বান করতে সচেল্ট হল এবং নিজের প্রতি আরুল্ট ও প্রর্ভ করার সব উপকরণ উপস্থিত করে দিল কিন্তু ইয্যতের মালিক আল্লাহ্ এ সৎ যুবককে এহেন অগ্নিপরীক্ষায় দৃঢ়পদ রাখলেন। এর আরও বিবরণ আলোচ্য আয়াতে বণিত হয়েছে যে, যুলায়খা তো পাপকাজের কল্পনায় বিভোরই ছিল, ইউদুফ (আ)-এর মনেও মানবিক স্বভাববশত কিছু কিছু অনিচ্ছারুত ঝোঁক হলিট হতে যাচ্ছিল। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা ঠিক সেই মুহূর্তে স্বীয় যুক্তি প্রমাণ ইউসুফ (আ)-এর সামনে তুলে ধরেন, যদ্যরুন সেই অনিচ্ছারুত ঝোঁক রুমবাধিত হওয়ার পরিবর্তে সম্পূর্ণ নিশ্চিহ্ন হয়েগেল এবং তিনি মহিলার নাগপাশ ছিন্ন করে উধর্যাসে হুটতে লাগলেন শিচত যে, যুলায়খার কল্পনা ছিল পাপকাজের কল্পনা। এতে ইউসুফ (আ) সম্পর্কেও এখরনের ধারণা হতে পারত। অথচ মুসলিম সম্প্রদায়ের সর্বসম্মত অভিমত অনুযায়ী এটা নবুয়ত ও রিসালতের পরিপন্থী। কেননা, সকল মুসলিম মনীয়ীই এ বিষয়ে একমত যে, পয়গত্বরগণ সর্বপ্রকার সগীরা ও কবীরা গোনাহ্ থেকে পবিল্ল থাকেন। তাঁদের দ্বারা কবীরা গোনাহ্ ইচ্ছা, অনিচ্ছা বা ভুলবশত কোনেরপেই হতে পারে না। তবে সগীরা গোনাহ্ আনিচ্ছা ও ভুলবশত হয়ে হাওয়ার আশংকা আছে। কিন্তু তাঁদেরকে - এর উপরও সক্রিয় থাকতে দেওয়া হয় না বরং সতর্ক করে তা থেকে সরিয়ে আনা হয়।

পয়গম্বরগণের পবিত্ততার এ বিষয়টি কোরআন ও সুমাহ্ দারা প্রমাণিত হওয়া ছাড়াও তাঁদের যোগ্যতার প্রশ্নেও জরুরী। কেননা, যদি পয়গম্বরগণের দ্বারা গোনাহ্ সংঘটিত হওয়ার আশংকা থাকে, তবে তাঁদের আনীত ধর্ম ও ওহীর প্রতি আস্থার কোন উপায় থাকে না এবং তাঁদেরকে প্রেরণ ও তাঁদের প্রতি গ্রন্থ অবতারণের কোন উপকা-রিতাও অবশিষ্ট থাকে না। একারণেই আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যেক পয়গম্বরকেই গোনাহ্ থেকে পবিত্র রেখেছেন।

তাই, সাধারণভাবে এ ব্যাপারে সুনিশ্চিত ও নিঃসন্দিগ্ধ হওয়া গেছে যে, ইউসুফ (আ)-এর মনে যে কল্পনা ছিল তা পাপ পর্যায়ের ছিল না। এর বিস্তারিত ব্যাখ্যা এই যে, এন আরবী ভাষায় (এই) শব্দটি দু'অর্থে ব্যবহাত হয়। এক. কোন কাজের ইচ্ছা ও সংকল্প করে ফেলা। দুই. শুধু অন্তরে ধারণা ও অনিচ্ছারুত ভাব উদয় হওয়া। প্রথমেঞ্জ প্রকারটি পাপের অন্তর্ভুক্ত এবং শান্তিযোগ্য। হাঁা, হাদি ইচ্ছা ও সংকল্লের পর একমাল্ল অ'লাহ্র ভয়ে কেউ এ গোনাহ্ হেচ্ছায় ত্যাগ করে, তবে হাদীসে বলা হয়েছে যে, আলাহ্ তা'আলা এ গোনাহ্র পরিবর্তে তার আমলনামায় একটি পুণ্য লিপিবদ্ধ করে দেন। দ্বিতীয় প্রকার উদ্ধা অন্তরে ধারণা ও আনিচ্ছারুত ভাব উদয় হওয়া এবং আলাহ্ তা'আলা এ গোনাহ্র পরিবর্তে তার আমলনামায় একটি পুণ্য লিপিবদ্ধ করে দেন। দ্বিতীয় প্রকার অর্থাৎ শুধু অন্তরে ধারণা ও অনিচ্ছাকৃত ভাব উদয় হওয়া এবং তা কার্যে পরিণত্ত করার ইচ্ছা মোটেই না থাকা। যেমন, গ্রীষকালীন রোষায় পানির দিকে স্বান্ডাবিক ও অনিচ্ছাকৃত ঝোঁক প্রায় সবারই জাগ্রত হয় অথচ রোযা অবন্থা হওয়ার ফলে তা পান করার ইচ্ছা মোটেই জাগ্রত হয় না। এই প্রকার কল্পনা মানুযের ইচ্ছাধীন নয় এবং এ জন্য কোন শান্তি বা গোনাহ্ নেই।

সহীহ্ বুখারীর হাদীসে আছে, রস্লুল্লাহ (সা) বলেনঃ আল্লাহ্ তা'আলা আমার উম্মতের এমন পাপচিন্তা ও কলনা ক্ষমা করে দিয়েছেন, যা সে কার্যে পরিণত করে না।—( কুরতুবী ) বুধারী ও মুসলিমে আবৃ হরায়রা (রা)-র রেওয়ায়েতে রসূলুলাহ্ (সা)-র উজি বলিত আছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা ফেরেশতাদেরকে বলেন ঃ আমার বান্দা যখন কোন সৎ কাজের ইচ্ছা করে, তখন ওধু ইচ্ছার কারণে তার আমলনামায় একটি নেকী লিখে দাও। বাদি সে সৎ কাজটি সম্পন্ন করে, তবে দশটি নেকী লিপিবদ্ধ কর। পক্ষান্তরে যদি কোন পাপকাজের ইচ্ছা করে, অতঃপর আল্লাহ্র ডয়ে তা পরিত্যাগ করে, তখন পাপের পরিবর্তে তার আমলনামায় একটি নেকী লিখে দাও এবং হাদি পাপ কাজটি করেই ফেলে, তবে একটি গোনাহ্ই লিপিবদ্ধ কর। ----( ইবনে কাসীর)

তঙ্গসীর কুরতুবীতে উপরোক্ত দু'অর্থে 🥕 শব্দের ব্যবহার প্রমাণিত করা হয়েছে এবং এর সমর্থনে আরবদের প্রচলিত বাকপদ্ধতি ও কবিতার সাক্ষ্য বর্ণনা হয়েছে।

সহীহ্ মুসলিমের হাদীসে বলা হয়েছে ঃ ষখন ইউসুফ (আ) এ পরীক্ষার সম্মুখীন হন, তখন ফেরেশতারা আল্লাহ্ তা'আলার সমীপে আরম করল ঃ আপনার এ খাঁটি বান্দা পাপচিন্তা করছে অথচ সে এর কুপরিণাম সম্পর্কে সম্যক ভাত আছে। আল্লাহ্ তা'আলা বললেন ঃ অপেক্ষা কর। যদি সে এগোনাহ্ করে ফেলে,তবে যেরপ কাজ করে, তদু পই তার আমলনামায় লিখে দাও; আর যদি সে বিরত থাকে, তবে পাপের পরিবর্তে তার আমলানামায় নেকী লিপিবদ্ধ কর। কেননা, সে একমাল্ল আমার ভয়ে স্বীয় খাহেশ পরিত্যাগ করেছে। এটা খুব বড় নেকী ।----( কুরতুবী )

মোটকথা এই যে, ইউসুষ্ণ (আ)–এর অন্তরে যে কল্পনা অথবা ঝোঁক হৃচ্টি হয়েছিল, তা নিছক অনিচ্ছাকৃত ধারণার পর্যায়ে ছিল। এটা গোনাহ্র অন্তর্ভুক্ত নয়। অতঃপর এ ধারণার বিপক্ষে কাজ করার দরুন আল্লাহ্ তা'আলার কাছে তাঁর মর্যাদা আরও বেড়ে গেছে।

কোন কোন তফসীরবিদ এ ছলে একথাও বলেছেন লে, আয়াতের বাক্যাংশ অগ্র-পশ্চাৎ হয়েছে।

অগ্রে রয়েছে। অতএব আয়াতের অর্ধ এই মে, ইউসুফ (আ)-এর মনেও কল্পনা সৃষ্টি হত, মদি তিনি আল্পাহ্র প্রমাণ অবলোকন না করতেন। কিন্তু পালনকর্তার প্রমাণ অব-লোকন করার কারণে তিনি এ কল্পনা থেকে বেঁচে গেলেন। এ বিষয়বস্তুটি সঠিক কিন্তু কোন কোন তফসীরবিদ এ অগ্র-পশ্চাৎকে ব্যাকরণিক ডুল আখ্যা দিয়েছেন। এদিক দিয়েও প্রথম তফসীরই অগ্রগণ্য। কারণ, এতে ইউসুফ (আ)-এর আল্লাহ্ভীতিও পবিগ্র-তার মাহাত্ম্য আরও উচ্চে চলে স্নায়। কেননা, তিনি স্বাভাবিক ও মানবিক ঝোঁক সত্তেও গোনাহ্ থেকে মুক্ত থাকতে সক্ষম হয়েছিলেন।

পরবতী বাক্য হচ্ছে جَزَام مَعَام مُرَابُرُهَا نَ رَبَّعُ अরবতী বাক্য হচ্ছে بَرَهَا نَ رَبِّعُ

রয়েছে। অর্থ এই যে, যদি তিনি পালনকর্তার প্রমাণ অবলোকন না করতেন, তবে এ কল্পনাতেই লিপ্ত থাকতেন। পালনকর্তার প্রমাণ দেখে নেওয়ার কারণে অনিচ্ছাকৃত কল্পনা ও ধারণাও অন্তর থেকে দূর হয়ে গেল।

স্বীয় পালনকর্তার যে প্রমাণ ইউসুষ্ণ (আ)-এর দৃষ্টির সামনে এসেছিল, তা কি ছিল কোরআন পাক তা ব্যক্ত করেনি। এ কারণেই এ সম্পর্কে তক্ষসীরবিদেগণ নানা মত ব্যক্ত করেছেন। হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাস, মুজাহিদ, সাঈদ ইবনে জুবায়র, মুহাম্মদ ইবনে সিরীন, হাসান বসরী (র) প্রমুখ বলেছেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা মু'জেষা হিসাবে এ নির্জন কক্ষে হযরত ইয়াকুব (আ)-এর চিন্ন এজাবে তাঁর সম্মুখে উপস্থিত করে দেন যে, তিনি হাতের অঙ্গুলি দাঁতে চেপে তাঁকে হঁশিয়ার করেছেন। কোন কোন তফসীরবিদ বলেন ঃ আজীজে-মিসরের মুখচ্ছবি তাঁর সম্মুখে ফুটিয়ে তোলা হয়। কেউ বলেন ঃ ইউসুফ (আ)-এর দৃষ্টি ছাদের দিকে উঠতেই সেখানে কোরআন পাকের এ আয়াত লিখিত দেখলেন ঃ

অর্থাৎ ব্যভিচারের --- لاَ نَقُرَبُوا الزَّنَا إِنَّهُ كَانَ فَا حِشَةٌ وَسَاءَ سَبِيلًا

নিকটবর্তী হয়ো না। কেননা, এটা খুবই নির্লজ্জতা, (আল্লাহ্র শাস্তির কারণ) এবং (সমাজের জন্য) অত্যস্ত মন্দ পথ। কেউ কেউ বলেছেনঃ যুলায়খার গৃহে একটি মৃতি ছিল। সে বিশেষ মুহূর্তটিতে যুলায়খা সেই মৃতিটি কাপড় দ্বারা আরত করলে ইউসুফ (আ) এর কারণ জিভেস করলেন। সে বললঃ এটা আমার উপাস্য। এর সামনে গোনাহ করার মত সাহস আমার নেই। ইউসুফ (আ) বললেনঃ আমার উপাস্য আরও বেশী লজ্জা করার যোগ্যতাসম্পন্ন। তাঁর দৃষ্টিকে কোন পর্দা ঠেকাতে পারে না। কারও কারও মতে ইউসুফ (আ)-এর নবুয়ত ও বিভুজানইছিল স্বয়ং পালনকর্তার প্রমাণ।

তফ্ষসীরবিদ ইবনে কাসীর এসব উল্জি উদ্ধৃত করার পর যে মন্তব্য করেছেন, তা সব সুধীজনের কাছেই সর্বাপেক্ষা সাবলীল ও গ্রহণযোগ্য। তিনি বলেছেন ঃ কোরআন-পাক ষতটুকু বিষয় বর্ণন রুরেছে, ততটুকু নিয়েই ক্ষান্ত থাকা দরকার। অর্থাৎ ইউসুফ সুরা ইউসুফ

(জা) এমন কিছু বস্তু দেখেছেন, যদ্দরুন তাঁর মন থেকে সীমালংঘন করার সামানা ধারণাও বিদুরিত হয়ে গেছে। এ বস্তুটি কি ছিল—তফসীরবিদগণ ষেসব বিষয়ের উল্লেখ করেছেন ; সেগুলোর যে কোন একটাই হতে পারে। তাই নিশ্চিতরূপে কোন একটিকে নিদিল্ট করা হায় না।—( ইবনে কাসীর)

....كَلْ لِكَ لِلْصَرِقَ عَنْدُ السَوْءَ وَ الْفَحْشَاءَ إِنَّهُ مِنْ عِبًا دِ نَا الْمُخْلِصِينَ

অর্থাৎ আমি ইউসুফ (আ)-কে এ প্রমাণ এজন্য দেখয়েছি, স্বাফতার কাছ থেকে মন্দ কাজ ও নির্নজ্জতাকে দূরে সরিয়ে দেই। 'মন্দ কাজ' বলে সগীরা গোনাহ্ এবং 'নির্নজ্জলতা' বলে কবীরা গোনাহ্ বুঝানো হয়েছে।---( মায়হারী )

এখানে একটি প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, মন্দ কাজ ও নির্লজ্জতাকে ইউসুফ (জা)-এর কাছ থেকে সরানোর কথা উল্লেখ করা হয়েছে এবং ইউসুফ (আ)-কে মন্দ কাজ ও নির্লজ্জতা থেকে সরানোর কথা বলা হয়নি। এতে ইসিত রয়েছে যে, ইউসুফ (আ) নবু-য়তের কারণে এ গোনাহ্ থেকে নিজেই দূরে ছিলেন কিন্তু মন্দ কাজ নির্লজ্জতা তাঁকে আবে-তন করার উপক্রম হয়েছিল। কিন্তু আমি এর জাল ছিন্ন করে দিয়েছি। কোরআন পাকের এ ভাষাও সাক্ষ্য দেয় যে, ইউসুফ (আ) কোন সাম'ন্যতম গোনাহেও লিপ্ত হননি এবং তাঁর মনে যে কল্পনা জাগরিত হয়েছিল, তা গোনাহ্র অন্তর্ভু জ ছিল না। নতুবা এখানে এডাবে ব্যক্ত করা হত যে, আমি ইউসুফকে গোনাহ্ থেকে বাঁচিয়ে দিলাম---এভাবে বলা হত না যে, গোনাহকে তাঁর কাছ থেকে সরিয়ে দিলাম।

কেননা, ইউসুফ আমার মনোনীত বান্দাদের একজন। এখানে তার্কেকে শব্দটি লামের ববর-যোগে একে এর বহবচন। এর অর্থ মনোনীত। উদ্দেশ্য এই যে, ইউসুফ (আ) আল্লাহ্ তা'আলার এ সব বান্দার অন্যতম, যাঁদেরকে ব্বয়ং আল্লাহ্ রিসালতের দায়িত্ব পালন ও মানবজাতির সংশোধনের জন্য মনোনীত করেছেন। এমন লোকদের চারপাশে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে হিফাজতের পাহারা থাকে, বাতে তাঁরা কোন মন্দ কাজে লিপ্ত হতে না পারেন। ব্বয়ং শয়তানও তার বিরতিতে একথা স্বীকার করেছে যে, আল্লাহ্র মনোনীত বান্দাদের ওপর তার কলাকৌশল অচল। শয়তানের উজি এই ঃ

কোন কোন কিরা'আতে এ শব্দটি আইএনে লামের যের-যোগেও পঠিত হয়েছে। এই নাজি, যে আল্লাহ্র ইবাদত ও আনুগড্য আন্তরিকতার সাথে করে—এতে কোন পাথিব ও প্রর্ডিগত উদ্দেশ্য, সুখ্যাতি ইত্যাদির প্রভাব থাকে না। এমতাবছায় জায়াতের উদ্দেশ্য এই শে, যে ব্যক্তিই স্বীয় কর্ম ও ইবাদতে আন্তরিক হয়, পাপ থেকে বেঁচে থাকার ব্যাপারে আক্লাহ্ তা'আলা তাকে সাহায্য করেন।

আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা দুটি শব্দ এ এ এ ব্যবহার করেছেন। প্রথমটির শাব্দিক অর্থ মন্দ কাজ এবং এর দ্বারা সগীরা গোনাহ্ বুঝানো হয়েছে। এ একের এর্থ নির্লজ্জতা। এর দ্বারা কবীরা গোনাহ্ বুঝান হয়েছে। এত দ্বারা বোঝা গেল যে, আল্লাহ্ তা'আলা ইউসুফ (আ)-কে সগীরা ও কবীরা উভয় প্রকার গোনাহ্ থেকেই মুক্ত রেখেছেন।

এ থেকে আরও বোঝা গেল যে, কোরআনে ইউসুফ্ব (আ)-এর প্রতি যে ক<sup>ঞ</sup> অর্থাৎ কল্পনা শব্দটিকে সম্বন্ধযুক্ত করা হয়েছে, তা নিছক অনিচ্ছাকৃত ধারণার পর্যায়ে ছিল, যা কবীরা ও সগীরা কোন প্রকারের গোনাহেরই অন্তর্ভু ক্ত নয়; বরং মাফ।

فمبصةمن دُيُروًا لفبكاستيد كمكالكا البكاب ةٍ مَنْ أَرَادَ بِأَهَلِكَ سُوَءًا إِلَّا أَنْ بَسُجُنَ أَوْ عَذَا وَدَبْنِيْ عَنْ نَفْسِيُ وَشَه کَ شَاهِکٌ مِّنُ اَهُ فلأحين فبل فصرة فأت وهوص الكذير ان 🕞 و ة قُلَّ مِنُ دُبُرِ قَكَنَ بَتْ وَهُوَمِنَ الصَّرِقِبْنَ @ فَلَةً قُدَّمِنُ دُبُرٍ قَالَ إِنَّهُ مِنُ كَيْلِكُنَّ إِنَّ كَيْلَكُنَّ ، بُوْسُفُ أَعْرَضُ عَنْ هٰ لَمَا اِسَرَ ستغفيرني لذنبك إذك كُنْتٍ مِنَ الْخِطِبْنَ قَ

(২৫) তারা উভয়ে ছুটে দরজার দিকে খেল এবং মহিলা ইউসুফের জামা পেছন দিক থেকে ছিঁড়ে ফেলল। উডয়ে মহিলার স্বামীকে দরজার কাছে পেল। মহিলা বলল যে ব্যক্তি তোমার পরিজনের সাথে কুকর্মের ইচ্ছা করে তাকে কারাগারে পাঠানো অথবা জন্য কোন যত্রণাদায়ক শাস্তি দেওয়া ছাড়া তার জার কি শাস্তি হতে পারে? (২৬) ইউসুফ (আ) বললেন ঃ সে-ই আমাকে আন্দ্রসংবরণ না করতে ফুসলিয়েছে। মহিলার পরিবারের জনৈক সাক্ষী সাক্ষ্য দিল যে, যদি তার জামা সামনের দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে মহিলা সত্যবাদিনী এবং সে মিথ্যাবাদী। (২৭) এবং যদি তার জামা পিছন দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে মহিলা মিথ্যাবাদিনী এবং সে সত্যবাদী। (২৮) অতঃপর গৃহন্তামী মখন দেখল থে, তার জামা গিছন দিক থেকে ছিন্ন, তখন সে বলল ঃ নিশ্চয় এটা তোমাদের ছলনা। নিঃসন্দেহে তোমাদের ছলনা খুবই মারাত্মক। (২৯) ইউসুফ এ প্রসঙ্গ ছাড় ! আর হে ল্লীলোক এ পাগের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর। নিঃসন্দেহে তুমি-ই পাপাচারিনী।

# তঞ্চসীরের সার-সংক্ষপ

[ধখন মহিলা আবার পীড়াপীড়ি করল, তখন ইউসুফ (আ) প্রাণপণে সেখান থেকে দৌড় দিলেন এবং সে তাকে ধরার জন্য পেছনে দৌড় দিল ] এবং তারা উভয়ে আগে পিছে দরজার দিকে দৌড় দিন্ন এবং (দৌড় দেওয়া অবস্থায় যখন তাঁকে ধরতে চাইল, তখন) মহিলা তার জামা পেছন দিক থেকে ছিঁড়ে ফেলল [ অর্থাৎ সে জামা ধরে টান দিতে চেয়েছিল এবং ইউসুফ (আ) সামনের দিকে দৌড় দিয়েছিলেন। ফলে জামা ছিঁড়ে গেল কিন্তু ইউসু**ফ** (আ) দরজার বাইরে চলে গেলেন ] আর ( মহিলাও তাঁর পশ্চাতে ছিল। তখন ) উভয়ে (ঘটনাচক্রে) মহিলার স্বামীকে দরজার কাছে (দণ্ডায়মান) পেল। মহিলা স্বামীকে দেখে কিংকর্তব্যবিমুন্ন হয়ে পড়ল এবং ( তৎক্ষণাৎ কথা বানিয়ে ) বলল ঃ যে ব্যক্তি তোমার পরিজনের সাথে কুকর্মের ইচ্ছা করে, তার শান্তি এছাড়া আর কি (হতে পারে)যে, তাকে কারাগারে পাঠানো হবে অথবা অন্য কোন যন্ত্রপাদায়ক শাস্তি হবৈ (যেমন দৈহিক নির্যাতন )। ইউসুফ (আ) বললেণঃ (সেয়ে আমাকে অভিযুক্ত করার ইলিত করছে, সে সম্পূর্ণ মিথ্যা বাদিনী বরং ব্যাপার উল্টো)। সে-ই আমার দ্বায়া স্বীয় কুবাসনা চরিতার্থ করার জন্য জামাকে ফুসলাচ্ছিল এবং ( এসময় ) সেই মহিলার পরিবারের একজন সাক্ষী [ যে ছিল দুগ্ধগায়ী শিশু। ইউসুফ (আ)-এর মু'জেহাস্বরাপ সে কথা বলতে গুরু করল এবং তাঁর পৰিৱতার ] সাক্ষ্য দিল [ এ শিশুর কথা বলাই ছিল ইউসুফ (আ)-এর একটি মু'জেয়া। তদুপরি দিতীয় মু'জেষা এই প্রকাশ পেল্ল যে, এ দুশ্ধপায়ী শিশু একটি যুক্তিসঙ্গত আলামত বর্ণনা করে বিজ্ঞজনোচিত ফয়সালাও প্রদান করল এবং বলল ] যে, তার জামা ( দেখ, তা কোন্ দিকে ছিন্ন রয়েছে;) হদি সামনের দিক থেকে ছিঁড়ে থাকে, তবে মহিলা সত্য-বাদিনী এবং সে মিথ্যাবাদী এবং ষদি জামাটি পেছন দিক থেকে ছিঁড়ে থাকে, তবে মহিলা মিখ্যাবাদিনী এবং সে সত্যবাদী। অতঃপর যখন (আজিজ) তার জামা পেছন দিক থেকে ছিন্ন দেখন, তখন ( মহিলাকে ) বলন ঃ এটা তোমাদের ছলনা। নিঃসম্দেহে তোমা-দের ছলনাও বড় মারাত্মক হয়ে থাকে। [ অতঃপর ইউসুফ (আ)-এর দিকে মুখ ফিরিয়ে বলল ঃ] ইউসুফ, এ বিষয়টি ছেড়ে দাও ( অর্থাৎ এর আলোচনা করো না কিংবা কিছু মনে নিও না )। এবং ( মহিলাকে ) বলল ঃ তুমি ( ইউসুফের কাছে ) স্বীয় অপরাধের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা কর। নিশ্চয় তুমিই অপরাধিনী।

## জানুষ্ঠিক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বণিত আছে যে আজীজে-মিসরের পত্নী যখন ইউসুক্ষ (আ)-কে পাপে লিম্ত করার চেল্টায় ব্যাপৃতা ছিল এবং ইউসুফ (আ) তা থেকে আত্ম– রক্ষার চেল্টা করছিলেন কিন্তু মনে স্বাভাবিকও অনিচ্ছাকৃত কল্পনার দ্বিধাদ্বন্দ্বও ছিল, তখন আল্পাহ্ তা'আলা স্বীয় মনোনীত পয়গদ্বরের সাহায্যার্থে অলৌকিকভাবে কোন এমন বস্ত তাঁর দৃষ্টিতে উদ্ভাসিত করে দেন, যার ফলে সে অনিচ্ছাকৃত কল্পনাও তাঁর মন থেকে উধাও হয়ে বায়। সে বস্তাট পিতা ইয়াকুব (আ)-এর আকৃতিই হোক কিংবা ওহীর কোন আয়াত।

আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, ইউসুফ (আ) এ নির্জন কক্ষে আল্লাহ্র প্রমাণ প্রত্যক্ষ করার সাথে সাথেই সেখান থেকে পলায়নোদ্যত হলেন এবং বাইরে চলে যাওয়ার জন্য দরন্ধার দিকে দৌড় দিলেন। আজীজ-পত্নী তাঁকে ধরার জন্য পেছনে দৌড় দিল এবং তাঁর জামা ধরে তাঁকে বহির্গমনে বাধা দিতে চাইল। তিনি পবিব্রতা রক্ষার ব্যাপারেছিলেন দৃঢ়সংকল্প, তাই থামলেন না। ফলে জামা পেছন দিক থেকে ছিন্ন হয়ে গেল। ইত্যবসরে ইউসুফ (আ) দরজার বাইরে চলে গেলেন এবং তাঁর পশ্চাতে যুলায়খাও তথায় উপস্থিত হল। ঐতিহাসিকসূত্রে বণিত আছে যে, দরজা তালাবদ্ধ ছিল। ইউসুফ (আ) দৌড়ে দরজায় পৌছ-তেই আপনা-আপনি তালা খুলে নিচে পড়ে গেল।

উভয়ে দরজার বাইরে এসে আজীজে-মিসরকে সামনেই দণ্ডায়মান দেখতে পেন। তার পত্নী চমকে উঠল এবং কথা বানিয়ে ইউসুফ (আ)-এর উপর দোষ ও অপবাদ চাপা-নোর জন্য বললঃ যে ব্যক্তি তোমার পরিজনের সাথে কুকর্মের ইচ্ছা করে, তার শান্তি এ ছাড়া কি হতে পারে যে, তাকে কারাগারে নিক্ষেপ করা হবে অথবা অন্য কোন কঠোর দৈহিক নির্যাতন।

ইউসুফ (আ) পয়গমরসুলভ ভদ্রতার খাতিরে সভবত সেই মহিলার গোপন অভি-সন্ধির তথ্য প্রকাশ করতেন না কিন্তু যখন সে নিজেই এগিয়ে এসে ইউসুফ (আ)-এর প্রতি অপবাদ আরোপের ইঙ্গিত করল, তখন বাধ্য হুয়ে তিনিও সত্য প্রকাশ করে বললেন ঃ

করার জন্য আমাকে ক্রুসলাচ্ছিল।

ব্যাপার ছিল খুবই নাজুক এবং আজীজে-মিসরের পক্ষে কে সত্যবাদী, তার মীমাংসা করা সুকঠিন ছিল। সাক্ষ্য-প্রমাণের কোন অবকাশ ছিল না। কিন্তু আল্লাহ্ তাণ্ডালা যেডাবে খীয় মনোনীত বান্দাদেরকে গোনাহ্ থেকে বাঁচিয়ে নিচ্পাপ ও পবিত্র রাখেন, এমনিডাবে দুনিয়াতেও তাঁদেরকে গোনাহ্ থেকে বাঁচিয়ে রাখার অলৌকিকডাবে ব্যবস্থা করে দেন। সাধারণত এরূপ ক্ষেত্রে খ্রডাবত কথা বলতে অক্ষম —-এরূপ কচি শিশুদেরকে কাজে লাগানো হয়েছে। অলৌকিকভাবে তাদেরকে বাকশন্তি দান করে প্রিয় বান্দাদের পবিত্রতা সপ্রমাণ করা হয়েছে। অলৌকিকভাবে তাদেরকে বাকশন্তি দান করে প্রিয় বান্দাদের পবিত্রতা সপ্রমাণ করা হয়েছে। যেমন হয়রত মরিয়মের প্রতি যখন লোকেরা অপবাদ আরোপ করতে থাকে, তখন একদিনের কচি শিশু ঈসা (আ)-কে আল্লাহ্ তা'আলা বাকশন্তি দান করে তাঁর মুখে জননীর পবিত্রতা প্রকাশ করে দেন এবং খ্রীয় কুলরতের একটি বিশেষ দৃশ্য সবার সামনে প্রকাশ করেন। বনী ইসরাসলের একজন সাধু ব্যক্তি জুরাইজের প্রতি গভীর যড়যন্ধের মাধ্যমে ওমনি ধরনের একটি অপবাদ আরোপ করা হলে নবজাত শিশ্ত সেই ব্যক্তির পবিশ্বতার সাক্ষ্য দান করে। মূসা (আ)-এর প্রতি ফিরাউনের মনে সন্দেহ দেখা দিলে ফিরাউন-পত্নীর কেশ পরিচর্যাকারিণী মহিলার সদ্যজাত শিশু বাকশক্তি প্রাণ্ড হয়। সে মূসা (আ)-কে শৈশবে ফিরাউনের কবল থেকে রক্ষা করে।

ঠিক এমনিভাবে ইউসুফ (আ)-এর ঘটনায় হষরত আবদ্বল্লহে ইবনে আকাস ও আবু হরায়রা (রা)-র বর্ণনা অনুযায়ী একটি কচি শিশুকে আল্লাহ্ তা'আলা বিজ্ঞ ও দার্শ-নিক সুলন্ড বাকশন্তি দান করলেন। এ কচি শিশু এ গৃহেই দোলনায় লালিত হচ্ছিল। তার সম্পর্কে কার ধারণা ছিল মে, সে এসব কর্মকাণ্ড দেখবে এবং বুঝবে, অতঃপর অত্যন্ত বিজ্ঞতার সাথে তা বর্ণনাও করে দেবে। কিন্তু সর্বশন্তিশ্যান দ্বীয় আনুগত্যের পথে সাধনা-কারীদের সঠিক মর্যাদা ফুটিয়ে তোলার জন্য জগদ্বাসীকে দেখিয়ে দেন যে, বিশ্বে প্রত্যেকটি অণু-পরামাণু তাঁর গুণ্ড পুলিশ ( গোয়েন্দা বাহিনী)। এরা অপরাধীকে ভালভাবেই চেনে, তার অপরাধের রেকর্ড রাখে এবং প্রয়োজন মুহূর্তে তা প্রকাশও করে দেয়। হাশরের ময়দানে হিসাব-কিতাবের সময় মানুষ দুনিয়ার পুরাতন অন্ড্যাস অনুযায়ী যখন স্বীয় অপরাধসমূহ স্বীকার করতে অস্বীকার করবে, তখন তারই হন্ডপদ, চর্ম ও গৃহপ্রাচীরকে তার বিরুদ্ধে সাক্ষ্যদাতারূপে দাঁড় করানো হবে। তারা তার প্রত্যেকটি কর্মকাণ্ড হাশরের লোকারণ্যের মধ্যে বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করে দেবে। তখন মানুষ বুঝতে পারবে যে, হস্তপদ, গৃহ-প্রাচীর ও রক্ষা ব্যবস্থাসমূহের মধ্যে কোনটিই তার আপন ছিল না বরং এরা সবাই ছিল রাব্যুল আলামীনেরগেপন পুলিশ বাহিনী।

মোট কথা এই যে, যে ছোট্ট শিগুটি বাহ্যত জগতের সবকিছু থেকে উদাসীন ও নিবিকার অবস্থায় দোলনায় পড়েছিল, সে ইউসুফ (আ)-এর মু'জিয়া হিসেবে ঠিক ঐ মুহূর্তে মুখ খুলল, যখন আজীজে-মিসর ছিল এ ঘটনা সম্পর্কে নানা দ্বিধাদ্বন্দ্বে জড়িত।

এ শিশুটি যদি এতটুকুই বলে দিত যে, ইউসুফ (আ) নির্দোষ এবং দোষ যুলায়খার, তবে তাও একটি মু'জিয়ারাপে ইউসুফ (আ)-এর পক্ষে তাঁর পবিব্রতার বিরাট সাক্ষ্য হয়ে যেত কিন্ত আক্সাহ তা'আলা এ শিশুর মুখে একটি দার্শনিকসুলভ উন্তি উদ্ঘারণ করিয়েছেন যে, ইউসুফ (আ)-এর জামাটি দেখ---যদি তা সামনের দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে যুলায়খার কথা সত্য এবং ইউসুফ (আ) মিথ্যাবাদীরপে সাব্যস্ত হবেন। পক্ষান্তরে যদি জামাটি পেছন দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে এতে এ ছাড়া অন্য কোন আশংকাই নেই যে, ইউসুফ (আ)-পলায়নরত ছিলেন এবং যুলায়খা তাঁকে পলায়নে বাধা দিতে চাচ্ছিল।

শিশুর বাকশজির অলৌকিকতা ছাড়াও এ বিষয়টি প্রত্যেকের হুদেয়সম হতে পারত। অতঃপর যখন বর্ণিত আলামত অনুযায়ী জামাটি পেছন দিক থেকে ছিন্ন দেখা গেল, তখন বাহ্যিক আলামত দুচ্টেও ইউসুফ (আ)-এর পবিষ্নতা সপ্রমাণ হয়ে গেল।

'সাক্ষ্যদাতা'র ব্যাখ্যা প্রসঙ্গ আমরা বলেছি যে, সে ছিল একটি কচি শিশু, যাকে আল্লাহ্ তা'আলা অলৌকিকডাবে বাকশন্তি দান করেন। এক হাদীসে রসুলুল্লাহ্ (সা) থেকে এ ব্যাখ্যা প্রমাণিত রয়েছে। ইমাম আহমদ স্বীয় মসনদে, ইবনে হাব্বান স্বীয় গ্রন্থে এবং হাকিম তাঁর মুন্ডাদরাকে এটি উল্লেখ করে বর্ণনাটিকে সহীহ হাদীস আখ্যা দিয়েছেন। হাদীসে বলা হয়েছে ঃ আল্লাহ্ তা'আলা চারটি শিশুকে দোলনায় বারুশক্তি দান করেছেন। এ শিস্ত চতুচ্টয় তারাই, যাদের কথা এইমায় বর্ণনা করা হয়েছে।—-( মাযহারী) কোন কোন রেওয়ায়েতে 'সাক্ষ্যদাতা'র অন্যান্য ব্যাখ্যাও বনিত রয়েছে। কিন্ত ইবনে জরীর, ইবনে-কাসীর প্রমুখ তফ্রসীরবিদের মতে প্রথম ব্যাখ্যাই অগ্রস্ণ্য।

ি **কতিপয় বিধান ও মাস'আলা ঃ** আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে কতিপয় বিধান ও মাস-আলা বুঝা যায় ঃ

মাস'জালা ঃ (১) بَنَكُونَا الْبُكَا بُولَانَ আয়াত থেকে বুঝা যায় যে, যে জায়গায় পাপে লিপ্ত হওয়ার আশংকা থাকে, সে জায়গাকেই পরিত্যাগ করা উচিত ; যেমন ইউসুফ (আ) সেখান থেকে পলায়ন করে এর প্রমাণ দিয়েছেন।

মাস'আলা: (২) আল্লাহ্ তা'জলার নির্দেশাবলী পালনে সাধ্যানুষায়ী চেল্টার রুটিনা করা মানুষের অবশ্যই কর্তব্য; যদিও এর ফলাফল বাহ্যত বের হতে দেখা না যায়। ফলাফল আল্লাহ্র হাতে। মানুষের কাজ হল স্বীয় শ্রম ও সাধ্যকে আল্লাহ্র পথে বায় করে দাসত্বের পরিচয় দেওয়া; যেমন ইউসুফ (আ)—সব দরজা বন্ধ হওয়া এবং ঐতি-হাসিক বর্ণনা অনুযায়ী তালাবদ্ধ হওয়া সত্ত্বেও দরজার দিকে দৌড় প্রদানে নিজের সমস্ত শক্তি বায় করে দিয়েছেন। এহেন অবস্থায় আল্লাহ্র পক্ষ থেকে সাহায্যের আগমনও অনেক ফ্লেল্লে প্রত্যক্ষ করা হয়। বান্দা যখন নিজের চেল্টা পূর্ণ করে ফেলে তখন আল্লাহ্র সাফল্যের উপকরণাদিও সরবরাহ করে দেন। মওলানা রামী এ বিষয়বন্ত সম্পর্কেই বলেন :

گرچتار خذه نیست صالم را پد یسد خیر «یسو سف و ا ر می با یـد د و یـد

এমতাবন্থায় বাহিাক সফলতা অজিত না হলেও এ অকৃতকার্যতা বান্দার জন্য কৃত-কার্যতার চাইতে কম নয় —-

> گر میر ا د ٹ را مذ ا ق شکر سنٹ ا نیا میر ا د ی نے میر ا د دلیبر سنٹ

জনৈক বুযুর্গ আলিম কারাগারে ছিলেন। তিনি গুরুবার দিন স্বীয় সামর্থ্য ও ক্ষমতা অনুষায়ী গোসল করতেন, কাপড়-চোপড় ধুতেন, অতঃপর জুম'আর জন্য তৈরী হয়ে কারাগারের ফটক পর্যন্ত যেতেন। সেখানে সৌঁছে বলতেনঃ ইয়া আল্লাহ্, এতটুকুই আমার সাধ্য ছিল। এরপর আপনার মজি। আল্লাহ্ তা'আলার ব্যাপক অনুগ্রহদৃল্টে এটা অসম্ভব ছিল নাহে, কারাগারের দরজা খুলে যেত এবং তিনি জুম'আর নামায় পড়ে নিতেন। কিন্ত আল্লহ্ তা'আলা এই বৃযুর্গকে এমন উচ্চমর্যাদা দান করলেন, যার সামনে, হাজারো কেরামত তুচ্ছ। তাঁর এ কর্মের কারণে কারাগারের দরজা খোলেনি কিন্তু এতদসন্থেও তিনি স্বীয় কর্মে সাহস হারালেন না। প্রতি গুরুবারে অবিরাম এ কর্ম করে গেলেন। কর্মের এ দৃঢ়তাকেই শীর্ষন্থানীয় সুফ্লী-বুযুর্গগণ কেরামতের উর্ধ্বে স্থান দিয়েছেন। মাস'জালা : (৩) এ থেকে প্রমাণিত হয়েছে যে, কারও প্রতি কোন মিথ্যা অপবাদ জারোগ করা হলে আত্মপক্ষ সমর্থন করে সাফাই বলা পয়গম্বরগণের সুন্নত। এসময় চুপ থেকে নিজেই নিজেকে দোষী সাব্যস্ত করা কোন তাওয়াক্বল বা বুযুগীঁ নয়।

মাস'জালা ঃ (৪) شا هد শব্দটি যখন লেনদেন ও মামলা-মোকদ্দমার ক্ষেত্রে ব্যবহার করা হয় তখন ঐ ব্যক্তিকে বোঝায়, যে বিচারাধীন ব্যাগার সম্পর্কে কোন চাক্ষুষ ঘটনা বর্ণনা করে। আলোচ্য আয়াতে হাকে شاهد ساهد শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করা হয়েছে, সে কোন ঘটনা জ্রথবা তৎসম্পর্কিত নিজের কোন চাক্ষুষ অভিজ্ঞতা বর্ণনা করেনি বরং ফয়সালার একটি প্রকারের দিকে ইসিত করেছে মান্ত। পরিভাষার দিক দিয়ে তাকে أهد বা সাক্ষ্যদাতা বলা হায় না।

কিন্ত এসব পরিভাষা পরবর্তীকালের আলিম ও ফিকাহ্বিদগণ বিষয়টা সহজে বোঝানোর জন্য রচনা করেছেন। এগুলো কোরআন পাকের পরিভাষা নয় এবং এগুলো মেনে চলতে কোরআন বাধ্যও নয়। কোরআন এখানে সংশ্লিন্ট ব্যক্তিকে এ অর্থের দিক দিয়ে এট এট তথা সাক্ষ্যদাতা বলেছে যে, সাক্ষ্যদাতার বর্ণনা দ্বারা ষেমন বিচারের মীমাংসা সহজ এবং এক পক্ষের সত্যবাদী হওয়া প্রমাণিত হয়ে হায়, এ শিশুর বর্ণনার দ্বারাণ্ড এমনি ধরনের উপকার সাধিত হয়েছে। তার অলৌকিক বাকশক্তিই আসলে ইউসুফ (আ)-এর পবিত্রতার প্রমাণ ছিল। তদুপরি সে ষেসব আলামত ব্যক্ত করেছে, সেগুলোও পরিণামে ইউসুফ (আ)-এরই পবিত্রতার সাক্ষী। তাই একথা বলা নির্ভুল যে, সে ইউসুফ (আ)-এর পক্ষি সাদ্ধি হে অথচ ইউসুফ (আ)-কে সত্যবাদী বলেনি বরং উওয় সন্্ভাবনার কথা উল্লেখ করেছে। সে যুলায়খার সত্যবাদিতা এমন এক অবস্থায় ধরে নেওয়ার পর্যায়ে বীকার করে নিয়েছিল যাতে তার সত্যবাদিনী হওয়া নিশ্চিত ছিল না বরং বিপরীত হওয়ার আশংকা বিদ্যমান ছিল। কেননা, সামনের দিকে জামা ছিন্ন হওয়া উত্র অবস্থাতেই সন্তব্পের। পক্ষান্ডরে ইউসুফ (আ)-এর সত্যবাদিতাকে সে এমন এক অবস্থায় বীকার করে নিয়েছিল, যাতে এছাড়া জন্য কোন সন্্তাবাদিনী হওয়া নিশ্চিত ছিল না বরং বিপরীত হওয়ার করে নিয়েছিল, যাতে এছাড়া জন্য কোন সন্্রাব্য সন্্যবাদিতাকে সে এমন এক অবস্থায় বীকার করে নিয়েছিল, যাতে এছাড়া জন্য কোন সন্্তাবনাই ছিল না। কিন্ত ইউসুফ (আ)-এর পবিয়তা প্রমাণিত হওয়াই ছিল এ কর্যপন্থার শেষ পরিণতি।

মাস'জালা : (৫) এ থেকে বোঝা যায় যে, মামলা-মোকদ্দমা ও বিচার-আচারের মীমাংসায় ইঙ্গিত ও আলামতের সাহায্য নেওয়া যায়, ষেমন এ সাক্ষ্যদাতা, জামার পিছন দিক থেকে ছিন্ন হওয়াকে এ বিষয়ের আলামত সাব্যস্ত করেছে যে, ইউসুফ (আ) পলায়ন-রত ছিলেন এবং যুলায়খা তাঁকে পাকড়াও করার চেল্টা করছিল। এ ব্যাপারে সব ফিকাহবিদ একমত যে, ঘটনাবলীর ম্বরপ উদ্ঘাটনে আলামত ও ইঙ্গিতকে অবশ্যই কাজে লাগানো উচিত, ম্বেমন এখানে করা হয়েছে কিন্তু শুধু আলামত ও ইঙ্গিতকে অবশ্যই কাজে রাগানো উচিত, ম্বেমন এখানে করা হয়েছে কিন্তু শুধু আলামত ও ইঙ্গিতকেই একমাল্ল প্রমাপের মর্যাদা দেওয়া যায় না। ইউসুফ (আ)-এর ঘটনায়ও প্রকৃতপক্ষে পবিরতার প্রমাণ হচ্ছে কচি শিশ্তর অলৌকিকভাবে কথাবার্তা বলা। এর সাথে যেসব আলামত ও ইঙ্গিত উল্লেখ করা হয়েছে সেণ্ডলোর দ্বারা বিষয়টি সমথিত হয়েছে। মোট কথা, এ পর্যন্ত প্রমাণিত হয়েছে খে, যুলায়খা থখন ইউসুষ্ণ (আ)-এর চরিন্ধে অপবাদ আরোপ করল, তখন আল্লাহ্ তা'আলা একটি কচি শিশুকে বাকশক্তি দান করে তার মুখ থেকে এ বিক্তজনোচিত ফয়সালা প্রকাশ করলেন খে, ইউসুফ (আ)-এর জামাটি দেখা হোক। হাদি তা পেছন দিক থেকে ছিন্ন থাকে, তবে তা এ বিষয়ের পরিষ্কার আলামত ষে, তিনি পলায়ন করছিলেন এবং যুলায়খা তাঁকে ধরার চেষ্টা করছিল। কাজেই ইউসুফ (আ) নির্দোষ।

আলোচ্য আয়াতসমূহের শেষ দু'আয়াতে বণিত হয়েছে যে, আজীজে-মিসর শিশু-টির এডাবে কথা বলা দারাই বুঝে নিয়েছিল যে, ইউসুফ (আ)-এর পবিৱতা প্রকাশ করার জন্যই এ অন্বাডাবিক তথা অলৌকিক ঘটনার অবতারণা হয়েছে ৷ অতঃপর তার বক্তব্য অনুষায়ী যখন দেখল যে, ইউসুফ (আ)-এর জামাটিও পেছন দিক থেকেই ছিন্ন, সে তখন নিশ্চিত হয়ে পেল যে, দেয়ে যুলায়খার এবং ইউসুফ (আ) পবিৱ ৷ তদনুসারে সে যুলায়খাকে

সম্বোধন করে বলল : الله من كيد كن অর্থাৎ এসব তোমার ছলনা । তুমিনিজের

দোষ অন্যের ঘাড়ে চাপাতে চাও। এরপর বলল ঃ নারী জাতির ছলনা খুবই মারাত্মক। একে বোঝা এবং এর জাল ছিন্ন করা সহজ নয়। কেননা, তারা বাহাত কোমল, নাজুক ও জবলা হয়ে থাকে। যারা তাদেরকে দেখে, তারা তাদের কথায় দ্রুত বিশ্বাস স্থাপন করে ফেলে। কিন্তু বুদ্ধি ও ধর্মজীরুতার অভাববশত তা অধিকাংশ সময় ছলনা হয়ে থাকে।— (মাযহারী)

তফসীর কুরতুবীতে আবৃ হরায়রার রেওয়ায়েতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র উজি বণিত রয়েছে যে, নারীদের ছলনা ও চব্রাঙ শয়তানের ছলনা ও চক্রান্তের চাইতে গুরুতর।

কেননা, আল্লাহ্ ডা'আলা শয়তানের চক্রান্ত সম্পর্কে বলেছেন : بَنْ كَبِدُ الشَّبِطَانِ كَبِدُ الْشَبِطَانِ فَعَيْفًا عَنْ فَعَيْفًا فَ مَعَيْفًا فَ مَعَيْفًا فَ مَعَيْفًا وَ مَعَيْفًا مَ مَعَيْفًا مَ مَعَيْفًا مَ مَعَيْفًا وَ مَ হয়েছে : مَطَيم مُ مَطَيم مُ مَطَيم مُ مَعَامًا مَعَامًا مَعَامًا مَ مَعَامًا مَ مُ مَعْلَمُ مُ مُعَامًا مُ مُ

কথা যে, এখানে সব নারী বুঝানো হয়নি বরং ঐসব নারী সম্পর্কেই বলা হয়েছে, যারা এ ধরনের ছল-চাতুরীতে লিপ্ত থাকে। আজীজে-মিসর যুলায়খার ভুল বর্ণনা করার পর

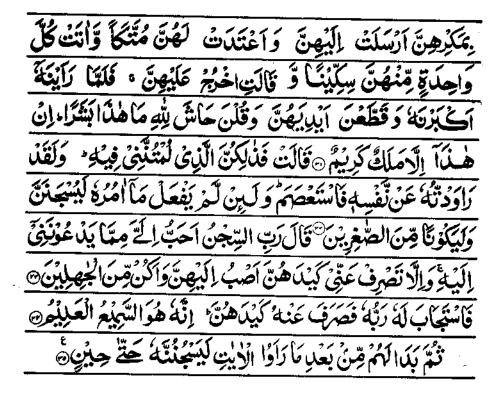
ইউসুফ (আ)-কে বলল : أَعْرِضُ عَنَ هُذَا عَرِضُ عَن هُذَا يَعْرِضُ عَنْ هُذَا अर्था कर देखे प्रक. এ ঘটনাকে উপেক্ষা কর এবং বলাবলি করো না. যাতে বেইজ্জতি না হয়। অতঃপর যুলায়খাকে সম্বোধন করে বলল : رَاسَتَغُفر يُ لَنَ نُبِك إِنَّ كُنْتَ مِنَ الْتَخَا طَلَبَيْنَ الْتَخَاطِ مُعَانَ الْعَامِ আগে وَاسْتَغُفر يُ لَنَ نُبِك إِنَّ كُنْتَ مِنَ الْتَخَاطِ عُبَيْنَ الْعَامِ আগে وَاسْتَغُفر يُ لَنَ نُبِك إِنَّ كُنْتَ مِنَ الْتَخَاطِ عُبَيْنَ الْعَامِ مَعَامَ الْعَامِ مَنْ هُذَا وَالْعَامَ مُعَامَ عَامَ مُعَانَ مُعَامِ مَ مَ مُ مُ مُ عُنْ مُ مُنَ الْعَاطِ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَعَ مُعَامَ مُعَامَعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَ مُعَامَعُ مُعَامَ مُعَامَعَ مُعَامَ مُعَامَعَ مُعَامَ مُعَامَعُونَ مُعَامَ مُعَامَعُونَ مُعَامَعُ ভূল তোমারই। তুমি নিজ জুলের জন্য ক্ষমা প্রার্থনা করি। এতে বাহ্যত ব্ঝানো হয়েছে ন্ধে, স্বামীর কাছে ক্ষমা প্রার্থনা কর। এ অর্থও হতে পারে যে, ইউসুফ (আ)-এর কাছে ক্ষমা চাও। কারণ, নিজে অন্যায় করেছ এবং দোষ তাঁর ঘাড়ে চাপিয়েছ।

এখানে চিন্তাসাপক্ষ বিষয় এই যে, খামীর সামনে স্ত্রীর এহেন বিশ্বাসঘাতকতা ও নির্মক্ষেতা প্রমাণিত হওয়ার পরও তার উন্তেজিত না হওয়া এবং পূর্ণ ধীরতা ও ছিরতা সহকারে কথাবার্তা বলা মানবল্পভাবের পক্ষে বিস্ময়কর ব্যাপার বটে। ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ এর কারণ হয়তো এই যে, আজীজে-মিসরের মধ্যে আত্মসম্মানবোধ বলতে কোন কিছু ছিল না। দিতীয়ত, এটাও সন্তবপর যে, আল্লাহ্ তাণ্ডালা ইউসুফ (আ)-কে গোনাহ্ থেকে অতঃপর বদনামী থেকে বাঁচাবার জন্য যে অলৌকিক ব্যবস্থা করেছিলেন, তারই অংশ হিসেবে আজীজে-মিসরকে ক্রোধে উন্তেজিত হতে দেননি। নতুবা সহজাত জন্ত্যাস অনুযায়ী এরাপ ক্ষেরে মানুষ সাধারণত প্রকৃত ঘটনা অনুসন্ধান না করেই ধৈর্য-হারা হয়ে পড়ে এবং মারপিট শুরু করে দেয়। মৌখিক গালিগালাজ তো মামুলী বিষয়। মানুষের সাধারণ অন্ত্যাস অনুযায়ী খদি আজীজে-মিসর উন্তেজিত হয়ে যেত, তবে তার মুখ কিংবা হাত দ্বারা ইউসুফ (আ)-এর পক্ষে মর্যাদাহানিকর কোন কিছু ঘটে যাওয়া বিচির ছিল না। এটা আল্লাহ্র কুদরতেরই লীলা। তিনি আনুগত্যশীল বান্দদের পদে পদে হিয়োহত করেন। এটা আল্লাহ্র কুদরতেরই লীলা। তিনি আনুগত্যশীল বান্দদের পদে পদে

পরবর্তী আয়াতসমূহে অন্য ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে যা পূর্ববর্তী কাহিনীর সাথেই সংশ্লিষ্ট। তা এই যে, এ ঘটনা গোপন করা সত্ত্বেও শাহী দরবারের পদস্থ ব্যক্তিদের অন্তঃপুরে তা ছড়িয়ে পড়ল। তারা আজীজে-মিসরের স্ত্রীকে ডৎঁসনা করতে লাগল। কোন কোন তফসীরবিদ বলেন ঃ এরাপ মহিলার সংখ্যা ছিল পাঁচ এবং এরা সবাই ছিল আজীজে-মিসরের নিকটতম কর্মকর্তাদের স্ত্রী।----( কুরত্বী, মাযহারী)

তারা পরস্পর বলাবলি করতে লাগল ঃ দেখ, কেমন বিষ্ণয় ও পরিতাপের বিষয়। আজীজে-মিসরের বেগম এতবড় পদমর্যাদা সত্ত্বেও নিজের তরুল ক্রীতদাসের প্রতি প্রেমা-সক্ত হয়ে তাঁর দারা কুমতলব চরিতার্ধ করতে চায়। আমরা তাকে নিদারুণ পথদ্রত্ট মনে করি। আয়াতে نَنْ শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। এর অর্থ তরুণ। সাধারণের পরিভাষায় অলবয়ক ক্রীতদাসকে গোলাম, যুবক ক্রীতদাসকে نَنْ এবং যুবতী ক্রীত-দাসীকে টা বলা যায়। এখানে ইউসুফ (আ)-কে যুলায়খার ক্রীতদাস বলার কারণ হয়তো এই যে, স্থামীর জিনিসকেও স্ত্রীর জিনিস বলার অন্তাস প্রচলিত রয়েছে অথবা যুলায়খা ইউসুফ (আ)-কে স্থামীর কাছ থেকে উপটোকন হিসেবে প্রাণ্ড হয়েছিল। ---( কুরত্বী)

وَقَالَ نِسُوَةً فِي الْمَدِينَةِ امْرَاتُ الْعَزَيْزِ تُرَاوِدُ فَتْهَا عَنْ نَفْسِهِ قَدُشَعَفَهَا حُبَّاء إِنَّالَةُ رَهَا فِحُضَلِل تَمُبِينٍ ٥ فَلَتَا سَمِعَتُ



(৩০) নগরে মহিলারা বলাবলি করতে লাগল যে, আজীজের ড্রী স্বীয় গোলামকে ক্রুমতলব চরিতার্থ করার জন্য ফুসলায়। সে তার প্রেমে উন্মও হয়ে গেছে। আমরা তো **তাকে প্রকাশ্য রান্ডিতে দে**খতে পাচ্ছি। (৩১) যখন সে তাদের চক্রান্ত **শুনল, তখন তাদেরকে ডেকে পাঠান এবং তাদের জন্য একটি ডোজস**ভার আয়োজন করন। সে তাদের প্রত্যেককে একটি ছুরি দিল। বলল ঃ ইউসুফ, এদের সামনে চলে এস। যখন তারা তাকে দেখল, হতভম হয়ে গেল এবং আপন হাত কেটে ফেলল। তারা বললঃ কখনই নম্ন–এ ব্যক্তি মানৰ নয় ! এ তো কোন মহান ফেরেশতা ! (৩২) মহিলা বলল : এ ঐ ব্যস্তি, যার জন্য তোমরা আমাকে ডৎঁসনা করছিলে। আমি ওরই মন জয় করতে চেয়েছিলাম। কিন্তু সে নিজেকে নির্ভ রেখেছে। আর আমি যা আদেশ দেই, সে যদি তা না করে, তবে অবশ্যই সে কারাগারে প্রেরিত হবে এবং লাঞ্চিত হবে । (৩৩) ইউসুফ বলল ঃ হে পালনকর্তা, তারা জামাকে যে কাজের দিকে আহবান করে, তার চাইতে আমি কারাগারই পছন্দ করি। যদি জাপনি তাদের চক্রান্ত জামার উপর থেকে প্রতিহত না করেন, তবে আমি তাদের প্রতি জারুল্ট **হয়ে গড়ৰ এবং অজদের অন্তভূঁন্থ হয়ে যাব।** (৩৪) অতঃপর তার পালনকর্তা তার দোয়া কৰুল করে নিলেন। অতঃপর তাদের চক্রান্ত প্রতিহত করলেন। নিশ্চয় তিনি সর্বশ্রোতা ও সর্বজ্ঞ। (৩৫) জতঃপর এসব নিদর্শন দেখার পর তারা তাকে কিছু দিন কারাগারে রাখা সমীচীন মনে করল ।

## তক্ষর্জীরের সার-সংক্ষেপ

শহরের কিছুসংখ্যক মহিলা বলাবলি করল যে, আয়ীযের স্ত্রী স্বীয় ক্রীতদাসকে তার দ্বারা (অবৈধ) মতলব হাসিলের জন্য ফুসলায় (কেমন নীচ কাণ্ড যে, ক্রীতদাসের জন্য মরে!) এ ক্রীতদাসের প্রেম তার অস্তরে আসন করে নিয়েছে। আমরা তো তাকে প্রকাশ্য ব্রান্তিতে দেখতে পাচ্ছি। অতঃপর যখন সে তাদের কুৎসা (সংবাদ) গুনল, তখন কারও মাধ্যমে তাদেরকে ডেকে পাঠাল (খে, তোমাদের দাওয়াত) এবং তাদের জন্য তাকিয়াযুক্ত আসন সজ্জিত করল এবং (যখন তারা আগমন করল এবং তাদের সামনে বিভিন্ন প্রকার খাদ্য ও ফল উপস্থিত করল—-তম্মধ্যে কিছু খাদ্যবস্ত চাকু দ্বারা কেটে ধাওশ্বার ছিল। তাই) প্রত্যেককে এক-একটি চাকু (-ও) দিল, (যা বাহাত ফলকাটার **উপলক্ষে ছিল** এবং আসল লক্ষ্য পরে বণিত হবে যে, তারা দিশাহারা হয়ে নিজ নিজ হাতই ক্ষত-বিক্ষত করে ফেলবে) এবং [ এসব আয়োজন সমাপ্ত করে এক কক্ষে অবস্থান-কারী ইউসুফ (আ)-কে ] বললঃ এদের সামনে একটু আস। [ইউসুফ (আ) মনে করলেন ষে, হয়তো কোন সদুদ্দেশ্যে বলা হয়েছে, তাই বাইরে আসলেন।] মহিলারা যখন তাঁকে দেখল, তখন (তাঁর রূপ-লাবন্য প্রত্যক্ষ করে) কিংকর্তব্যবিমূদ হয়ে গেল এবং ( এ হত-বুদ্ধিতায়) নিজ নিজ হাতই কেটে ফেলল। [তারা চাকু দিয়ে ফল কাটছিল। ইউসুফ (জা)-কে দেখে হতবুদ্ধিতায় এমন আচ্ছন্ন হল যে, চাকু হাতে লেগে গেল— ) বলতে লাগল : আলাহর কসম, এ ব্যক্তি মানব কখনই নয়, সে তো একজন মহান ফেরেশতা। যুলায়খা বললঃ (দেখে নাও) সে ঐ ব্যক্তি, হার সম্পর্কে তোমরা আমাকে ভর্ৎসনা করতে, ( আমি **ক্রীত**দাসের প্রেমে পড়েছি বলে রটনা করতে) এবং বাস্তবিকই আমি তার **দ্বারা স্বীয় কুমত**-লব চরিতার্থ করতে চেয়েছিলাম, কিন্তু সে নিষ্পাপ রয়েছে এবং [অতঃপর ইউসুফ (আ)-কে শাসনের উদ্দেশ্যে তাঁকে গুনিয়েই বললঃ] খদি ভবিষ্যতে সে আমার আদেশ পালন না করে, ( যেমন এ পর্যন্ত পালন করেনি ) তবে অবশ্যই কারাগারে প্রেরিত হবে এবং লাঞ্ছিত হবে। [সমাগত মহিলারাও ইউসুফ (আ)-কে বলতে লাগলঃ যে মহিলা তোমার এতটুকু উপকার করেছে, তার প্রতি এমন বিমুখতা তোমার জন্য উপযুক্ত নয়; তার আদেশ পালন করা উচিত।] ইউসুফ (এসব কথা গুনলেন এবং দেখলেন যে, তারা সবাই ষুলায়খার সুরে সুর মিলাচ্ছে, তখন আল্লাহ্র কাছে) দোয়া করলেনঃ হে আমার পালন-কর্তা, যে অবৈধ কাজের দিকে মহিলায়া আমাকে আহ্বান করছে, এর চাইতে কারাগারে মাওরাই আমি অধিক পছন্দ করি। যদি আপনি তাদের চক্রান্ত আমার উপর থেকে প্রতিহত না করেন, তবে আমি হয়ত তাদের দিকে ঝুঁকে পড়ব এবং নির্বুদ্ধিতার কাজ করে বসব। অত্যুপর তাঁর পালনকর্তা তাঁর দোয়া কবুল করলেন এবং মহিলাদের চক্রান্ত প্রতিহত করে দিলেন। নিশ্চয় তিনি দোয়া প্রবণকারী (তাঁর হাল-হকিকত সম্পর্কে) জানবান। এরপর (ইউসুফের পবিত্রতার) বিদ্তিন্ন নিদর্শন দেখার পর ( যদ্দারা ইউসুফের সচ্চরিত্রতা সম্পর্কে স্বয়ং তাদের মনে কোন সন্দেহ রইল না, কিন্তু জনসাধারণের মধ্যে বিষয়টি প্রচার হয়ে গিয়েছিল, তা দূর করার উদ্দেশ্যে) তাদের কাছে (অর্থাৎ আষীষ ও

তার পারিষদবর্গের কাছে) এটাই সমীচীন মনে হল যে, তাকে কিছু দিনের জন্য কারা-গাঁরে রাখা হবে।

# আনুষলিক জাতব্য বিষয়

قَامَة مَعْتَ الْعَهْنَ الْعَمْنَ الْمُعَتْ بَمَكُر هَنَ أَرْسَلْتُ الْعَهْنَ الْعَهْنَ

মহিলাদের চক্রান্তের কথা জানতে পারল, তখন তাদেরকে একটি ভোজসডায় ডেকে পাঠাল।

এখানে মহিলাদের কানাঘুষাকে যুলায়খা স্টে অর্থাৎ চক্রান্ত বলেছে। অথচ বাহ্যত তারা কোন চক্রান্ত করেনি। কিন্তু যেহেতু তারা গোপনে গোপনে কুৎসা রটনা করত, তাই একে চক্রান্ত বনা হয়েছে।

অর্থাৎ তাদের জন্য তাকিয়াযুক্ত আসন সজ্জিত করল।---و اعتد ت لهي متحا অর্থাৎ যখন মহিলারা ভোজসভায় উপস্থিত

হল, তাদের সামনে বিডিন্ন প্রকার খাদ্য ও ফল উপস্থিত করা হল । তন্মধ্যে কিছু খাদ্য চাকু দিয়ে কেটে খাওয়ার ছিল। তাই প্রত্যেককে এক একটি চাকুও দেওয়া হল। এর বাহ্যিক উদ্দেশ্য তো ছিল ফল কাটা ় কিন্তু মনে অন্য ইচ্ছা লুকায়িত ছিল, যা পরে বণিত হবে। অর্থাৎ আগত মহিলারা ইউসুফ (আ)-কে দেখে হতভন্ধ হয়ে যাবে এবং চাকু দিয়ে ফলের পরিবর্তে নিজ নিজ হাত কেটে ফেলবে।

ماليهن اخرج مليهن مايهن اخرج مليهن

এক কক্ষে অবস্থানরত ইউসুফ (আ)-কে যুলায়খা বলল । একটু বের হয়ে এস। ইউসুফ (আ) তার কু-উদ্দেশ্য জানতেন না। তাই বাইরে এসে ভোজসভায় উপস্থিত হলেন। فَلَمَّا رَا يَنَهُ أَ نَهُرُنَهُ وَتَطْعَنَ آَيَدَ يَهُنَّ وَتَلْنَ حَاشَ لللهِ مَا هُذَا

بَشَواً إِنْ هَٰذَا إِلَّا مَلَكُ كُرَيْمُ هُ

অর্থাৎ সমাগত মহিলারা ইউসুফ (আ)-কে দেখল, তখন তাঁর রূপ ও সৌন্দর্য দর্শনে বিমোহিত হয়ে গেল এবং নিজ নিজ হাত কেটে ফেলল। অর্থাৎ ফল কাটার সময় যখন এ বিস্ময়কর ঘটনা দৃষ্টিগোচর হল, তখন চাকু হাতেই লেগে গেল । অন্য-মনস্কতার সময় প্রায়ই এরাপ হয়ে থাকে। তারা বলতে লাগল : হায় আরাহ, এ ব্যক্তি কখনই মানব নয়। সে তো মহানুভব ফেরেশতা। উদ্দেশ্য এই যে, ফেরেশতারাই এরাপ নুরানী চেহারাযুক্ত হতে পারে।

قَالَتُ فَذَلِكُنَّ الَّذَى لَمُتَنَّنَى فَيْهَ وَلَعَدَ رَأَوَدَتَّ عَنَ نَفْسِ فَاسْتَعْصَمَ وَلَئِنَ لَمْ يَغَعَلْ مَا أُمْرِهُ لَيَسْجَعَنَ وَلَيَكُو فَا مِّنَ الصَّاغِرِينَ ٥

যুরায়খা বলল ঃ দেখে নাও, এ ঐ ব্যক্তি, যার সম্পর্কে তোমরা আমাকে ডর্ৎ সনা করতে। বান্তবিকই আমি তার কাছে নিজেকে সমর্পণ করতে চেয়েছিলাম; কিন্তু সে নিষ্পাপ রয়েছে। ডবিষাতে সে আমার আদেশ পালন না করলে অবশ্যই কারাগারে প্রেরিত হবে এবং লাঞ্চিত হবে।

যুলায়খা যখন দেখল যে, সমাগত মহিলাদের সামনে তার গোপন ভেদ ফাঁস হয়ে গেছে, তখন সে তাদের সামনেই ইউসুফ <sub>গ</sub>(আ)-কে ভীতি প্রদর্শন ফরতে লাগল। কোন কোন তফসীরবিদ বর্ণনা করেছেন যে, তখন আমন্ত্রিত মহিলারাও ইউসুফ (আ)-কে বলতে লাগলঃ তুমি যুলায়খার কাছে ঋণী। ফাজেই তার ইচ্ছার অবমাননা করা উচিত নয়।

কয়েকজনের কথা বলা হয়েছেঃ

ইউসুফ (আ) দেখলেন যে, সমবেত মহিলারাও যুলায়খার সুরে সুর মিলিয়েছে এবং তাকে সমর্থন করছে। কাজেই তাদের চক্রান্তের জাল ছিল্ল করার বাহ্যিক কোন উপায় নেই। এমতাবন্থায় তিনি আল্লাহ্র দিকে প্রত্যাবর্তন করলেন এবং তাঁর দরবারে আরম করলেন ঃ

رَبِّ السَّجْنُ أَحَبَّ إِلَى مِمَّا يَدْ مُونَدِي إِلَيْهِ وَإِلَّا تَصْرِفْ عَنَّى

كيد هن أصب اليهن و أكن من الجاهلين 0

অর্থাৎ হে আমার পালনকর্তা! এই মহিলারা আমাকে যে কাজের দিকে আহ্বান করছে, এর চাইতে জেলখানাই আমার অধিক পছন্দনীয়। যদি আপনি আমা থেকে ওদের চক্রান্ত প্রতিহত না করেন, তবে সন্তবত আমি তাদের দিকে ঝুঁকে পড়ব এবং নির্বুদ্ধিতার কাজ করে ফেলব। "আমি জেলখানা পছন্দ করি"—-ইউসুফ (আ)-এর এ উক্তি বন্দীজীবন প্রার্থনা বা কামনা নয়; বরং পাপকাজের বিপরীতে এই পার্ধিব বিপদকে সহজ মনে করার বহিঃপ্রকাশ। কোন কোন রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে ঃ যখন ইউসুফ (আ) জেলে প্রেরিত হলেন, তখন আল্লাহ্র পক্ষ থেকে ওহী আসল, আপনি নিজেকে

জেলে নিক্ষেপ করেছেন। কারণ, আপনি বলেছিলেন السبجن أحب إلى অর্ধাৎ

এর চাইতে আমি জেলখানাকে অধিক পছন্দ করি। আপনি নিরাপত্তা চাইলে আপনাকে পুরাপুরি নিরাপত্তা দান করা হতো। এ থেকে বোঝা গেল যে, কোন বড় বিপদ থেকে বাঁচার জন্য দোয়ায় 'এর চাইতে অমুক ছোট বিপদে পতিত করা আমি ভাল মনে করি' ---বলা সমীচীন নয়; বরং প্রত্যেক বিপদাপদের সময় আল্লাহ্র কাছে নিরাপত্তাই প্রার্থনা করা উচিত। এ কারণেই রস্লুল্লাহ্ (সা) এক ব্যক্তিকে সবরের দোয়া করতে নিষেধ করেছেন। কেননা, সবরের অর্থ হচ্ছে বিপদাপদে পতিত হওয়ার পর তা সহা করার ক্ষমতা। কাজেই আল্লাহ্র কাছে সবরের দোয়া করার পরিবর্তে নিরাপত্তার দোয়া করা উচিত। –--( তিরমিয়াঁ)

একবার হষরত (সা)-এর পিতৃব্য হযরত আব্বাস (রা) আরয করলেন ঃ আমাকে কোন একটি দোয়া শিক্ষা দিন। তিনি বললেন ঃ পালনকর্তার কাছে নিরাপত্তার দোয়া করুন। হযরত আব্বাস (রা) বলেন ঃ কিছুদিন পর আমি আবার তাঁর কাছে দোয়া শিক্ষা দেওয়ার আবেদন করলাম। তিনি বললেন ঃ আল্লাহ্র কাছে ইহকাল ও পরকালের নিরাপত্তা প্রার্থনা করুন।

"মদি আপনি ওদের চর্জান্তকে প্রতিহত না করেন তবে সম্ভাবত আমি ওদের দিকে ঝুঁকে পড়ব"---ইউসুফ (আ)-এর এ কথা বলা নবুয়তের জন্য যে পবিত্রতা জরুরী. তার পরিপন্থী নয়। কারণ, এ পবিত্রতার সারমর্ম হচ্ছে এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা হৃশ্টিগত ব্যবস্থাপনার মাধ্যমে কোন ব্যক্তিকে গোনাহ্ থেকে বাঁচিয়ে নেবেন। যদিও নবুয়তের কারণে এ লক্ষা পূর্ব থেকেই অজিত ছিল. তথাপি শিষ্টাচার প্রসূত চূড়ান্ত ভীতির কারণে এরপ দোয়া করতে বাধ্য হয়েছেন। এ থেকে আরও জানা গেল যে, আল্লাহ্ তা'আলার সাহায্য ব্যতিরেকে কোন ব্যক্তিই গোনাহ্ থেকে বাঁচতে পারে না। আরও জানা গেল যে, প্রত্যেক গোনাহ্র কাজ মূর্খতাবশত হয়ে থাকে। জ্ঞান মানুষকে গোনাহ্র কাজ থেকে বিরত রাখে।---( কুরত্বী )

\_فَا سَتَجَابَ لَهُ رَبَّهُ فَصَرِفَ عَلَمَ كَيْدَ هَنَّ إِنَّهُ هُو السَّمِيعِ الْعَلَيمِ

অর্থাৎ তাঁর পালনকর্তা দোয়া কবুল করলেন এবং মহিলাদের চক্রান্তকে তাঁর কাছ থেকে দূরে সরিয়ে রাখলেন। নিশ্চয় তিনি পরম যোতা ও জানী।

আল্লাহ্ তা'আলা মহিলাদের চক্রাস্তজাল থেকে ইউসুফ (আ)-কে বাঁচানোর জন্য একটি ব্যবস্থা করলেন। ইউসুফ (আ)-এর সচ্চরিত্রতা, আল্লাহ্তীতি ও পবিত্রতার সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলী দেখে আয়ীযে-মিসর ও তাঁর বন্ধুদের মনে নিশ্চিত বিখাস জল্মছিল যে, ইউসুফ সং । কিন্তু শহরময় এ বিষয়ে কানাঘুষা হতে থাকে। এ কানাঘুষার অবসান ফরার জন্য এটাই উত্তম পথ বিবেচিত হল যে, ইউসুফ (আ)-কে কিছুদিনের জন্য জেলে আবদ্ধ রাখাই সমীচীন হবে। এ দ্বারা নিজের ঘরও রক্ষা পাবে এবং জনগণের মধ্যেও এ বিষয়ের আলোচনা স্তিমিত হয়ে পড়বে।

৫২

যখন তিনি ভান-বুদ্ধির বয়সে পৌছেন. তখন ইয়াকুব (আ) তাঁফে নিজের কাছে আনতে একটি হাঁসুলি কাপড়ের ভেতরে বেঁধে প্রচার করে দিলেন যে, তার হাঁসুলি চুরি হয়েছে। সবার তল্লাশি নেওয়ার পর ইউসুফ (আ)-এর কোমরথেকে তাবের হল। ফলে ইয়াকুবী শরীয়তের বিধান অনুযায়ী ইউসুফ (আ)-কে ফুফুর কাছেই থাকতে হল। ফুফুর মৃত্যুর পর তিনি পিতা ইয়াকুব (আ)-এর কাছে চলে আসেন। সম্ভবত এখানেও ইউসুফ (আ)-এর সম্মতিক্রমেই তাঁকে গোলাম বানানোর প্রহসন করা হয়েছিল। তাই এতে 'আযাদকে গোলাম বানানোর' অভিযোগ আসে না ; ইউসুফ (আ)-এর চরিএ ও বিভিন্ন আলামতদৃষ্টে ভাইয়েরা অবশ্যই জানত যে, ইউসুফ চুরি করেনি--সে পবিত্র ; কিন্তু উপস্থিত ক্ষেত্রে বেনিয়া-মিনের প্রতি তাদের যে চরম আক্রোশ ছিল সে কারণে এ কথাও বলে দিন )। অতঃপর ইউসুফ সে কথাটি ( যা এখনই উল্লিখিত হবে ) আপন মনে গোপন রাখলেন এবং তাদের সামনে ( মুখে ) প্রকাশ কণ্ণলেন না ( অর্থাৎ মনে মনে ) বললেন ঃ এ ( চুরির ) স্তরে তোমরা তো আরও খারাপ ( অর্থাৎ আমরা দ্রাতৃদ্বয় প্রকৃত চুরি করিনি ; কিন্তু তোমরা এমন জঘন্য কাজ করেছ ষে, টাকা-পয়সার বিনিময়ে মানুষই গায়েব করে দিয়েছ অর্থাৎ আমাকে পিতার কাছ থেকে বি**ল্থিয় করে দিয়েছ। বলা বাহল্য, মানুষ চু**রি টাকা-পগ্নসা চুরির চাইতে জঘন্য অপ<mark>রাধ</mark>)। এবং তোমরা ( আমাদের দ্রাতাদ্বয় সম্পর্কে ) যা কিছু বর্ণনা করছ ( যে আমরা চোর ) এ সম্পর্কে ( অর্থাৎ এর স্বরাপ সম্পর্কে ) আল্লাহ্ তা'আলা উত্তম রাপে শ্রাত আছেন ( যে, আমরা চোর নই । ভাইয়েরা যখন দেখল যে, তিনি বেনিয়ামিনকে গ্রেফতার করে কণ্জ করে নিয়েছেন, তখন খোশামোদের ছলে ) তারা বলতে লাগল ঃ হে আষীয, এর ( বেনিয়ামিনের ) পিতা রয়েছেন. যিনি খুবই বয়োবৃদ্ধ (তিনি একে অত্যধিক আদর করেন। এর বিরহ-ব্যথায় আল্লাহ্ জানে তাঁর কি অবস্থা হবে। আমাদেরকে এত আদর করেন না)। অতএব আপনি ( এমন করুন যে ) এর স্থনে আমাদের একজনকে রেখে দিন ( এবং গোলাম করে নিন )। আমরা আপনাকে হৃদেয়বান দেখতে পাচ্ছি। ( আশা করি এ দরখান্ত মনজুর করবেন। ) ইউসুফ (আ) বললেন ঃ এমন ( অন্যায় ) ব্যাপার থেকে আল্লাহ্ আমাদেরকে রক্ষা করুন যে, যার কাছে আমরা মাল পেয়েছি, তাকে ছাড়া অন্য ব্যক্তিকে গ্রেফতার করে রেখে দেব। ( যদি আমপ্না এমন করি. তবে ) এমতাবস্থায় আমরা খুবই অন্যায়কারী বিবেচিত হব। ( কোন মুক্ত ব্যক্তিকে গোলাম বানানো এবং তার সাথে গোলামের মত ব্যবহার করা তার সম্মতিক্রমেও হারাম ) । অতঃপর ষখন তারা ( তার পরিষ্ণার জবাবের কারণে ), ইউসুফ ( এর কাছ ) থেকে সম্পূর্ণ নিরাশ হয়ে গেল, তখন (সেখান থেকে) সরে গিয়ে পরস্পর পরামর্শ করতে লাগল (যে, কি করা যায় ? অধিকাংশের মত হল যে, উপায় নেই। সবারই দেশে ফিরে যাওয়া উচিত। কিন্তু) তাদের মধ্যে যে জ্যেষ্ঠ, সে বলন ঃ ( তোমরা সবাই ফিরে যাওয়ার যে মত প্রদান করছ, জিজ্ঞেস করি ) তোমরা কি জান না যে, পিতা তোমাদের কাছ থেকে আল্লাহর নামে শপথ নিয়েছেন (াযে তোমরা তাকে সাথে আনবে। কিন্তু সবাই বিপদগ্রস্ত হয়ে গেলে ডিন্ন কথা। অতএব আমরা সবাই তো **আর বিপ**দে পরিবেণ্টিত হইনি যে, তদবীরের কোন অবকাশ নেই । তাই যথাস**ভ**ব তদবীর করা দরকার)। এবং ইতিপূর্বে ইউসুফ সম্পর্কে তোমরা কর্তটুকু রুটি করেছ। ( তার সাথে যে ব্যবহার করা হয়েছে, তাতে পিতার অধিকার সম্পূর্ণরাপে ক্ষুণ্ণ হয়েছে। সেই পুরানো

লজ্জাই কি কম নাকি যে, নতুন আরেঞ্চটি লজ্জা নিয়ে যাব ?) অতএব আমি তো এখান থেকে নড়ব না, যে পর্যন্ত না পিতা আমাকে (উপস্থিতির) অনুমতি দেন কিংবা আল্লাহ্ তা'আলা এর একটা সুরাহা করেন এবং তিনিই সর্বোডম সুরাহাকারী। ( অর্থাৎ কোন-না-কোন উপায়ে বেনিয়ামিন ছাড়া পাক। মোট কথা আমি হয় তাকে নিয়ে যাব, না হয় ডাকার পরে যাব। অতএব আমাকে এখানেই থাকতে দাও এবং)তোমরা পিতার কাছে ফিরে যাও এবং ( গিয়ে ) বল ঃ আকাা আপনার ছেলে ( বেনিয়ামিন ) চুরি করে ( তাই গ্রেফতার হয়েছে )। আমরা তো তাই বর্ণনা করি, যা ( প্রতাক্ষডাবে ) জেনেছি । এবং আমরা ( ওয়াদা-অঙ্গীকার দেওয়ার সময় ) অদৃশ্য বিষয়ে জ্ঞানী ছিলাম না ( যে, চুরি করেবে । জ্ঞাত থাকলে কখনও ওয়াদা-অঙ্গীকার দিতাম না )। এবং ( যদি আমাদের কথা বিশ্বাস না করেন, তবে ) ঐ জনপদ ( অর্থাৎ মিসর ) বাসীদের কাছে ( জোন নির্ভরযোগ্য ব্যক্তির মাধ্যমে ) জিজ্জের করে নিন. যেখানে আমরা ( তখন ) বিদ্যমান ছিলাম ( যখন চুরিতে ধরা পড়ে )। এবং এ কাফেলার লো ফজনকেও জিডে স করুন, যাদের অন্তর্ভু ক্ত হয়ে আমরা ( এখানে ) এসেছি । ( এতে বোঝা যায় যে, কেনান অথবা তৎপার্শ্বতী এলাকার আরও লোক খাদ্যশস্য আনার জন্য গিয়েছিল )। এবং বিধাস করুবে, আমরা সম্পূর্ণ সত্য কথা বলছি। ( সেমতে জ্যেষ্ঠন্কে সেখানে রেখে সবাই দেশে ফিরে পি তার কাছে সমুদর ব্রন্ডান্ত বর্ণনা করে )।

## আনুষলিক জাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছিল যে, মিসরে ইউসুফ (আ)-এর সহে!দর ডাই বেনিয়ামিনের রসদপরের মধ্যে একটি শাহী পাও লুকিয়ে রেখে অতঃপর কৌশলে তা বের করে তাকে চুরির অভিযোগে অভিযুক্ত করা হয়।

আলোচ্য প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে যে, যখন ডাইদের সামনে বেনিয়ামিনের আস-বাবপর থেকে চোরাই মাল বের হল এবং লজ্ঞায় তাদের মাথা হেট হয়ে গেল তখন বিরক্ত হয়ে তারা বলতে লাগলঃ

তাতে আন্চর্যের কি আছে। তার এক ডাই ছিল। সেও এমনিডাবে ইতিপূর্বে চুরি করে থাকে উদ্দেশ্য এই যে, সে আমাদের সহোদর ডাই নয়--বৈমাঞ্রেয় ডাই। তার এক সহোদর ডাই ছিল সে-ও চুরি করেছিল।

ইউসুফ-দ্রাতারা এখন শ্বয়ং ইউসুফ (আ)-এর প্রতি চুরির অপবাদ আরোপ করন। এতে ইউসুফ (আ)-এর শৈশবকালীন একটি ঘটনার প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে। এখানে বেনিয়া-মিনের বিরুদ্ধে চুরির অভিযোগ উত্থাপনের জন্য যেডাবে চক্রান্ত করা হয়েছে, তখন হবহ তেমনি-ডাবে ইউসুফ (আ)-এর বিরুদ্ধেও তার অজ্ঞাতে চক্রান্ত করা হয়েছিল। তখন এই দ্রাতারা ডালোন্ডাবেই জানত যে, উক্ত অভিযোগের ব্যাপারে ইউসুফ (আ) সম্পূর্ণ নির্দোষ। ফিন্থ এখন বেনিয়ামিনের প্রতি আক্রোশের আধিক্যবশত সে ঘটনাটিকে চুরি আখ্যা দিয়ে ইউসুফ (আ)-কেও তাতে অভিযুক্ত করে দিয়েছে। ঘটনাটি কি ছিন্ধ, এ সম্পর্কে বিভিন্ন ব্লেওয়ায়েত বণিত রয়েছে। ইবনে কাসীর মুহাম্মদ ইবনে ইসহাক ও মুজাহিদের বরাত দিয়ে বর্ণনা করেন যে, ইউসুফ (আ)-এর জন্মের পর কিছুকালের মধ্যেই বেনিয়ামিন জন্দগ্রহণ করে। ফলে এ সন্তান-প্রসবই জননীর মৃত্যুর কারণ হয়। ইউসুফ ও বেনিয়ামিন উডয়েই মাতৃহীন হয়ে পড়লেন। তাদের লালন-পালন ফুফুর কোলে সম্পন্ন হতে লাগল। আক্সাহ্ তা'আলা ইউসুফ (আ)-কে শিগুকাল থেকেই এমন রপ-সৌন্দর্য দান করেছিলেন যে, তাকে যে-ই দেখত, সে-ই আদর করতে বাধ্য হত। ফুফুর অবস্থাও ছিল তাই। তিনি এক মুহূতের জন্যও তাকে দৃষ্টি থেকে দূর হতে দিতেন না এবং দিতে পারতেন না। এদিকে পিতা হযরত ইয়াকুব (আ)-এর অবস্থাও এর চাইতে কম ছিন্ন না। কিন্তু কচি শিশু হ ওয়ার কারণে কোন মহিলার রক্ষণাবেক্ষণে থাকা জরুরী বিধায় তাকে ফুফুর হাতে সমর্পণ করে দেন। শিশু যখন চলাফেরার যোগ্য হয়ে গেল, তখন ইয়াকুব (আ) তাকে নিজের সাধেই রাখতে চাইলেন। ফুফুকে একথা বললে প্রথমে আপত্তি করলেন। অতঃপর অধিক পীড়াপীড়িতে বাধ্য হয়ে ইউসুফকে পিতার হাতে সমর্পণ করেলেন। কিন্তু ফেরত নেওয়ার জন্য গোপন একটি ফন্দি আঁটলেন। ফুফু হযরত ইসহাক (আ)-এর কাছ থেকে একটি হাঁসুলি পেয়েছিলেন। এটিকে অত্যন্তু মূল্যবান মনে করা হত। ফুফু এই হাঁসুলিটিই ইউসুফ (আ)-এর কাপড়ের নিচে কো জন্তের নিচে কো জ্বান্ধ যি যে দিলেন।

ইউসুফ (আ)-এর চলে যাওয়ার পর ফুফু জোরেশোরে প্রচার গুরু করলেন যে, তার হাঁসুনিটি চুরি হয়ে গেছে। অতঃপর তল্লাশি নেওয়ার পর ইউসুফ (আ)-এর কাছ থেকে তা বের হল। ইয়াকুবী শরীয়তের বিধান অনুযায়ী ফুফু ইউসুফকে গোলাম করে রাখার অধিকার পেলেন। ইয়াকুব (আ) যখন দেখনেন যে, আইনত ফুফু ইউসুফের মালিক হয়ে গেছেন, তখন তিনি দিরুক্তি না করে ইউসুফকে তার হাতে সমর্পণ করলেন। এরপর যতদিন ফুফু জীবিত ছিলেন, ইউসুফ (আ) তাঁর কাছেই রইলেন।

এই ছিল ঘটনা, যাতে ইউসুফ (আ) চুরির অপরাধে অভিযুক্ত হয়েছিলেন। এরপর সবার কাছেই এ সত্য দিবালোকের মত ফুটে উঠেছিল যে, ইউসুফ (আ) চুরির এতটুকু সন্দেহ থেকেও যুক্ত ছিলেন। ফুফুর আদরই তাঁকে ঘিরে এ চক্রান্ত-জাল বিস্তার করেছিল। এ সত্য ভাইদেরও জানা ছিল। এদিক দিয়ে ইউসুফ (আ)-কে কোন চুরির ঘটনার সাথে জড়িত করা তাদের পক্ষে শোভনীয় ছিল না। কিন্ত তাঁর ব্যাপারে তাদের যে বাড়াবাড়ি ও অবৈধাচরণ আজ পর্যন্ত অব্যাহত ছিল, এটা তারই সর্বশেষ অংশ ছিল।

(खा) अर्थाए हेछेग्रू (खा) أَنْتُمُ شَرَّمْكَا نَا وا للهُ أَعْلَمُ بِمَا تَصَغُونَ ه

মনে মনে বললেন ঃ তোমাদের ন্তর ও অবস্থাই মন্দ যে, জেনেন্ডনে ভাইয়ের প্রতি চুরির দোষারোপ করছ। আরও বললেন ঃ তোমাদের কথা সত্য কি মিথ্যা সে সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলাই অধিক জানেন। প্রথম বাক্যটি মনে মনে বলেছেন এবং দ্বিতীয় বাক্যটি সন্তবত জোরেই বলেছেন।

تَالُوْا يَا إَيَّهَا الْعَزِيدِ إِنَّ لَـهُ أَبًا شَيْحًا كَـهِ إِنَّا تَعْدُدُ إَحَدَناً مَحَا نَهُ إِنَّا فَرَاكَ حِنَ الْمُحْسِنِيْنَ o

ইউসুষ্ণ ভাতারা যখন দেখল যে. কোন চেল্টাই ফলবতী হচ্ছে না এবং বেনিয়া-মিনকে এখানে হেড়ে যাওয়া ছাড়া গত্যন্তর নেই, তখন তারা প্রার্থনা জানাল যে, এর পিতা নিরতিশয় বয়োর্দ্ধ ও দুর্বল। এর বিচ্ছেদের যাতনা সহা করা তাঁর পক্ষে সন্তবপর নয়। তাই আপনি এর পরিবর্তে আমাদের কাউকে গ্রেফতার করে নিন। আমরা দেখছি, আপনি খুবই অনুগ্রহশীল। এ ডরসায়ই আমরা এ প্রার্থনা জানাচ্ছি। অথবা অর্থ এই যে, আপনি পূর্বেও আমাদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন।

قَالَ مَعَاذَ اللهِ إَنْ ذَا خَذَ إِلَّا مَنْ وَجَدُنَا مَتَا عَنَا عِنْدَ لَا إِنَّا إِذَ الظَّالِمُوْنَ ه

ইউসুষ (আ) ডাইদেরকে আইনানুগ উত্তর দিয়ে বললেন গোকে ইচ্ছা গ্রেফতার করার ক্ষমতা আমাদের নেই, বরং যার কাছ থেকে চোরাই মাল বের হয়েছে, তাকে ছাড়া যদি অন্য কাউকে গ্রেফতার করি. তবে আমরা তোমাদেরই ফতোয়া ও ফয়সালা অনুযায়ী জালিম হয়ে যাব। কারণ, তোমরাই বলেছ যে, যার কাছ থেকে চোরাই মাল বের হবে, সে-ই তারশান্তি পাবে।

المعتمة علمه المعتمة علمه المعتمية المعتمة معتمة المعتمة المعتمة المعتمة المعتمة المعتمة المعتمة المعتمة المعتمة معتمة المعتمة المعتمة

মিনের মুক্তির ব্যাপারে নিরাশ হয়ে গেল. তখন পরস্পর পরামর্শ করার জন্য একটি পৃথক জায়গায় একটিত হল ।

خَبَر هُم الْحُ তাদের জোষ্ঠ ভাই বলत: তোমাদের কি জানা নেই

যে, পিতা তোমাদের কাছ থেকে বেনিয়ামিনকে ফিরিয়ে নেওয়ার জন্য কঠিন শপথ নিয়ে-ছিলেন ? তোমরা ইতিপূর্বেও ইউসুফের ব্যাপারে একটি মারাত্মক অন্যায় করেছ। তাই আমি তত্ত্ষণ পর্যন্ত মিসর ত্যাগ করব না, যতক্ষণ পিতা নিজেই আমাকে এখান থেকে

১১২

সুরা ইউসুষ্ণ

ফিরিয়ে নেওয়ার আদেশ না দেবেন অথব। আরাহ্র পক্ষ থেকে ওহীর মাধ্যমে আমার এখান থেকে চলে যাওয়ার নির্দেশ না আসে । আরাহ্ তা'আলাই সর্বোডম নির্দেশদাতা ।

এখানে যে জ্যেষ্ঠ দ্রাতার উক্তি বর্ণিত হয়েছে, কেউ কেষ্ট বলেন, তিনি হচ্ছেন ইয়াহদা। তিনি ছিলেন বয়সে সবার বড়। একদা ইউসুফ (আ)-কে হত্যা না করার পরামর্শ তিনিই দিয়েছিলেন। কারও মতে তিনি হচ্ছেন শামউন। তিনি প্রভাব-প্রতিপত্তির ও মর্যাদার দিক দিয়ে সবার বড় গণ্য হতেন।

بر معنوا اللي البيكم ---- অর্থাৎ বড় ভাই বললেন-- আমি তো এখানেই থাকব।

তোমরা সবাই পিতার কাছে ফিরে যাও এবং তাঁকে বল যে. আপনার ছেলে চুরি করেছে। আমরা যা বলছি তা আমাদের প্রত্যক্ষদৃণ্ট চাক্ষুষ ঘটনা। আমাদের সাম-নেই তার আসবাবপত্র থেকে চোরাই মাল বের হয়েছে।

অর্থাৎ আমরা আপনার কাছে ওয়াদা-

অলীকার করেছিলাম যে, বেনিয়ামিনকে অবশ্যই ফিরিয়ে আনব। আমাদের এ ওয়াদা ছিল বাহ্যিক অবস্থা বিচারে। অদৃশ্যের অবস্থা আমাদের জানা ছিল না যে, সে চুরি করে গ্রেফতার হবে এবং আমরা নিরুপায় হয়ে পড়ব। এ বাক্যের এ অর্থও হতে পারে যে, আমরা ডাই বেনিয়ামিনের যথাসাধ্য হিফাযত করেছি, যাতে সে কোন অনুচিত কাজ করে বিপদে না পড়ে। কিন্তু আমাদের এ চেল্টা বাহ্যিক অবস্থা পর্যন্তই সম্ভবপর ছিল। আমাদের দৃষ্টির আড়ালেও অক্তাতে সে এমন কাজ করবে, আমাদের জানা ছিল না।

ইউসুফ-ডাতারা ইতিপূর্বে পিতাকে একবার ধোঁকো দিয়েছিল। ফলে তারা জানত যে, এ বর্ণনায় পিতা কিছুতেই আশ্বন্ত হবেন না এবং তাদের কথা বিশ্বাস করবেন না। তাই অধিক জোর দেওয়ার জন্য বললঃ আপনি যদি আমাদের কথা বিশ্বাস না করেন, তবে যে শহরে আমরা ছিলাম (অর্থাৎ মিসরে), তথাকার লোকদেরকে জিন্ডেস করে দেখুন এবং আপনি ঐ কাফেলার লোকজনকেও জিন্ডেস করতে পারেন যারা আমাদের সাথেই মিসর থেকে কেনান এসেছে। আমরা এ বিষয়ে সম্পূর্ণ সত্যবাদী।

এ ক্ষেত্রে তফসীরে-মাযহারীতে এ প্রশ্নটি পুনর্ব্যক্ত করা হয়েছে যে, ইউসুফ (আ) পিতার সাথে এমন নির্দয় ব্যবহার কেন করলেন? নিজের অবস্থা তো পিতাকে জানা-লেনই না, তদুপরি ছোট ভাইকেও রেখে দিলেন। দ্রাতারা বারবার মিসরে এসেছে; কিন্ত তিনি তাদের কাছে আত্মপরিচয় প্রকাশ করলেন না এবং পিতার কাছেও সংবাদ পাঠালেন না। এসব প্রশ্নের উত্তরে তফসীরে মাযহারীতে বলা হয়েছে :

بيزيد في بلام يعقوب مول ذلك بامر الله تعالى ليزيد في بلام يعقوب تعافي المرعية و بقوب تعالى المزيد في بلام يعقوب ইউসুষ (আ) এসব কাজ আলাহ্র নির্দেশেই করেছিলেন, ইয়াকুব (আ)-এর পরীক্ষাকে পূর্ণতা দান করাই ছিল এ সবের উদ্দেশ্য। বিধান ও মাস জালা: أَوَدَ أَنَا الاَّ دِمَا عَلَمْنَا اللَّهُ عِلَمْنَا عَلَمْ اللَّهُ عِلَمْ اللَّهُ ع

যে, মানুষ যখন কারও সাথে কোন চুক্তিতে আবদ্ধ হয়, তখন তা বাহ্যিক অবস্থার ক্ষের্রেই প্রযোজ্য হয়----অজানা বিষয়বস্তর ক্ষেত্রে প্রযোজ্য হয় না। ইউসুফ-ণ্রাতারা পিতার সাথে বেনিয়ামিনের হিফাষত সম্পর্কে যে অঙ্গীকার করেছিল, তা ছিল তাদের আয়তাধীন বিষয়ের সাথে সম্পর্কযুক্ত। বেনিয়ামিনের চুরির অভিযোগে গ্রেফতার হওয়াতে অঙ্গী-কারে কোন হুটি দেখা দেয়নি।

তফসীরে-কুরতুবীতে এ আয়াত থেকে আরও একটি মাস'আলা বের করে বলা হয়েছেঃ এ বাক্য দ্বারা প্রমাণিত হয় যে, সাক্ষ্যদান জানার উপর নির্ভরশীল । ঘটনা সম্পর্কে জান যে কোন ভাবে হোক, তদনুযায়ী সাক্ষ্য দেওয়া যায়। তাই কোন ঘটনার সাক্ষ্য যেমন চাক্ষুষ দেখে দেওয়া যায়, তেমনি কোন বিশ্বস্ত ও নির্ভরযোগ্য ব্যক্তির কাছে গুনেও দেওয়া যায়। তবে আসল সূত্র গোপন করা যাবে না---বর্ণনা করতে হবে যে, ঘটনাটি সে নিজে দেখেনি---অমুক নির্ভরযোগ্য ব্যক্তির কাছে ভনেছে। এ নীতির ভিডি-তেই মালেকী মাযহাবের ফিকাহ্রিদগণ অন্ধ ব্যক্তির সাক্ষ্যকেও বৈধ সাব্যস্ত করেছেন।

আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে আরও প্রমাণিত হয় যে. কোন বাক্তি যদি সৎ ও সঠিক পথে থাকে; কিন্তু ক্ষেত্র এমন যে. অন্যেরা তাকে অসৎ কিংবা পাপ কাজে লিম্ত বলে সন্দেহ করতে পারে তবে তার পক্ষে এ সন্দেহের কারণ দূর করা উচিত, যাতে অন্যয়া কু-ধারণার গোনাহে লিম্ত না হয়। ইউসুফ (আ)-এর সাথে রুত পূর্ববর্তী আচরণের আলোকে বেনিয়ামিনের ঘটনায় ভাইদের সম্পর্কে এরাপ সন্দেহ স্টেট হওয়া দ্বাডাবিক ছিল যে, এবারও তারা মিথ্যা ও সত্যের আশ্রয় গ্রহণ করেছে। তাই এ সন্দেহ দুরীকরণের জন্য জনপদ অর্থাৎ মিসরবাসীদের এবং যুগপৎ কাক্ষেলার লোকজনের সাক্ষ্য উপস্থিত করা হয়েছে।

রসূনুল্লাহ্ (সা) ব্যক্তিগত আচরণের মাধ্যমেও এ বিষয়টির প্রতি গুরুত্ব আরোপ করেছেন। একবার তিনি উম্মুল-মু'মিনীন হযরত সাফিয়াা (রা)-কে সাথে নিয়ে মসজিদ থেকে এক গলি দিয়ে যাচ্ছিলেন। গলির মাথায় দু'জন লোককে দেখে তিনি দূর থেকেই বলে দিলেনঃ আমার সাথে 'সাফিয়া বিনতে হযাই' রয়েছে। ব্যক্তিদ্বয় আরম করলঃ ইয়া রাসুলাল্লাহ্, আপনার সম্পর্কেও কেউ কু-ধারণা করতে পারে ফি? তিনি বললেন হাা শয়তান মানুষের শিরা-উপশিরায় প্রভাব বিস্তার করে। কাজেই কারও মনে সন্দেহ সৃষ্টি করে দেওয়া বিচিন্ন নয়।--- (বুখারী, মুসলিম, কুরতুবী)

َقَالَ بَلْ سَوَلَتَ لَكُمُ ٱنْقُسُكُمُ امْرًا فَصَبْرُجَعِيْلُ عَسَى اللهُ انْ يَا تِبَينِ بِهِمْ جَمِبْعًا «إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيْمُ الْحَكِيْمُ ( وَنَوَلْ عَنْهُمْ وَ

**১**১8

مُنْهُ *مِ*نَ اَكُزُ ن تَنْكُرُ يُوسُفَحَتْ تَكُونُ حَ @ قَالَوْا تَالله تَفْتَهُ ا أَشْكُوْا بَنِّيْ وَحُزْنِي إِلَى الله **ی**نَ©قَال۱تَنَاً لَبُوْنَ بِيلِنِيَّ إِذْ هُبُوْا فَتَحَسَّمُ وَلا تَنَايْعُسُوًا حِنْ زُوْحِ اللهِ د إِنَّهُ لَا يَأْنِشُ مِ إِلَّا الْقَوْمُ الْكَفِرُونَ ٥

(৮৩) তিনি বললেন ঃ কিছুই না, তোমার মনগড়া একটি কথা নিয়েই এসেছ। এখন ধৈষঁ ধারণই উত্তম। সন্তবত আল্লাহ্ তাদের সবাইকে একসঙ্গে আমার কাছে নিয়ে জাসবেন। তিনিই সুবিজ, প্রজাময়। (৮৪) এবং তাদের দিক থেকে তিনি মুখ ফিরিয়ে নিলেন এবং বললেন ঃ হায় আফসোস ইউসুফের জন্য! এবং দুঃখে তাঁর চক্ষুদ্বয় সাদা হয়ে গেল। এবং অসহনীয় মনন্তাপে তিনি ছিলেন ক্লিণ্ট। (৮৫) তারা বলতে লাগল ঃ আল্লাহ্র কসম! আপনি তো ইউসুফের সমরণ থেকে নির্ত হবেন না। যে পর্যন্ত মরণাপশ্ন না হয়ে যান কিংবা য়ত্যুবরণ না করেন। (৮৬) তিনি বললেন ঃ আমি তো আমার দুঃখ ও অস্থিরতা আল্লাহ্র সমীপেই নিবেদন করছি এবং আল্লাহ্র পক্ষ থেকে আমি যা জানি, তা তোমরা জান না! (৮৭) বৎসগণ। যাও, ইউসুফ ও তার ডাইকে তালাশ কর এবং আল্লাহ্র রহমত থেকে নিরাশ হয়ো না। নিশ্চয় আল্লাহ্র রহ্নমত থেকে কাফির সম্প্র-দায় ব্যতীত অন্যাকেউ নিরাশ হয়া না।

## তফসীরের সার-সংক্ষেপ

ইয়াকুব (আ) (ইউসুফের ব্যাপারে তাদের সবার প্রতি বীতশ্রদ্ধ হয়ে পড়েছিলেন। তাই পূর্বেকার ঘটনার অনুরূপ মনে করে) বলতে লাগলেন ঃ (বেনিয়ামিন চুরিতে ধৃত হয়নি;) বরং তোমরা মনগড়া একটি বিষয় গড়ে নিয়েছ। অতএব (পূর্বেকার মত) সবরই করব, যাতে অভিযোগের লেশমার থাকবে না। আল্লাহ্র কাছ থেকে (আমার) অশা যে, তিনি তাদের সবাইকে (অর্থাৎ ইউসুফ বেনিয়ামিন ও মিসরে অব-হানরত বড় ভাই---এই তিনজনকে) আমার কাছে একসঙ্গে পৌছে দেবেন। কেননা তিনি (বান্ডব অবন্থা সম্পর্কে) খুবই জাত, (তাই তিনি সবারই খবর জানেন যে, তারা কোথায় এবং কি অবন্থায় আছে। তিনি) খুবই প্রভাময়। (যখনই মিলিত করতে চাইবেন, তখন হাজারো কারণ ও পন্থা ঠিক করে দেবেন)। এবং (এ উত্তর দিয়ে

তাদের পক্ষ থেকে ব্যথা পাওয়ার কারণে ) তাদের দিক থেকে অন্যদিকে মুখ ফিরিয়ে নিলেন এবং (এ নতুন ব্যথার ফলে পুরাতন ব্যথা তাজা হয়ে যাওয়ার কারণে ইউ-সুফকে স্মরণ করে বলতে লাগলেন, হায় ইউসুফ ! আফসোস ! এবং ব্যথায় কাঁদতে কাঁদতে ) তাঁর চোখ দুটি যেত বর্ণ হয়ে গেল। ( কেননা অধিক কান্নার ফলে চোখের কৃষ্ণতা হ্রাস পায় এবং চোখ অনুজ্জুল অথবা জ্যোতিহীন হয়ে পড়ে) এবং তিনি (মনো-বেদনায় ভেতরে ভেতরেই) ক্ষয়িত হচ্ছিলেন (ফেননা, তীর মনোকল্টের সাথে তীর দমন সংযুক্ত হলে ক্ষয়ের অবস্থা স্পিট হয় ; ধৈর্যশীলরা এ ধরনের অবস্থার সম্মুখীন হন)। ছেলেরা বলতে লাগলঃ আল্লাহ্র কসম, (মনে হয়), আপনি সদাসবঁদা ইউ-সুফের স্মরণেই ব্যাপৃত থাকবেন ; এমন কি শুকিয়ে মরণাপন্ন হয়ে যাবেন কিংবা মরেই যাবেন (অতএব এত দুঃখে ফারদা কি?) ইয়াকুব (আ) বললেনঃ ( আমার কান্নায় তোমাদের অসুবিধা কি ? ) আমি তো আমার দুঃখ ও ব্যথা একমাত্র আভাহ্র কাছেই **প্রকাশ করি (তোমাদেরকে তো কিছু বলি না** ) এবং আল্লাহ্র ব্যাপার আমি যতটুকু জানি তোমরা জান না। ('আল্লাহ্র ব্যাপার' বলে হয় অনুগ্রহ, রুপা ও রহমত বোঝানো হয়েছে, না হয় সবার সাথে মিলনের ইলহাম বোঝানো হয়েছে : প্রত্যক্ষভাবে হোফ কিংবা ইউসুফের সেই ঋপের মাধ্যমে, যার ব্যাখ্যা এখনও পর্যন্ত বাস্তবায়িত হচ্ছিল না কিন্তু অবশ্যভাবী ছিল )। বৎসগণ! (আমি তো ওধু আল্লাহ্র দরবারেই দুঃখ প্রকাশ করি। কারণাদির স্রষ্টা তিনিই। কিন্তু বাহ্যিক তদবীর তোমরাও কর এবং একবার আবার সফরে ) যাও (এবং ) ইউসুফ ও তার ভাইকে খোঁজ কর ( অর্থাৎ এমন পহা অবেষণ **কর, যশ্বারা ইউসুফের সন্ধান মেলে এবং বেনিয়ামিনকে মুক্ত করা যায় ) এবং আলাহ্র** রহমত থেকে নিরাশ হয়ো না। নিশ্চয় আন্ধাহ্র রহমত থেকে তারাই নিরাশ হয়, যারা কাফির।

# আনুষলিক ভাতব্য বিষয়

ইয়াকুব (আ)-এর ছোট ছেলে বেনিয়ামিন মিসরে গ্রেফতার ২ওয়ার পর তাঁর ভাতারা দেশে ফিরে এল এবং ইয়াকুব (আ)-কে যাবতীয় রুডান্ত গুনাল। তারা তাঁকে আগ্রন্ড করতে চাইল যে, এ ব্যাপারে তারা সম্পূর্ণ সত্যবাদী। বিশ্বাস না হলে মিসর-বাসীদের কাছে কিংবা মিসর থেকে কেনানে আগত কাফেলার লোকজনের কাছে জিভেস করা যায়। তারাও বলবে যে, বেনিয়ামিন চুরির কারণে গ্রেফতার হয়েছে। ইউসুফ (আ)-এর ব্যাপারে ছেলেদের মিখ্যা একবার প্রমাণিত হয়েছিল। তাই এবারও ইয়াকুব (আ) বিশ্বাস করতে পারলেন না; যদিও বান্তবে এ ব্যাপারে তারা বিন্দুমাত্রও মিথ্যা বলেনি। এ কারণে এ ক্ষেত্রেও তিনি ঐ বাক্যাই উচ্চারণ করলেন, যা ইউসুফ (আ)-এর নিখোঁজ হওয়ার সময় উচ্চারণ করেছিলেন।

**কিন্ত আমি এবা**শ্বও সবর করব। সবরই আমার জন্য উত্তম।

এ থেকেই কুরতুনী বলেন ঃ মুজতাহিদ ইজতিহাদের মাধ্যমে যে কথা বলেন তা দ্রান্তও হতে পারে। এমনকি, পয়গম্বরও যদি ইজতিহাদ করে কোন কথা বলেন, তবে প্রথম পর্যায়ে তা সঠিক না হওয়াও সম্ভবপর। যেমন, এ ব্যাপারে হয়েছে। ইয়াকুব (আ) ছেলেদের সত্যকেও মিথ্যা মনে করে নিয়েছেন। কিন্তু পয়গম্বরগণের বৈশিল্ট্য এই যে, আল্লাহ্র পক্ষ থেকে তাদেরকে দ্রান্তি থেকে সরিয়ে দেওয়া হয়। কাজেই পরিণামে তাঁরা সত্যে উপনীত হন।

এমনও হতে পারে যে, 'মনগড়া কথা' বলে ইয়াকুব (আ) ঐ কথা বুঝিয়েছেন যা মিসরে গড়া হয়েছিল। অর্থাৎ একটি বিশেষ উদ্দেশ্য সাধনের নিমিন্ত কৃত্রিম চুরি দেখিয়ে বেনিয়ামিনকে গ্রেফতার করে নেওয়া। অবশ্য ডবিষ্যতে এর পরিণাম চমৎকার আক্ষারে প্রকাশ পেত। আয়াতের পরবর্তী বাক্যে এ দিকে ইঙ্গিতও হতে পারে। বলা

মোট কথা, ইয়াকুব (আ) এবার ছেলেদের কথা মেনে নেন নি। এই না-মানার তাৎপর্য ছিল এই যে. প্রকৃতপক্ষে কোন চুরিও হয়নি এবং বেনিয়ামিনও গ্রেফতার হয়নি। এটা যথাম্থানে নিভুঁল ছিল। কিন্তু ছেলেরা নিজ জানমতে যা বলেছিল, তাও ভ্রান্ত ছিল না।

ছিল। এ সময় দৃষ্টিশক্তি প্রায় লোপ পেয়েছিল। বুঠু --- অর্থাৎ অতঃপর তিনি

স্তব্ধ হয়ে গেলেন। কারও কাছে নিজের মনোবেদনা প্রকাশ করতেন না। 🔒 🕺 শব্দটি

্শের্ড থেকে উদ্তৃত। এর অর্থ বন্ধ হয়ে যাওয়া এবং ভরে যাওয়া। উদ্দেশ্য এই যে, দুঃখ ও বিষাদে তাঁর মন ভরে গেল এবং মুখ বন্ধ হয়ে গেল। কারও কাছে তিনি দুঃখের কথা বর্ণনা করতেন না।

5 .--

এ কারণেই 📕 🕺 শব্দটি ক্রোধ সংবরণ করা অর্থে ব্যবহৃত হয়। অর্থাৎ মন ক্রেধে পরিপূর্ণ হওয়া সভেও মুখ অথবা হাত দারা ক্রোধের কোন কিছু প্রকাশ না অর্থাৎ যে ব্যক্তি ---- مو مس يكظم الغيظ يا جر ४ الله পাওয়া। হাদীসে আছে ঃ **র্কোধ** সংবরণ করে এবং শক্তি থাকা সত্ত্বে রোধ প্রকাশ করে না, আল্লাহ্ তা'আলা তাকে বড় প্রতিদান দেবেন।

এক হাদীসে আছে, হাশরের দিন আল্লাহ তা'আলা এরাপ লোফদেরফে প্রকাশ্য সমাবেশে এনে বলবেন ঃ জান্নাতের নিয়ামতসমূহের মধ্যে যেটি ইচ্ছা, গ্রহণ কর ।

ইমাম ইবনে জরীর এ প্রসঙ্গে এফটি হাদীস বর্ণনা করেছেন যে, বিপদ মুহূর্তে عَدْ اللَّهُ وَ إِذًا إِلَى مَ المَعْدِينَ عَدَى اللَّهُ وَ إِذًا إِلَى مَ إِنَّا عَدَوْنَ الْمُ وَ إِذًا إِلَى কল্ট থেকে মুক্তি দেওয়ার ব্যাপারে এ বাক্যটি অত্যন্ত ক্রিয়াশীল। উম্মতে মুহাম্মদীর বৈশিষ্ট্য এডাবে জানা গেছে যে, তীব্র দুঃখ ও আঘাতের সময় ইয়াকুব (আ) এ বাকা-छित अन्निरार्ज العندي على يو سلا العناق المعنى على يو سلا المحرف المحرف المحرف المحرف المحرف المحرف المحرف الم এ হাদীসটি ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেছেন ।

**ইউসুফের প্রতি ইয়াকুব (আ)-এর গড়ীর মহব্বতের কারণ ঃ** ইউসুফ (আ)-এর প্রতি হযরত ইয়াকুব (আ)-এর অসাধারণ মহন্যত ছিল। ইউসুফ (আ) নিখোঁজ হয়ে গেলে তিনি একেবারেই হতোদ্যম হয়ে পড়েন। কোন কোন রেওয়ায়েতে পিতা-ছেলের বিচ্ছেদের সময়কাল চল্লিশ বছর এবং কোন কোন রেওয়ায়েতে আশি বছর বল। হয়েছে। দীর্ঘ সময় তিনি ছেলের শোকে কাঁদতে কাঁদতে অতিবাহিত করেন। ফলে তাঁর দৃষ্টি-শক্তি রহিত হয়ে যায় । সম্তানের মহকাতে এতটা বাড়াবাড়ি বাহাত পয়গন্ধরসুলভ পদ-মর্যাদার পক্ষে শোভনীয় নয়। কোরআন পাকে সন্তান-সন্ততিকে 'ফিতনা' আখ্যা দিয়ে वला इश्लाह : أَنْهَا أَمُوا لَكُمْ وَأَوْلَا دَكُمْ نَتَلَقَّ अर्था रायह : أَنْهَا مَوَا لَكُمْ وَأَوْلَا دَكُمْ ও সন্তান-সন্ততি ফিতনা ও পরীক্ষা বৈ নয়। পক্ষান্তরে কোরআন পাকের ভাষায় পয়গ-श्रतगालत मान हाए अरे : المد الد او: इ अत्र मान हाए अरे : إ نا أ خَلَصْنَا هُمْ بِتَحَسَلَةُوَ حُرى الد পয়গম্বরগণকে একটি বিশেষ গুণে গুণাশ্বিত করেছি। সে গুণ হচ্ছে পরকালের স্মরণ। মালেক ইবনে দীনারের মতে এর অর্থ এই যে, আমি তাঁদের অন্তর থেকে সাংসারিক মহব্বত বের করে দিয়েছি এবং ওধু আখিরাতের মহব্বত দারা তাদের অন্তর পরিপূর্ণ

করে দিয়েছি। কোন বস্তু গ্রহণ ও প্রত্যাখ্যানের ব্যাপারে তাঁদের একমার লক্ষা হচ্ছে

১১৮

আখিরাত।

সূরা ইউসুফ

এ বর্ণনা থেকে এ সন্দেহ আরও কঠিনভাবে প্রতীয়মান হয় যে, ইয়াকুব (অা)-এর সন্তানের মহব্বতে এতটুকু ব্যাকুল হয়ে পড়া কেমন করে গুদ্ধ হতে পারে ?

কাষী সানাউল্লাহ্ পানিপথী (র) তক্ষসীরে মাযহারীতে এ প্রশ্ন উল্লেখ করে হযরত মুজাদিদে-আলফেসানীর এক বিশেষ বস্তুব্য উদ্ধৃত করেছেন। এর সারমর্ম এই যে, নিঃসন্দেহে সংসার ও সংসারের উপকরণাদির প্রতি মহব্বত নিন্দনীয়। কোরআন ও হাদীসের অসংখ্য বর্ণনা এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। কিন্তু সংসারের যেসব বস্তু আখিরাতের সাথে সম্পর্কযুক্ত, সেগুলোর মহকতে প্রকৃতপক্ষে আখিরাতেরই মহব্বত। ইউসুফ (আ)-এর গুণ-গরিমা শুধু দৈহিক রাপ-সৌন্দর্যের মধ্যেই সীমাবদ্ধ ছিল না বরং পয়গন্ধরসুলভ পবিরতা ও চারিগ্রিক সৌন্দর্যও এর অন্তর্ভু জ ছিল। এ সমল্টির কারণে তাঁর মহব্বত সং-সাল্লের মহব্বত ছিল না বরং প্রকৃতপক্ষে আখিরাতের মহব্বত ছিল।

এখানে এ বিষয়টিও প্রণিধানযোগ্য যে, এ মহব্বত যদিও প্রকৃতপক্ষে সংসারের মহব্বত ছিল না, কিন্তু সর্বাবন্থায় এতে একটি সাংসারিক দিকও ছিল। এ জন্যই এটা হযরত ইয়াকুব (আ)-এর পরীক্ষার কারণ হয়েছে এবং তাঁকে চল্লিশ বছরের সুদীর্ঘ কিচ্ছেদের অসহনীয় যাতনা ডোগ করতে হয়েছে। এই ঘটনার আদ্যোপান্ত এ বিষয়ের সাক্ষা দেয় যে, আলাহ তা'আলার পক্ষ থেকে এমন সব পরিস্থিতির উত্তব ঘটেছে, যাতে ইয়াকুব (আ)-এর যাতনা দীর্ঘ থেকে দীর্ঘতর হয়ে গেছে । নতুবা ঘটনার গুরুতে এত গভীর মহকাত পোষণকারী পিতার পক্ষে পুরদের কথা ওনে নিশ্চুপ ঘরে বসে থাকা কিছুতেই সম্ভবপর হত না, বরং তিনি অবশ্যই অকুস্থলে পৌছে খোঁজ-খবর নিতেন। ফরে তখনই যাতনার পরিসমাণিত ঘটতে পারত। ফিন্তু আল্লাহ্র পক্ষ থেকেই এমন পরিছিতির উদ্ভব হয়েছে যে, তখন এদিফে দৃষ্টি যায়নি। এরপর ইউসুফ (আ)-ফে পিতার সাথে যোগাযোগ করতে ওহীর মাধ্যমে নিষেধ করা হল। ফলে মিসরেরশাসন-ক্ষমতা হাতে পেয়েও তিনি যোগাযোগের কোন পদক্ষেপ গ্রহণ করেন নি। এর চাইতে বেশি ধৈষ্যের বাঁধ ডেঙে দিওয়ার মত ঘটনাবলী তখন ঘটেছে, যখন ইউসুফ-ভাতারা বার বার-মিসর গমন করতে থাকে। তিনি তখনও ডাইদের কাছে গোপন রহস্য খোলেন নি এবং পিতাকে সংবাদ দেওয়ার চেল্টা করেন নি, বরং একটি কৌশলের মাধ্যমে অপর ডাইকেও নিজের কাছে আটকে রেখে পিতার মর্মবেদনাকে দ্বিগুণ করে দেন। এসব কর্মকাণ্ড ইউসুফ (আ)-এর মত একজন মনোনীত পয়গন্বর দ্বারা ততক্ষণ সঙ্কবপর নয়, যতক্ষণ না তাঁকে ওহীর মাধ্যমে নির্দেশ দেওয়া হয়। এ কারণেই কুরতুবী প্রমুখ তফসীরবিদ ইউসুষ্ণ (আ)-এর এসব কর্মকাঙকে আল্লাহ্র ওহীর ফলশুচতি সাব্যস্ত করেছেন। কোর-

والله ا علم ا वारकाও अगिरक देशिত तराराह لذ لك كد نا لهو سف जातन ا

مر الله تَعْتَرُونَ مَنْ الله الله عَدَا الله عَدَا الله عَدَا الله عَدَا الله عَدَا الله عَدَا الله عن عمر ال

সত্তেও এমন অভিযোগহীন সবর দেখে বলতে লাগলঃ আল্লাহ্র কসম, আপনি তো সদা-সর্বদা ইউসুফকেই স্মরণ করতে থাকেন। ফলে হয় আপনি অসুস্থ হয়ে পড়বেন, না হয়

১১৯

মরেই যাবেন। (প্রত্যেক আঘাত ও দুংখের একটা সীমা আছে। সাধারণত সময় অতিবাহিত হওয়ার সাথে সাথে মানুষ দুঃখ-বেদনা ডুলে যায়। কিন্তু আপনি এত দীর্ঘদিন অতি-বাহিত হওয়ার পরও প্রথম দিনের মতই রয়েছেন এবং আপনার দুঃখ তেমনি সতেজ রয়েছে।)

रेशाकूव (जा) हिलामत कथा अन वत्तालन: إَذَى رَحَزُنُي رَحَزُنُي أَشْكُوا بَتَّى رَحَزُنُي الله हिलामत कथा अन वत्तालन:

لَّى اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ المَا عَلَيْهُ عَلَيْ اللَيْنَا عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْكُ عَلَيْهُ عَلَيْكُ عَلَيْكُ

ইউসুফ ও তার ডাইকে খোজ কর এবং আল্লাহ্র রহমত থেকে নিরাশ হয়ো না। কেননা, কাফির ছাড়া কেউ তাঁর রহমত থেকে নিরাশ হয়ে না। কেননা,

ইয়াকুব (আ) এতদিন পর ছেলেদেরকে আদেশ দিলেন যে. যাও। ইউসুফ ও তার ভাইয়ের খোঁজ কর এবং তাদেরকে পাওয়ার ব্যাপারে নিরাশ হয়ো না। ইতিপূর্বে কখনও তিনি এমন আদেশ দেন নি। এটা তকদীরেরই ব্যাপার। ইতিপূর্বে তাদেরকে পাওয়া তকদীরে ছিল না। তাই এরপ ফোন কাজও করা হয়নি। এখন মিলনের মুহূর্ত ঘনিয়ে এসেছিল। তাই আল্লাহ্ তা'আলা এর উপযুক্ত তদবীরও মনে জাগিয়ে দিলেন।

উভয়কে খোঁজ করার স্থান মিসরই সাব্যস্ত করা হল। এটা বেনিয়ামিনের বেলায় নিদিল্টই ছিল কিন্তু ইউসুফ (আ)-কে মিসরে খোঁজ করার বাহাত কোন ভারণ ছিল না। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা যখন কোন কাজের ইচ্ছা করেন, তখন এর উপযুক্ত কারণাদিও উপস্থিত করে দেন। তাই এবার ইয়াকুব (আ) সবাইকে খোঁজ করার জন্য ছেলেদেরকে আবার মিসর যেতে নির্দেশ দিলেন। কেন্ট কেন্ট বলেন ঃ আয়ীখে-মিসর কর্তৃ ক ছেলেদের রসদপত্রের মধ্যে পণ্য ফ্লেরত দেওয়ার ঘটনা থেকে ইয়াকুব (আ) প্রথম বার আঁচ করতে পেরেছিলেন যে, এই আয়ীখে-মিসর খুবই ভদ্র ও দয়ালু ব্যক্তি। বিচিগ্র নয় যে, সে-ই তাঁর হারানো ইউসুফ।

নির্দেশ ও মাস'জালা: ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ ইয়াকুব (আ)-এর ঘটনা থেকে প্রমা-ণিত হয় যে, জান, মাল ও সন্তান-সন্ততির ব্যাপারে কোন বিপদ ও কল্ট দেখা দিলে প্রত্যেক মুসলমানের উপর ওয়াজিব হচ্ছে সবর ও আল্লাহ্র ফয়সালায় সন্তল্ট থাকার মাধ্যমে এর প্রতিকার করা এবং ইয়াকুব (আ) ও অন্যান্য পয়গন্বরের অনুসরণ করা। হাসান বসরী (রহ) বলেন ঃ মানুষ যত ঢোক গিলে, তন্মধ্যে দু'টি ঢোকই আল্লাহ্র কাছে অধিক প্রিয়। এক. বিপদে সবর ও দুই. ক্রোধ সংবরণ।

হাদীসে আবু হরায়রার রেওয়ায়েতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-এর উজি বণিত রয়েছে যে.

بن لم يصهر অর্থাৎ যে ব্যক্তি স্বীয় বিপদ সবার কাছে বর্ণনা করে. সে সবর করেন।

হযরত ইবনে আব্বাস বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা ইয়াকুব (আ)-কে সবরের কারণে শহীদদের সওয়াব দান করেছেন। এ উম্মতের মধ্যেও যে ব্যক্তি বিপদে সবর করবে, তাকে এমনি প্রতিদান দেওয়া হবে। ক্র

ইমাম কুরতুবী ইয়াকুব (আ)-এর এই অগ্নি পরীক্ষার কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন ঃ একদিন ইয়াকুব (জা) ত হাজ্জুদের নামায় পড়ছিলেন। আর তাঁর সামনে ঘুমিয়ে ছিলেন ইউসুফ (আ)। হঠাৎ ইউসুফ (আ)-এর নাক ডাকার শব্দ গুনে তাঁর মনোযোগ সেদিকে নিবদ্ধ হয়ে গেল। এরপন্ন দ্বিতীয় ও তৃতীয়বারও এমনি হল। তখন আল্লাহ্ তা'আলা ফেরেশতা-দেরকে বললেন ঃ দেখ, আমার দোস্ত ও মকবুল বান্দা আমাকে সম্বোধন করার মাঝখানে অন্যের দিকে মনোযোগ দিচ্ছে। আমার ইয্যত ও প্রতাপের কসম, আমি তার চক্ষুত্বয় উৎপাটিত করে দেব, যদ্দ্বারা সে অন্যের দিকে তাকায় এবং যার দিকে মনোযোগ দিয়েছে, তাকে দীর্ঘকালের জন্য বিচ্ছিন্ন করে দেব। কোন কোন রেওয়ায়েতেও এ ঘটনাটি বর্ণিত হয়েছে।

তাই বুখারীর হাদীসে হুযরত আয়েশা (রা)-র রেওয়ায়েতে বণিত হয়েছে যে, তিনি রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে জিজেস করলেন ঃ নামাযে অন্য দিন্দে তাকানো কেমন ? তিনি বললেন ঃ এর মাধ্যমে শয়তান বান্দার নামায ছোঁ মেরে নিয়ে যায়।

دَخَلُوا عَلَيْهِ قَالُوًا ۖ يَأَيُّهُمَا الْعَزِبْزُ مَشَنَّا وَأَهْلَنَا الْعَ صَاعَةٍ مُّزُجِبةٍ فَأَوْفِ لَنَا الْكَيْل وَ تَصَدَّقْ عَلَيْنَا وإِنَّ <u>يْتَصَدِّقِينَ</u> قَالَ هَلْ عَلِينَهُ مَ إذ انْتُمْ جْعِلُوْنَ ۞ قَالُوُاءَ إِنَّكَ لَانْتَ يُوْسُفُ \* قَالَ أَنَّا سُفُ وَلْهِذَا آرْجَى حَدْ مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا وَإِنَّهُ مَنْ يَبْتَقِ لله لا يُضِيعُ أَجْرَالْمُحْسِنِيْنَ ﴿ قَالُوُا تَاللَّهِ لَقَدُ أَنْزَلِهُ اللَّهُ عَلَيْنَ بِيْنَ ، قَالَ لا تَنْزِيْبَ عَلَىكُمُ الْيُوْمُ يَغْفِي ا

لَكُمْرُ فَهُوَ أَرْتَمُ الرَّحِيْنَ.

(৮৮) গুতঃপর যখন তারা ইউসুফের কাছে গৌছল তখন বললঃ হে আযীয, আমরা ও আমাদের পরিবারবর্গ কল্টের সম্মুখীন হয়ে পড়েছি এবং আমরা অপর্যাগত পুঁজি নিয়ে এসেছি। অতএব আপনি আমাদেরকে পুরাপুরি বরাদ্দ দিন এবং আমাদেরকে দান করুন। আলাহ্ দাতাদেরকে প্রতিদান দিয়ে থাকেন। (৮৯) ইউসুফ বললেন ঃ তোমাদের জানা আছে কি, যা তোমরা ইউসুফ ও তার ডাইয়ের সাথে করেছ, যখন তোমরা অপরিণামদশী ছিলে? (৯০) তারা বলল, তবে কি তুমিই ইউসুফ ! বললেন ঃ আমিই ইউসুফ এবং এ হল আমার সহোদর ডাই। আলাহ্ আমাদের প্রতি অনুগ্রহ করেছেন। নিশ্চয়, যে তাকওয়া অবলম্বন করে এবং সবর করে, আলাহ্ এমেন সংকর্মশীলদের প্রতিদান বিনল্ট করেন না। (৯১) তারা বলল ঃ আল্লাহ্র কসম, আমাদের চাইতে আল্লাহ্ তোমাকে পছন্দ করেছেন এবং জামরা অবশ্যই অপরাধী ছিলাম। (৯২) বললেন, আজ তোমাদের বিরুদ্ধে কোন অডিযোগ নেই। আলাহ্ তোমাদেরকে ক্ষমা কর্ফন। তিনি সব মেহেরবানের চাইতে অধিক মেহেরবান।

## তফসীরের সার-সংক্ষেপ

তারা মিসর রওয়ানা হল। কেননা, বেনিয়ামিনকে মিসরেই রেখে এসেছিল। তারা হয়ত মনে করে থাকবে যে, যারঠিকানা জানা আছে, প্রথমে তাকেই বাদশাহর কাছে চেয়ে আনার চেল্টা করা দরকার। এরপর ইউসুফের ঠিকানা তালাশ করা যাবে। মোট কথা, মিসরে পৌছে ] যখন ইউসুফ (আ)-এর কাছে ( যাকে তারা আযীয় মনে করত ) পৌছল, (এবং খাদ্য-শস্যেরও প্রয়োজন ছিল ৷ তাই মনে করল যে, খাদ্যশস্যের বাহানায় আষীয়ের কাছে পৌছব এবং খরিদ প্রসঙ্গে খোশামোদের কথাবার্তা বলব। যখন মন নরম ও প্রফুল্ল পেখব. তখন বেনিয়ামিনের মুক্তির দরখান্ত করব। তাই প্রথমে খাদ্যশস্য নেওয়ার ব্যাপারে কথাবার্তা ওরু করল এবং ) বলতে লাগল ঃ হে আষীয়। আমরা এবং আমাদের পরিবারের সবাই ( দুর্ভিক্ষের কারণে ) খুবই কল্টে আছি। ( আমরা এমনভাবে দারিদ্র্যে বেল্টিত আছি যে, খাদ্যশস্য ব্রুয় করার জন্য প্রয়োজনীয় মুদ্রাও যোগাড় করা সম্ভব হয়নি )। আমরা কিছু অকেজো বস্তু নিয়ে এসেছি। অতএব আপনি ( এ রুটি উপেক্ষা কয়ে ) খাদাশস্যের পুরাগুরি বরান্দ দিয়ে দিন ( এবং এ রুটির কারণে খাদ্যশস্থের পরিমাণ হাস করবেন না ) এবং ( আমাদের ক্যেন অধিকারনেই) আমাদেরকে খয়রাত (মনে করে) দিয়ে দিন। নিশ্চয় আল্লাহ্ তা'আলা খন্নরাত দাতাদেরকে (সত্যিকার খয়রাত দিক বা সুযোগ-সুবিধা দান করুক, এটাও খয়রাতেরই মত ) উত্তম প্রতিদান দেন ( মু'মিন হলে আখিরাতেও, নতুবা ওধু দুনিয়াতেই )। ইউসুফ ( তাদের কাতরোক্তি গুনে স্থির থাকতে পারলেন না এবং নিজেকে প্রকাশ করে দিতে চাইলেন। এটাও আশ্চর্য নয় যে, তিনি অস্তরের নূর দারা জেনে নিয়েছিলেন যে, এবার তারা তালাশ

করার উদ্দেশ্যে আগমন করেছে এবং তাঁর কাছে এটাও হয় তো প্রকাশিত হয়ে গিয়েছিল যে, বিক্ছেদের দিন ফুরিয়ে এসেছে। অতঃপর পরিচয়ের ভূমিকা হিসেবে) বললেন ঃ (বল,) তোমাদের স্মরণ আছে কি, যা তোমরা ইউসুফ ও তাঁর ডাইয়ের সাথে ( ব্যবহার ) করেছিলে, যখন তোমাদের মূর্খতার দিন ছিল ? [ এবং ভালমন্দের বিচার ছিল না। এ কথা গুনে প্রথমে তারা স্তম্ভিত হয়ে গেল যে, ইউসুফের ঘটনার সাথে আযীযে-মিসরের কি সম্পর্ক ? ইউসুফ (আ) বাল্যকান্দে যে স্বপ্ন দেখেছিলেন এবং যে জন্য তারা তাঁর প্রতি হিংসাপরায়ণ হয়ে উঠে-ছিল তম্বারা প্রবল সন্তাবনা ছিলই যে, ইউসুফ সন্তবত খুব উচ্চ মর্তবায় পৌছবে। ফলে তাঁর সামনে আমাদেরকে মন্ডক নত করতে হবে। এ কারণে এ কথা গুনে তাদের মনে সন্দেহ দেখা দিল এবং চিন্তা করে কিছু কিছু চিনল। আরও অনুসন্ধানের উদ্দেশ্যে ] তারা বলতে লাগল ঃ সত্যি সত্যি তুমিই কি ইউসুফ ? তিনি বললেন ঃ (হঁ্যা) আমিই ইউসুফ, আর এ হল ( বেনিয়ামিন ) আমার সহোদর ডাই। ( এ কথা জুড়ে দেওয়ার কারণ নিজের পরিচয়কে জোরদার করা কিংবা এটা তাদের মিশনের সাফলোর সুসংবাদ যে. তোমরা যাদেরকে তালাশ করতে বেরিয়েছ, আমরা উডয়েই এক জায়গায় একর রয়েছি )। আমাদের প্রতি আল্লাহ্ তা'আলা অনুগ্রহ করেছেন (যে, আমাদের উভয়কে প্রথমে সবর ও তাকওয়ার তওফিক দিয়েছেন। এরপর এর বরকতে আমাদের ফণ্টকে সুখে, বিচ্ছেদকে মিলনে এবং অর্থ ও প্রভাব-প্রতিপন্তির স্বস্কতাকে প্রাচুর্যে রাপান্তরিত করে দিয়েছেন।) বাগুবিকই যে গোনাহ্ থেকেবেঁচে থাকে এবং (বিপদাপদে) সবর করে, আলাহ্তা'আলা এহেন সৎকর্মীদের প্রতিদান নল্ট করেন না। তারা (সব অতীত কাহিনী স্মরণ করে অনুতপ্ত হল এবং ক্ষমা প্রার্থনার সুরে) বলতে লাগল ঃ 🛛 আস্লাহ্র কসম, নিশ্চয় তিনি তোমাকে আমাদের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছেন (এবং তুমি এরই যোগ্য ছিলে) এবং ( আমরা যা কিছু করেছি ) নিশ্চয় আমরা ( তাতে ) দোষী ছিলাম (আক্লাহর ওয়াস্তে মাফ করে দাও)। ইউসুফ (আ) বললেন ঃ না, তোমাদের বিরুদ্ধে আজ ( আমার পক্ষ থেকে ) কোন অভিযোগ নেই। ( নিশ্চিন্ত থাক। আমার মন পরিষ্কার হয়ে গেছে )। আল্লাহ্ ত'আলা তোমাদের দোষ ক্ষমা করুন এবং তিনি সব মেহেরবানের চাইতে অধিক মেহেরবান। [তিনি তওবাকারীর দোষ ক্ষমাই করেন। এ দোয়া থেকে আরও জানা গেল যে, ইউসুফ (আ)-ও তাদেরকে ক্ষমা করেছেন ]।

# আনুষঙ্গিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে ইউসুফ (আ) ও তাঁর ভাইদের অবশিপ্ট কাহিনী বর্ণিত হয়েছে। তাদের পিতা ইয়াকুব (আ) তাদেরকে আদেশ করেন যে যাও ইউসুফ ও তাঁর ভাইকে তালাশ কর। এ আদেশ পেয়ে তারা তৃতীয়বার মিসর সফরে রওয়ানা হয়। কেননা বেনিয়ামিন যে সেখানে আছে, তা জানাই ছিল। তাই তার মুক্তির জন্য প্রথমে চেপ্টা করা দরকার ছিল। ইউসুফ (আ) মিসরে রয়েছেন বলে যদিও জানা ছিল না কিন্তু যখন কোন কাজের সময় এসে যায়, তখন মানুষের চেপ্টা-চরিব্র অজান্তেও সঠিক পথেই এগুতে থাকে। এক হাদীসে রয়েছে,যখন আল্লাহ্ তা'আলা কোন কাজের ইচ্ছা করেন, তখন তার কারণাদি আপনা-আপনি উপস্থিত করে দেন। তাই ইউসুফকে তালাশ করার জন্যও অজান্তে মিসর সফরই উপযুক্ত ছিল। এছাড়া খাদ্যশস্যেরও প্রয়োজন ছিল। এটাও এক কারণ ছিল যে, খাদ্যশস্য চাওয়ার বাহানায় আষীযে-মিসরের সাথে সাক্ষাত হবে এবং তাঁর কাছে বেনিয়ামিনের মুজির ব্যাপারে আবেদন করা যাবে ।

مَنْ مَا مَ مَا مُ مَا مَ م

নির্দেশ মোতাবেক মিসরে পৌঁছল এবং আযীয়ে-মিসরের সাথে সাক্ষাত করল, তখন নিতান্ত কাতরভাবে কথাবার্তা শুরু করল। নিজেদের দরিদ্রতা ও নিঃশ্বতা প্রকাশ করে বলতে লাগল ঃ হে আয়ীয়। দুর্জিক্ষের কারণে আমরা পরিবারবর্গ নিয়ে খুবই কল্টে আছি। এমন কি, এখন খাদ্যশস্য কেনার জন্য আমাদের কাছে উপযুক্ত মূল্যও নেই। আমরা অপারক হয়ে কিছু অকেজো বস্তু খাদ্যশস্য কেনার জন্য নিয়ে এসেছি। আপনি নিজ চরিগ্রন্ডণে এসব অকেজো বস্তু কবূল করে নিন এবং পরিবর্তে আমাদেরকে পুরাপুরি খাদ্যশস্য দিয়ে দিন, যা উত্তম মূল্যের বিনিময়ে দেওয়া হয়। বলা বাহল্য, আমাদের কোন অধিকার নেই। আপনি খয়রাত মনে করেই দিয়ে দিন। নিশ্চয় আল্লাহ্ তাণ্আলা খয়রাতদাতোকে উত্তম পুরস্কার দান করেন।

আকেজো বস্তুগুলো কি ছিল, কোরআন ও হাদীসে তার কোন সুস্পষ্ট বর্ণনা নেই। তফ্রসীরবিদগণের উক্তি বিভিন্নরূপ। কেউ বলেন ঃ এগুলো ছিল কৃষ্ণিম রৌপ্য মুদ্রা, যা বাজারে অচল ছিল। কেউ বলেন ঃ কিছু ঘরে বাবহারযোগ্য আসবাবপত্র ছিল। এ হচ্ছে হঁ শব্দের অনুবাদ। এর আসল অর্থ এমন বস্তু যা নিজে সচল নয় বরং জোরজবরদন্তি সচল করতে হয়।

ইউসুফ (আ) ভাইদের এহেন মিসকীনসুলভ কথাবার্তা শুনে এবং দুরবস্থা দেখে ব্রভাবগতভাবে প্রকৃত অবস্থা প্রকাশ করে দিতে বাধ্য হচ্ছিলেন। ঘটনা প্রবাহে অনুমিত হয় যে, ইউসুফ (আ)-এর উপর স্বীয় অবস্থা প্রকাশের ব্যাপারে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে যে বিধি-নিষেধ ছিল, এখন তা অবসানের সময়ও এসে গিয়েছিল। তফসীরে কুরতুবী ও মাযহারীতে ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েতে বর্ণিত রয়েছে যে, এসময় হযরত ইয়াকুব (আ) আযীযে-মিসরের নামে একটি পত্র লিখে দিয়েছিলেন। পরের বিষয়বস্ত ছিল এরুপ ঃ

ইয়াকুব সফিউল্লাহ্ ইবনে ইসহাক ষধিহল্লাহ্ ইবনে ইবরাহীম খলীলুল্লাহ্র পক্ষ থেকে আযীযে-মিসর সমীপে। বিনীত আর্য !

বিপদাপদের মাধ্যমে পরীক্ষার সম্মুখীন হওয়া আমাদের পারিবারিক ঐতিহোরই অঙ্গবিশেষ। নমরদের আগুনের দ্বারা আমার পিতামহ ইবরাহীম খলীলুক্সাহ্র পরীক্ষা নেওয়া হয়েছে। অতঃপর আমার পিতা ইসহাকেরও কঠোর পরীক্ষা নেওয়া হয়েছে। এরপর আমার সর্বাধিক প্রিয় এক পুত্রের মাধ্যমে আমার পরীক্ষা নেওয়া হয়েছে। তার বিরহ-ব্যথায় আমার দৃশ্টিশক্তি রহিত হয়ে গেছে। তারপর তার ছোট ডাই ছিল বাথিতের সান্ডনার একমাত্র সম্বল যাকে আপনি চুরির অভিযোগে গ্রেফতার করেছেন। আমি বলি, আমরা পয়গম্বরদের সন্তান-সন্ততি। আমরা কম্বনও চুরি করিনি এবং আমাদের সন্তানদের মধ্যেও কেউ চোর হয়ে জন্ম নেয়নি। ওয়াস্সালাম। পর পাঠ করে ইউসুফ (আ) কেঁপে উঠলেন এবং কাল্লা রোধ করতে পারলেন না। এরপর নিজের গোপন ভেদ প্রকাশ করে দিলেন। পরিচয়ের ভূমিকা হিসেবে ভাইদেরকে প্রয় করলেন ঃ তোমাদের স্মরণ আছে কি, তোমরা ইউসুফ ও তার ভাইয়ের সাথে কি ব্যবহার করেছিলে, যখন তোমাদের মূর্ধতার দিন ছিল এবং যখন তোমরা ডাল-মন্দের বিচার করতে পারতে না ?

এ প্রশ্ন গুনে ইউসুফ-ট্রাতাদের মাথা ঘুরে গেল যে, ইউসুফের কাহিনীর সাথে আযীযে-মিসরের কি সম্পর্ক! অতঃপর তারা একথাও চিন্তা করল যে, শৈশবে ইউসুফ একটি স্বপ্ন দেখে-ছিল, যার ব্যাখ্যা ছিল এই যে, কালে ইউসুফ কোন উচ্চ মর্তবায় পৌছবে এবং তার সামনে আমাদের সবাইকে মাথা নত করতে হবে। অতএব এ আযীবে-মিসরই স্বয়ং ইউসুফ নয় তো ! এরপর আরও চিন্তা-ভাবনার পর কিছু কিছু আলামত দ্বারা চিনে ফেলল এবং আরও তথ্য জানার জন্য বলল ঃ

বললেন ঃ হাঁা, আমিই ইউসুফ এবং এ হচ্ছে আমার সহোদর ভাই। ভাইয়ের প্রসঙ্গ জুড়ে দেওয়ার কারণ, যাতে তাদের পুরোপুরি বিশ্বাস হয়। আরও কারণ এই যে, যাতে তাদের লক্ষ্য অর্জনে পুরোপুরি সাফল্যের ব্যাপারটি স্পষ্ট হয়ে উঠে যে, যে দু'জনের খোঁজে তারা বের

হয়েছিল তারা উভয়েই এক জায়গায় বিদ্যমান রয়েছে। এরপর ইউসুফ (আ) বললেন ঃ

تَـد مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا ط إ نَـنَ مَنْ يَنَّتِن وَ يَصْهِرُ فَ إِنَّ اللهُ لَا يَضَيْعُ اَ جَـرَ عَلَد مَنَّ اللهُ عَلَيْنَا ط إ نَـنَ مَنْ يَنَّتِن وَ يَصْهِرُ فَ إِنَّ اللهُ لَا يَضَيْعُ اَ جَـرَ عَلَا عَامَ عَلَا عَلَي عَ عَلَا عَلَي عَ عَلَا عَلَي عَ عَلَا عَلَى عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَا عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَا عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَ عَلَي عَي عَلَي عَلَي ع عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي عَلَي

মিলনে এবং অর্থ-সম্পদের স্বল্পতাকে প্রাচুর্যে রাপান্তরিত করেছেন। নিশ্চয় যারা পাপকাজ থেকে বেঁচে থাকে এবং বিপদাপদে সবর করে, আল্লাহ্ এহেন সৎকর্মীদের প্রতিদান বিনষ্ট করেন না।

এখন নিজেদের অপরাধ স্বীকার ও ইউসুফ (আ)-এর শ্রেষ্ঠত্ব মেনে নেওয়া ছাড়া ইউসুফ 🗤

ياً إ لله لَقَدُ أَ ثُرَكَ إِللهُ مَلَيْنَا . अालामत উপाग्न हित ना। जवादे अक्षााल वतन : إنَّا إ لله لقد أُ ثُرَكا

ر ا بَ بَنَّا لَخَا طَئِينَ আল্লাহ্র কসম, তিনি তোমাকে আমাদের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছেন। তুমি এরই যোগ্য ছিলে। আমরা নিজেদের রুতকর্মে দোষী হিলাম। আলাহ্ মাফ করুন। উত্তরে ইউসুফ (আ) পয়গন্বরসুলন্ড গান্ডীর্যের সাথে বললেন ঃ কথা, আজ তোমাদের বিরুদ্ধে আমার কোন অভিযোগও নেই । এ হচ্ছে তাঁর পক্ষ থেকে ক্ষমার সুসংবাদ । অতঃপর আলাহ্র কাছে দোয়া করলেন ঃ

يغفر الله لكم و هو از حم الر احمين يغفر الله لكم و هو از حم الر احمين

অন্যায় ক্ষমা করুন। তিনি সব মেহেরবানের চাইতে অধিক মেহেরবান।

অতঃপর বললেন ঃ

إَنْ هَبُو ا بِقَمِيمُ هُذَا ذَا لَقُو لا عَلَى وَ جَعَ ا بِي يَا تِ بَصَيْرًا وَ ا تَوْنَى إِنَ هَبُو ا بِقَمِيمُ هُذَا ذَا لَقُو لا عَلَى وَ جَعَ ا بِي يَا تِ بَصَيْرًا وَ ا تَوْنَى سِعَادَ مَعْدِينَ سَ سَعَادَ مَعْدَمُ ا جَمَعَيْنَ سَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَادَ مَعَاد تَعَادَ مَعَاد تَعْدَمُ مُعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُع تَعْدَمُ مُعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُع تَعْدَمُ مُعَاد مُعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعَاد مَعاد مَعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد تَعْد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مُعَاد مَعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُعاد مُع

করে আনন্দিত হতে পারি; আরাহ্ প্রদত্ত নিয়ামত দারা উপকৃত ও কৃতজ্ঞ হতে পারি। বিধান ও নির্দেশ ঃ আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে অনেক বিধান এবং মানবজীবনের জন্য গুরুত্বপূর্ণ নির্দেশ জানা যায়।

## 1.A. 1. K. H. 1.

টেন্ট এঁ এঁ বাক্যে প্রশ্ন দেখা দেয় যে, ইউসুফ-ভাতারা পয়গম্বরগণের আওলাদ। তাদের জন্য সদকা-খয়রাত কেমন করে হালাল ছিল ? এছাড়া সদকা হালাল হলেও চাওয়া কিডাবে বৈধ ছিল ? ইউসুফ-ভ্রাতারা পয়গম্বর না হলেও ইউসুফ (আ) তো পয়গম্বর ছিলেন। তিনি এ দ্রান্তির কারণে তাঁদেরকে হঁশিয়ার করলেন না কেন ?

এর একটি পরিষ্কার উত্তর এই যে, এখানে 'সদকা' শব্দ বলে সত্যিকার সদকা বুঝানো হয়নি বরং কারবারে সুযোগ-সুবিধা দেওয়াকেই 'সদকা' 'খয়রাত' শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করা হয়েছে। কেননা, তারা সম্পূর্ণ বিনামূল্যে খাদ্যশস্যের সওয়াল করেনি বরং কিছু আকেজো বস্তু পেশ করেছিল। অনুরোধের সারমর্ম হিল এই যে, এসব স্বল্প মূল্যের বস্ত রেয়াত করে গ্রহণ করন। এ উত্তরও সম্ভবপর যে, পয়গম্বরগপের আওলাদের জন্য সদকা-খয়রাতের অবৈধতা ওধু উচ্মতে মুহান্সমদীর সাথে বিশেষভাবে সম্পর্কযুক্ত। তফসীরবিদগণের মধ্যে মুজাহিদের উক্তি তাই।----( বয়ানুল কোরআন )

সদকা-খয়রাতদাতাদেরকে উত্তম প্রতিদান দেন। এ সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ এই যে, সদকা-খয়রাতদাতাদেরকে উত্তম প্রতিদান দেন। এ সম্পর্কে বিস্তারিত বিবরণ এই যে, সদকা-খয়রাতের এক প্রতিদান হচ্ছে ব্যাপক, যা মু'মিন ও কাফির নির্বিশেষে সবাই দুনিয়াতেই পায় সূরা ইউসুফ

এবং তা হচ্ছে বিপদাপদ দূর হওয়া। অপর একটি প্রতিদান শুধু পরকালেই পাওয়া যাবে, অর্থাৎ জান্নাত। এটা শুধু ঈমানদারদের প্রাপ্য। এখানে অষীযে মিসরকে সম্বোধন করা হয়েছে। ইউসুফ-দ্রাতারা তখনও পর্যন্ত জানত না যে, তিনি ঈমানদার, না কাফির। তাই তারা এমন ব্যাপক বাক্য বলেছে, যাতে ইহকাল ও পরকাল উত্তয়কালই বোঝা যায়। ---( বয়ানুল কোরআন)

এ ছাড়া এখানে বাহ্যত আষীযে-মিসরকে সম্বোধন করে বলা উচিত ছিল যে, 'আপনাকে আল্লাহ্ তা'আলা উত্তম প্রতিদান দেবেন।' কিন্তু তারা জানত না যে, আষীয়ে মিসর ঈমানদার। তাই সদকাদাতা মান্নকেই আল্লাহ্ প্রতিদান দিয়ে থাকেন, এরাপ ব্যাপক ভাষা ব্যবহার করা হয়েছে, বিশেষভাবে তিনিই প্রতিদান পাবেন এমন বল্লা হয়নি। ----( কুরতুবী )

দিন্দ এ দিন্দ এ দিন্দ এ দিন্দ্র প্রমাণিত হয় যে, মানুষ যখন কোন বিপদ ও কল্টে পতিত হয়, এরপর আলাহ্ যখন তাকে বিপদ থেকে মুক্তি দিয়ে নিয়ামত দারা ভূষিত করেন, তখন তার উচিত অভীত বিপদ ও কল্টের কথা উল্লেখ না করে উপস্থিত নিয়ামত ও অনুগ্রহের কথা উল্লেখ করা। বিপদ মুক্তি ও আল্লাহ্র নিয়ামত লাভ করার পরও অতীত দুঃখ-কল্টের ফথা স্মরণ করে হাহতাশ করা অক্তৃতন্ততা। কোরআন পাকে এ ধরনের অকৃতন্তকে

বলা হয়েছে ( كَنُو دَ ( أَنَّ الأَنْسَانَ لَرَ بِعُ لَكَنُو دَ ) এ বাজিকে বলা হয়.

যে অনুগ্রহ স্মরণ্ না করে---ঙ্ধু কণ্ট ও বিপদাপদের কথাই স্মরণ করে।

এ কারণেই ইউসুফ (আ) ভাইদের ষড়যন্ত্রে দীর্ঘকাল ধরে যেসব বিপদাপদ ভোগ করেছিলেন, এ সময় সেগুলোর কথা মোটেই উল্লেখ করেন নি বরং আল্লাহ্ তা'আলার অনুগ্রহরাজির কথাই উল্লেখ করেছেন।

সবর ও তাকওয়া সমস্ত বিপদের প্রতিকার ঃ المحفر ( ২০০১ জিলার জজার জিলার জেলার জিলার জিলার জিলার জিলার জিলার জিলার জেলার জেলার জিলার জজেলার জেলার জেলার জেলার জেলার জেলার জেলার জিলার জেলার জেলার জিলার জেলার জেলার জিলার জিলার জিলার জেলার জেলার জেলার জেলার জেলার জেলার জিলার জেলার জিলার জিলার জেলার জেলার জেলার জেলার জেলার জেলার জিলার জেলার জেলাের জেলােলাের জেলার জেলােলেলাে

আয়াত দ্বারা জানা যায় যে, তাকওয়া অর্থাৎ গোনাহ্ থেকে বেঁচে থাকা এবং বিপদে সবর ও দৃ**ঢ়তা অবলম্বন এ দুটি গুণ মানুষকে বিপদাপদ থেকে মুক্তি দেয়।** কোরআন পাক অনেক জায়গায় এ দুটি গুণের উপরই মানুষের সাফল্য ও কামিয়াবী নির্ভরশীল বলে উ<mark>ল</mark>েখ

এখানে বাহ্যত বোঝা যায় যে, ইউসুফ (আ) দাবী করেছেন যে, তিনি মুডাকী ও সবর-কারী, তাঁর তাকওয়া ও সবরের কারণে বিপদাপদ দূর হয়েছে এবং উচ্চ মহাঁদা অজিঁত

হয়েছে। অথচ কোরআন পাকে এরাপ দাবী করা নিষিদ্ধ করা হয়েছে। نلا لأز كر

َرَدَّ دَرَ مَرَدَ م فَعْسَكُم هُو أَعْلَم بِهِن أَنْقَسِي الْنَعْسِكُم هُو أَعْلَم بِهِن أَنْقَتَى

তা'আলাই বেশী জানেন কে মুডাকী ।" কিন্তু এখানে প্রকৃতপক্ষে দাবী করা হয়নি বরং আরাহ্ তা'আলার অনুগ্রহরাজি বর্ণনা করা হয়েছে যে, তিনি প্রথমে সবর ও তাকওয়া দান করেছেন. অতঃপর এর মাধ্যমে সব নিয়ামত দিয়েছেন ।

يَ تَنُو بُبُ مَا يَكُم الله المعالمة والمعالمة المحترفة المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع المراجع

নেই । এটা চরিত্রের উচ্চতম স্তর যে, অত্যাচারীকে গুধু ক্ষমাই করেন নি বরং একথাও স্পৃষ্ট করে দিয়েছেন যে, এখন তোমাদেরকে তিরস্কারও করা হবে না ৷

إِذْهُبُوْا بِقَمِيْصِيْ هَـذَا فَٱلْقُوْهُ عَلَى وَجْهِ إِبِي يَاتِ بَصِيْرًا، ذَانَوْنِي بَاهْلِكُمْ آجْمَعِيْنَ ﴿ وَلَتَنَا فَصَلَتِ الْعِبْدُ قَالَ أَبُوْهُمُ إِنِّي كَلَجِدُ رِبْبَحَ يُوْسُفَ لَوْلاً أَنْ تُفَنِّدُونِ ﴿ قَالُوا تَامَلُهِ إِنَّكَ لَفِي ضَلَلِكَ الْقَدِيْبِينِ فَلَتَنَّ أَنْجَاءَ الْبَشِيْرُ ٱلْقُبِهُ عَلْ وَجْهِم فَارْتَكَ بَصِبُرًا ثَقَالَ المُراقُلُ لَكُمُ } إِنِّي أَعْلَمُ مِنَ اللهِ مَا لَا تَعْلَمُونَ ۞ قَالُوْا يَابَانَا اسْتَغْفِرُلَنَا ذُنُوَّيَنَّا إِنَّا كُنَّا خُطٍ بُنَ ۞ قَالَ سَوْفَ اَسْتَغْفِرُلَكُمْ رَتِّي إِنَّهُ هُوَ إِلْعَفُوْرُ التَّحِيْمُ ۞ فَلَتَّا دَخَلُوْا عَلَى يُوْسُفُ أُوْتُ إِلَيْهِ أَبَوَيْهِ وَقَالَ ادْخُلُوْا مِصْرَ إِنْ شَاءَ اللهُ امِنِيْنَ أَوَرَفَعُ أَبُوَيْلِهِ عَلَى الْعُرْشِ وَخَرُّوا لَهُ سُجَّلًا، وَقَالَ بَإِبَتِ هٰذَا تَأْوِيْلُ رُءْيَاتَ مِنْ قَبْلُ قَدْجَعَكُهَا رَ حَقًّا «وَقُلُ أَحْسَنَ بِي إِذْ أَخُرَجَنِيُ مِنَ السِّجْنِ وَجَاءَ بِكُمُ فِ الْبَدُ وِمِنُ بَعُدٍ أَنْ نَّذَةَ الشَّبُطْنُ بَبُنِيُ وَبَيْنَ إِخُوَتِيْ دِإِنَّ دَبِج طِنْفٌ لِمَا يَشَاءُ إِنَّهُ هُوَ الْعَلِيْهُ الْحَكِيْمُ ا

(৯৩) তোমরা জামার এ জামাটি নিয়ে যাও। এটি জামার পিতার মুখমওলের উপর রেখে দিও, এতে তাঁর দৃষ্টিশক্তি ফিরে আসবে। জার তোমাদের পরিবারবর্গের সবাইকে আমার কাছে নিয়ে এস। (৯৪) যখন কাফেলা রওয়ানা হল, তখন ডাদের পিতা ৰললেন ঃ যদি তোমরা আমাকে অপ্রকৃতিন্থ না বল, তবে বলি ঃ আমি নিশ্চিতরূপেই ইউসুফের গন্ধ পাচ্ছি। (৯৫) লোকেরা বলল । আলাহ্র কসম, আপনি তো সেই পুরানো ভার্তিতেই পড়ে আছেন। (৯৬) অতঃপর যখন সুসংবাদদাতা পৌছল, সে জামাটি তাঁর শ্বখে রাখল। অমনি তিনি দৃষ্টিশক্তি ফিরে পেলেন। বললেন ঃ আমি কি তোমাদেরকে ৰলিনি যে, জামি আল্লাহ্র পক্ষ থেকে যা জানি তোমরা তা জান না ? (৯৭) তারা বলল ঃ পিতঃ, আমাদের জপরাধ ক্রমা করান। নিশ্চয় আমরা অপরাধী ছিলাম। (৯৮) বললেন, সত্বরই আমি পালনকতার কাছে তোমাদের জন্য ক্ষমা চাইব। নিশ্চয় তিনি ক্ষমাশীল, দর্যালু। (৯৯) অতঃপর যখন তারা ইউসুফের কাছে পৌছল, তখন ইউসুফ পিতা-মাতাকে নিজের কাছে জায়গা দিলেন এবং বললেন ঃ জাল্লাহ্ চাহেন তো শাত চিত্তে মিসরে প্রবেশ করুন (১০০) এবং তিনি পিতামাতাকে সিংহাসনের উপর বসালেন এবং তারা সবাই তাঁর সামনে সিজদাবনত হল। তিনি বললেন ঃ পিতঃ , এ হচ্ছে আমার ইতিপূর্বে-কার হুপ্লের বর্ণনা। আমার পালনকর্তা একে সত্যে পরিণত করেছেন এবং তিনি আমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন ; আমাকে জেল থেকে বের করেছেন এবং আপনাদেরকে গ্রাম থেকে নিয়ে এসেছেন শয়তান আমার ও আমার ডাইদের মধ্যে কলহ হৃষ্টি করে দেওয়ার পর। আমার পালনকর্তা যা চান, কৌশলে সম্পন্ন করেন। নিশ্চগ্ন তিনি বিজ, প্রজাময়।

### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এখন তোমরা (গিয়ে পিতাকে সুসংবাদ দাও এবং সুসংবাদের সাথে সাথে ) আমার এ জামাটি (ও) নিয়ে যাও এবং এটি পিতার মুখমণ্ডলের উপর রেখে দাও। এতে তাঁর দৃশ্টিশক্তি ফিরে আসবে ( এবং এখানে চলে আসবেন ) এবং ( অন্যান্য ) সব পরিবারবর্গকে ( -ও ) আমার কাছে নিয়ে এস ( যাতে সবাই সাক্ষাত করে আনন্দিত হতে পারি ৷ কেননা, বর্তমান অবস্থায় আমার যাওয়া কঠিন ৷ তাই পরিবারবর্গই চলে আসুক ) এবং যখন [ ইউসুফ (আ)-এর সাথে কথাবার্তা হয়ে গেল এবং তাঁর কথামত জামা নিয়ে রওয়ানা হওয়ার প্রস্তুতি গ্রহণ করল এবং ] কাফেলা ( মিসর থেকে ) রওয়ানা হল ( যার মধ্যে তারাও ছিল ) তখন তাদের পিতা কাছের লোকদেরকে বলতে গুরু করলেন ঃ 'তোমরা যদি আমাকে রন্ধ পাছি ৷ ( মু'জিয়া ইচ্ছাধীন হয় না ৷ তাই ইতিপূর্বে তা বোঝা যায়নি ৷ নিকটের ) লোকেরা বলতে লাগল ঃ আল্লাহ্র কসম আপনি তো পুরানো জ্রান্তিহে পড়ে রয়েছেন [ যে, ইউসুফ জীবিত আছে এবং তাকে ফিরে পাবেন ৷ এ ধারণার রাবলোই এখন গন্ধ অনুভূত হচ্ছে ৷ নতুবা বাস্তবে গন্ধ বা কোন কিছুই না ৷ ইয়াকুব (আ) চুপ হয়ে গেলেন] ৷ অতঃপর যখন ( ইউসুফের সহি-সালামত হওয়ার ) সুসংবাদবাহীরা (জামা সহ এখানে ) এসে পৌছল, তখন (এসেই) সে জামাটি তাঁর মুখের উপর রেখে দিল। অতঃপর (চোখে লাগাতেই মরিফে সুগন্ধি পৌঁছে গেল এবং) তৎক্ষণাৎ তাঁর চক্ষু খুলে গেল। (এবং তারা সমস্ত রুওান্ত তাঁর কাছে বর্ণনা করব )। তিনি (ছেলেদেরকে) বল্ললেনঃ ( কেমন), আমি কি বলিনি যে, আল্লাহ্র ব্যাপারাদি আমি যতটুকু জানি, তোমরা জান না ? (এ জন্যই আমি তোমাদেরকে ইউসুফের খোঁজে পাঠিয়েছিলাম । দেখ, অবশেষে আলাহ্ আমার আশা পূর্ণ করেছেন । তাঁর কথা পূর্ববতী রুকৃতে বণিত হয়েছে। তখন ) ছেলেরা বললঃ পিতঃ, আমাদের জন্য (আল্লাহ্র কাছে ) মাগফিরাতের দোয়া করুন। (আমরা ইউসুফের ব্যাপারে আপনাকে যে সব কল্ট দিয়েছি তাতে) আমরা অবশ্যই দোষী ছিলাম। (উদ্দেশ্য এই যে, আপনিও মাফ করে দিন। কেননা, খ্রভাবত অন্যের জন্য মাগফিরাতের দোয়া সে-ই করে, যে নিজেও ধরপাকড় করতে চায় না )। ইয়াকুব (আ) বললেন ঃ সত্বরই পালনকর্তার কাছে তোমাদের জন্য মাগফিরাতের দোয়া করব । নিশ্চয়ই তিনি ক্ষমাশীল, দয়ালু । [ এ থেকে তাঁর মাফ করে দেওয়াও বোঝা গেল। 'সত্বরই' বলার উদ্দেশ। এই যে, তাহাজ্জুদের সময় আসতে দাও। এ সময় দোয়া কবৃল হয়। ( كذا في الدر المنثور ) মোটকথা. সবাই তৈরী হয় মিসর অভিমুখে রওয়ানা হল। ইউসুফ (আ) খবর পেয়ে অডার্থনার জন্য শহরের বাইরে আগমন করলেন এবং বাইরেই সাক্ষাতের ব্যবস্থা করা হল ]। অতঃপর যখন সবাই ইউসুফ (আ)-এর কাছে পৌছল, তখন তিনি ( সবার সাথে দেখা-সাক্ষাত ফরে ) পিতামাতাকে ( সাম্মানার্থ ) নিজের কাছে স্থান দিলেন এবং ( কথাবার্তা শেষ করে ) বললেন ঃ সবাই শহরে চলুন ( এবং ) ইনশাআল্লাহ্ ( সেখানে )সুখ-শান্তিতে থাকুন । ( বিচ্ছেদের যাতনা ও দুর্ভিক্ষের কল্ট সব দূর হয়ে গেল। মোটকথা সবাই, মিসরে পৌছল এবং (সেখানে পৌছে সম্মানার্থ)। পিতামাতাকে (রাজ) সিংহাসনে বসালেন এবং (তখন সবার অন্তরে ইউস্ফের মাহায্য এমনভাবে প্রভাব বিস্তার করল যে ) সবাই তাঁর সামনে সিজদায় অবনত হয়ে গেল। ( এ অবস্থা দেখে ) তিনি বললেন ঃ পিতঃ, এই হচ্ছে আমার খ্বপ্লের ব্যাখ্যা, যা আমি পূর্বে দেখে-ছিলাম (যে, সূর্য-চন্দ্র ও এগারটি নক্ষত্র আমাকে সিজদা করছে)। আমার পালানকর্তা এ ( ব্রপ্ন) কে সত্যে পরিণত করেছেন। ( অর্থাৎ এর সত্যতা প্রকাশ করেছেন)। এবং ( এ সম্মান ছাড়া আমার পালনকতা আমার প্রতি আরও অনুগ্রহ করেছেন। সেমতে এক ) তখন অনুগ্রহ করেছেন, যখন আমাকে জেল থেকে বের করেছেন ( এবং এ রাজকীয় মর্যাদায় অধিষ্ঠিত করেছেন )। এবং ( দুই ) শয়তান আমার ও ডাইদের মধ্যে কলহ সৃষ্টি করার পর (যে কারণে সারা জীবন মিলিত ও ঐক্যবদ্ধ হওয়ার সম্ভাবনা ছিল না, কিন্তু আর্রাহ্র অনুগ্রহ এই যে ) তিনি আপনাদের সবাইকে ( যাদের মধ্যে আমার ডাইও আছে )। বাইরে থেকে (এখানে) নিয়ে এসেছেন (এবং সবাইকে মিলিয়ে দিয়েছেন)। নিশ্চয়ই আমার পালনকর্তা সূক্ষা তদবীর দ্বারা সম্পন্ন করেন, যা চান। নিশ্চয় তিনি জানী, প্রজাময়। ( স্বীয় ভান ও হিকমত দ্বারা সবকিছুর তদবীর ঠিক করে দেন )।

# জানুষরিক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববতী আয়াতসমূহ থেকে জানা গেল যে, আল্লাহ্ তা'আলার ইলিতে যখন ইউসুফ (আ) এর গোপন রহস্য ফাঁস করে দেওয়ার সময় এসে যায়, তখন তিনি ডাইদের সামনে

১৩০

বাস্তব অবস্থা প্রকাশ করে দেন। ভাইয়েরা ক্ষমা প্রার্থনা করলে তিনি গুধু ক্ষমাই করেন নি, বরং অতীত ঘটনাবলীর জন্য তিরক্ষার করাও পছন্দ করেন নি। তাদের জন্য আল্লাহ্র কাছে দোয়া করেন। এরপর তিনি পিতার সাথে সাক্ষাতের চিন্তা করেন। পরিস্থিতি লক্ষ্য করে এটাই উপযোগী মনে করেন যে, পিতাই গরিবারবর্গসহ এখানে আগমন করুন। কিন্তু একথাও জানা হয়ে যায় যে, পিতা বিচ্ছেদ কালে দুষ্টিশক্তি হারিয়ে ফেলেছেন। তাই সর্বপ্রথম

এ বিষয়টি চিন্তা করে ডাইদেরকে বননে :

মুখমগুলে রেখে দাও। এতে তাঁর দৃষ্টিশক্তি ফিরে আমার এ জামাটি নিয়ে যাও এবং পিতার মুখমগুলে রেখে দাও। এতে তাঁর দৃষ্টিশক্তি ফিরে আসবে। বলাবাহুলা, কারও জামা মুখমগুলে রেখে দেওয়া দৃষ্টিশক্তি ফিরে আসার বস্তুগত কারণ হতে পারে না, বরং এটা ছিল ইউসুফ (আ)-এর একটি মু'জিযা। আল্লাহ্র পক্ষ থেকে তিনি জানতে পারেন যে, যখন তাঁর জামা পিতার চেহারায় রাখা হবে, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর দৃষ্টিশক্তি বহাল করে দেবেন।

যাহ্হাক ও মুজাহিদ প্রমুখ তফসীরবিদ বলেন ঃ এটা এ জামার বৈশিষ্টা ছিল। কারণ, এ জামাটি সাধারণ কাপড়ের মত ছিল না, বরং হযরত ইবরাহীম (আ) -এর জনা এটি জামাত থেকে তখন আনা হয়েছিল, যখন নমরাদ তাঁকে উলঙ্গ করে অগ্নিকুণ্ডে নিক্ষেপ করেছিল। এরপর এই জামাতী পোষাকটি সব সময়ই হযরত ইবরাহীম (আ)-এর কাছে সংরক্ষিত ছিল। এরপর এই জামাতী পোষাকটি সব সময়ই হযরত ইবরাহীম (আ)-এর কাছে সংরক্ষিত ছিল। তাঁর ওফাতের পর হযরত ইসহাক (আ)-এর কাছে আসে। তাঁর মৃত্যুর পর হযরত ইয়াকুব (আ) লাভ করেন। তিনি একে খুবই পবিত্র বস্তুর মর্যাদায় একটি নলের মধ্যে পুরে ইউসুফ (আ)-এর গলায় তাবিজ হিসাবে বেঁধে দিয়েছিলেন, যাতে বদ নযর থেকে নিরাপদ থাকেন। ভাইয়েরা পিতাকে ধোঁকা দেওয়ার জন্য যখন তাঁরা জামা খুলে নেয় এবং উলঙ্গ অবস্থায় তাঁকে কৃপে নিক্ষেপ করে, তখন জিবরাঈল এসে গলায় ঝুলানো নল খুলে এ জামা বের করে ইউসুফ (আ)-কে পরিয়ে দেন। এরপর থেকে জামাটি সর্বদাই তাঁর কাছে সংরক্ষিত ছিল। এ সময়েও জিবরাঈল ইউসুফ (আ)-কে পরামর্শ দেন যে এটি জানাতের পোশাক। এর বৈশিষ্ট্য এই যে, অন্ধ ব্যক্তির চেহারায় রাখলে সে দৃষ্টিসম্পন্ধ হয়ে যায়। এটিই তিনি পিতার কাছে পাঠিয়ে-ছিলেন। যন্দ্রেরা তিনি দৃষ্টিশন্তি লাভ করেন।

হযরত মুজাদ্দিদে আলফে সানীর সুচিন্তিত বজব্য এই যে, ইউসুফ (আ)-এর রাপ-সৌন্দর্য এবং তাঁর সত্তাই ছিল জায়াতী বস্তু। তাই তাঁর দেহের স্পর্শগ্রাপ্ত প্রত্যেক জামার মধ্যেই এ বৈশিষ্ট্য থাকতে পারে ।---( মাযহারী )

- অর্থাৎ তোমরা সব ডাই আপন আপন পরিবার-

বর্গকে আমার কাছে মিসরে নিয়ে এস। পিতাকে আনাই আসল উদ্দেশ্য ছিল। কিন্তু এখানে স্পষ্টত পিতার পরিবর্তে পরিবারবর্গকে আনার কথা উল্লেখ করেছেন সম্ভবত একারণে যে,

-- أَذْهَبُو ابْقَمِيْصَى هُذَا فَا لَقُوْمُ

পিতাকে এখানে আনার কথা বলা আদবের খেলাফ মনে করেছেন। এছাড়া এ বিশ্বাস তো ছিলই যে যখন পিতার দৃশ্টিশক্তি ফিরে আসবে এবং এখানে আসতে কোন বাধা থাকবে না, তখন পিতা নিজেই আগ্রহী হয়ে চলে আসবেন। কুরতুবী বর্ণিত এক রেওয়ায়েতে আছে যে, ডাইদের মধ্যে ইয়াহদা বলল ঃ এই জামা আমি নিয়ে যাব। কারণ, তাঁর জামায় কৃষ্ঠিম রক্ত লাগিয়েও আমিই নিয়ে গিয়েছিলাম। ফলে পিতা অনেক আঘাত পেয়েছিলেন। এখন এর ক্ষতিপ্রণও আমার হাতেই হওয়া উচিত।

العير -- खर्थाल काकिला गहत थाक वत हाउरे किर्नाल रेग्नाकृव

(আ)-নিকটস্থ লোকদেরকে বললেন ঃ তোমরা যদি আমাকে বোকা না ঠাওরাও, তবে আমি বলছি যে, আমি ইউসুফের গন্ধ পাছিং। মিসর থেকে কেনান পর্যন্ত হযরত ইবনে আব্বাসের বর্ণনা অনুযায়ী আট দিনের দূরত্ব ছিল। হযরত হাসান বসরীর বর্ণনা মতে আশি ফরসখ অর্থাৎ প্রায় আড়াইশ' মাইলের ব্যবধান ছিল। আল্লাহ্ তা'আলা এত দূর থেকে ইউসুফ (আ)-এর জামার মাধ্যমে তাঁর গন্ধ ইয়াকুব (আ)-এর মন্তিম্বে পৌছে দেন। এটা অত্যা চর্য ব্যাপার বটে । অথচ ইউসুফ যখন কেনানেরই এক কূপের ডেতরে তিন দিন পড়ে রইলেন, তখন ইয়াকুব (আ) এ গন্ধ অনুভব করেন নি। এ থেকেই জানা যায় যে, মু'জিযা পয়গন্ধরগণের ইচ্ছাধীন ব্যাপার নয়। এবং প্রকৃতপক্ষে মু'জিযা পয়গন্ধরগণের নিজন্ব কর্মকাণ্ডও নয়----সরাসরি আল্লাহ্ তা'আলার কর্ম। আলাহ্ তা'আলা যখন ইচ্ছা করেন, মু'জিযা প্রকাশ করেন। ইচ্ছা না হলে নিকটতম বস্তও দূরবর্তী হয়ে যায়।

مَا لَوُا تَا لَوُا تَا لَوُا تَا لَعُدَا بَعَى ضَلًا لَكَ إِنَّكَ مَا لَكُو يَمُ আল্লাহ্র কসম আপনি তো সেই পুরানো ভান্ত ধারণায়ই পড়ে রয়েছেন যে, ইউসুফ জীবিত আছে এবং তার সাথে মিলন হবে।

بَعْدَمُا أَنْ جَامَ إِلَيْ سَيْرِ - معانه عاد عاد معناه المُ

ইউসুফের জামা ইয়াকুব (আ)-এর চেহারায় রাখল, তখন সঙ্গে সঙ্গেই তাঁর দৃষ্টিশক্তি ফিরে এল। সুসংবাদদাতা ছিল জামা বহনকারী ইয়াহদা।

ما الله ما لا تعلمون علم من الله ما لا تعلم من الله ما لا تعلمون

বলিনি যে, আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে আমি এমন বিষয় জানি, যা তোমরা জান না ? অর্থাৎ ইউসুফ জীবিত আছে এবং তার সাথে মিলন হবে ।

ताख्य घछना - تَا لُو ا يَا أَبَا نَا ا سَتَغْفِرُ لَنَا نُ نُو بَنَا إِنَّا كُنَّا خَاطَتُهُنَّ

205

যখন সবার জানা হয়ে গেল, তখন ইউসুফের ভাতারা খীয় অপরাধের জন্য পিতার কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করে বুলল ঃ আপনি আমাদের জন্য আল্লাহ্র কাছে মাগফিরাতের দোয়া করুন। বলাবাহুলা, যে ব্যক্তি আল্লাহ্র কাছে মাগফিরাতের দোয়া করবে, সে নিজেও তাদের অপরাধ মাফ করে দেবে।

مَعْدَمَ وَرَوْمَ مَعْمَدَهُ مَعْدَمُ وَمَعْمَدُهُمُ مَعْدَمُ وَمَعْمَمُ مَعْدَمُ وَمَعْمَمُ وَمَعْمَمُ وَمَعْ

তোমাদের জন্য আল্লাহ্র কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করব।

ইয়াকুব (আ) এখানে তৎক্ষণাৎ দোয়া করার পরিবর্তে অতিসত্বরই দোয়া করার ওয়াদা করেছেন। তফসীরবিদগণ এর কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন যে, এর উদ্দেশ্য ছিল বিশেষ শুরুত্ব সহকারে শেষ রাৱে দোয়া করবেন। কেননা, তখনকার দোয়া বিশেষ ভাবে কবুল হয়। বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে বর্ণিত আছে আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যেক রাগ্রির শেষ তৃতীয়াংশে পৃথিবী থেকে নিকটতম আকাশে অবতরণ করেন এবং ঘোষণা করেন ঃ কেউ আছে কি, যে দোয়া করবে---আমি কবুল করব ? কেউ আছে কি, যে ক্ষমা প্রার্থনা করবে---আমি ক্ষমা করব ?

সাথে দু'শ উট বোঝাই করে অনেক আসবাবপর বস্ত্র ও নিত্য প্রয়োজনীয় দ্রব্যাদি পাঠিয়ে দিলেন, যাতে গোটা পরিবার মিসরে অাসার জন্য ডালডাবে প্রস্তুতি নিতে পারে। ইয়াকুব (আ) তাঁর আওলাদ ও সংশ্লিষ্ট ব্যক্তিরা প্রস্তুত হয়ে মিসরের উদ্দেশে রওনা হলে---এক রেওয়ায়েত অনুযায়ী তাদের সংখ্যা বাহাত্তর এবং অনা রিওয়ায়েত অনুযায়ী তিরানকাই জন পুরুষ ও মহিলা ছিল।

অপরদিকে মিসর পৌছার সময় নিকটবর্তী হলে ইউসুফ (আ) ও শহরের গণামান্য ব্যক্তিবর্গ তাঁদের অভার্থনার জনা শহরের বাইরে আগমন করলেন। তাদের সাথে চার হাজার সশস্ত্র সিপাহীও সামরিক কায়দায় অভিনন্দন জানানোর উদ্দেশ্যে জমায়েত হল। সবাই যখন মিসরে ইউসুফ (আ)-এর ঘরে প্রবেশ করলেন, তখন তিনি পিতামাতাকে নিজের কাছে জায়গা দিলেন।

এখানে ১২৬৬ --- (পিতামাতা) উল্লেখ করা হয়েছে। অথচ ইউসুফ (আ)-এর

মাতা তাঁর শৈশবেই ইন্তিকাল করেছিলেন। কিন্তু তারপর ইয়াকুব (আ) মৃতার ডগিনী লায়্যাকে বিয়ে করেছিলেন। তিনি ইউসুফ (আ)-এর খালা হওয়ার দিক দিয়েও মায়ের মতই ছিলেন এবং পিতার বিবাহিতা স্ত্রী হওয়ার দিক দিয়েও মাতা অডিহিত হওয়ার যোগ্য ছিলেন। নায়ের মতই ছিলেন এবং পিতার বিবাহিতা স্ত্রী হওয়ার দিক দিয়েও মাতা অভিহিতা হওয়ার যোগ্য ছিলেন।(১)

সবাইকে বরলেন, আপনারা সবাই আল্লাহর ইচ্ছ। অনুযায়ী নির্ভয়ে, অবাধে মিসরে প্রবেশ করুন। উদ্দেশ্যে এই যে, ভিনদেশীদের প্রবেশের ব্যাপারে রভাবত যে সব বিধি-নিষেধ থাকে আপনারা সেওলো থেকে মৃত্যু।

অর্থাৎ ইউসুফ (আ) পিতামাতাকে রাজ

সিংহাসনে বসালেন ।

ر مروا له سجورا -- अर्थार जिलामाला ও माठाता जवाই ইউসুফ (আ)- এর সামনে وخروا له سجورا

সিজদা করলেন। আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাস বলেন ঃ এ রতেজতাসূচক সিজদাটি ইউসুফ (আ)-এর জন্য নয়---আল্লাহ্ তা'আলার উদ্দেশেই করা হয়েছিল। কেউ কেউ বলেন ঃ উপাসনামূলক সিজদা প্রত্যেক পয়গন্ধরের শরীয়তে আল্লাহ্ ছাড়া কারও জন্য বৈধ ছিল না ; কিন্তু সম্মানসূচক সিজদা পূর্যবতী পয়গন্ধরগণের শরীয়তে বৈধ ছিল। শিরকের সিড়ি হওয়ার কারণে ইসলামী শরীয়তে তাও সম্পূর্ণভাবে নিষিদ্ধ হয়েছে। বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে বলা হয়েছে ঃ আল্লাহ্ ছাড়া অন্য কাউকে সিজদা করা বৈধ নয়।

हउँग्रुक (आ)- अत्रामात وَقَالَ يَا اَبَت هُذًا نَا وَيُلُ رَوْياً يَ سُ قَهْلُ

যখন পিতামাতা ও এগার ডাই একযোগে সিজদা করল, তখন শৈশবের অপ্নের কথা তাঁর মনে পড়ল। তিনি বললেন ঃ পিতা ঃ, এটা আমার শৈশবে দেখা যপ্নের ব্যাখ্যা যাতে দেখেছিলান যে, সূর্য, চন্দ্র ও এগারটি নক্ষর আমাকে সিজদা করছে। আল্লাহ্র শোকর যে তিনি এ স্বপ্নের সত্যতা চোখে দেখিয়ে দিয়েছেন।

(১) কারণটি ঐ রেওয়ায়েত অনুযায়ী বণিত হয়েছে, যাতে বেনিয়ামিনের জন্মের সময় তাঁর মাতার ইন্তিকালের কথা বলা হয়েছে। এ জন্য এখানে লেখকের বর্জব্য সূরার প্রারম্ভ বর্ণিত বক্তব্যের সাথে পরস্পর বিরোধী হয়ে গেছে। সেখানে ইউসুফ (আ)-এর বিমাতার নাম রাহীল বলা হয়েছে। আসলে এ ব্যাপারে কোন নির্ভরযোগ্য রেওয়ায়েত নেই। যা আছে সবই ইসরাইলী রেওয়ায়েত। এগুলোও পরস্পর বিরোধী। রাহল মাআনীর গ্রন্থকার লেখেন: বেনিয়ামিনের জন্মের সময় তার মাতার ইন্তিকাল ইহদীরা বীকার করে না। এই রেওয়ায়েত আনুষায়ী কোন প্রশ্ন উঠে না। এমতাবস্থায় আয়াতে ইউসুফ (আ)-এর আপন মাতাই বোঝানো হয়েছে। ইবনে-জরীর ও ইবনে-কাসীরের মতে এ রেওয়ায়েতই অগ্রগণ্য। ইবনে-জরীর বলেন: ইউসুফ (আ)-এর মাতার ইন্তিকালের কোন প্রমাণ নেই। কোরআনের ডামা থেকেও বাহ্যত তাই বুঝা শায়।---মোঃ তকী ওসমানী **নিংর্দশ ও মাস'জালা ঃ** (১) ছেলেদের ক্ষমা প্রার্থনা ও মাগক্ষিরাতের দরখান্ত ওনে ইয়াকুব (আ) বলেছিলেন ঃ অতিসত্বর তোমাদের জন্য মাগক্ষিরাতের দোয়া করব। তিনি তৎক্ষণাৎ দোয়া করেন নি ।

এ বিলম্বের কারণ হিসেবে কেউ কেউ এঞ্চাথাও বনেছেন যে. ইয়াকুব (আ) চেয়েছিলেন, প্রথমে ইউসুফের সাথে দেখা করে জেনে নেওয়া যাক যে, সে তাদের অন্যায় ক্ষমা করেছে কি না। ক্ষারণ, মযন্ত্রম ক্ষমা না করা পর্যন্ত আল্লাহ্ তা'আলাও ক্ষমা করেন না। এমতাবস্থায় মাগফিরাতের দোয়া সময়োপযোগী ছিল না।

একথা সম্পূর্ণ সত্য ও নীতিগত যে, বান্দা তার হক আদায় না করা কিংবা ক্ষমা না করা পর্যন্ত বান্দার হকের ব্যাপারে তওবা দুরস্ত হয় না। এমতাবস্থায় শুধু মৌখিক তওবা ও ইস্তিগফার যথেষ্ট নয়।

(২) হযরত সুফিয়ান সওরী (রহ) বর্ণনা করেন ঃ ইয়াহদা ইউসুফ (আ)-এর জামা এনে যখন ইয়াকুব (আ)-এর মুখমণ্ডেলে রাখল, তখন তিনি জিভেস ক্ললেনঃ ইউসুফ কেমন আছে ? ইয়াহদা বলল ঃ সে মিসরের বাদশাহ। ইয়াকুব (আ) বললেন ঃ সে বাদশাহ না ফকীর আমি তা জিভেস করি না। আমার জিডাসা এই যে. ইমান ও আমলের দিক দিয়ে তার অবস্থা কিরাপ ? তখন ইয়াহদা তাঁর তাকওয়া ও পবিষ্ণতার অবস্থা বর্ণনা করল। এ হচ্ছে পয়গম্বরগণের মহব্বত ও সম্পর্কের স্বরাপ। তাঁরা সন্তানদের দৈহিক সুখ -শান্তির চাইতে আছিক উন্নতির জন্য অধিক চিন্তা করেন। প্রত্যেক মুসলমানেরও তা অনুসরণ করা উচিত।

(৩) হযরত হাসান বসরী থেকে বর্ণিত রয়েছে, সুসংবাদাতা যখন ইউসুফ (আ)-এর জামা নিয়ে পৌছল, তখন ইয়াকুব (আ) তাকে পুরক্ষত করতে চাইলেন। কিন্তু আর্থিক অবস্থা শোচনীয় থাকায় অক্ষমতা প্রকাশ করে বললেন ঃ সাত দিন ধরে আমাদের ঘরে রুটিও পাকানো হয়নি। এমতাবস্থায় আমি তোমাকে কোন বস্তুগত পুরস্কার দিতে অক্ষম। কিন্তু দোয়া করি, আল্লাহ্ তা'আলা তোমার মৃত্যু-যন্ত্রণা সহজ করুন। কুরতুবী বলেন ঃ এ দোয়া ছিল তার জনা সর্বোডম পুরক্ষার।

(৪) এ ঘটনা থেকে আরও জানা গেল যে, সুসংবাদদাতাকে পুরস্কৃত করা পয়গদ্বগণের সুন্নত। সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে হযরত কা'ব ইবনে মালেকের ঘটনাটি সুপ্রসিদ্ধ। তাবুক যুদ্ধে অংশ গ্রহণ না করার কারণে যখন তাঁরে উপর আক্সাহ্র ক্রোধ নাযিল হয় এবং পরে তওবা কব্ল করা হয়, তখন যে ব্যক্তি তওবা কবুলের সংবাদ নিয়ে এসেছিল, তাকে তিনি তাঁর মূলাবান বস্তজোড়া খুলে পরিয়ে দিয়েছিলেন।

এ থেকে আরও প্রমাণিত হয় যে, আনন্দের সময় উল্লাস প্রকাশার্থে বন্ধু-বান্ধবকে ডোজে দাওয়াত করাও সুন্নত। হযরত ফাররকে আযম (রা) যখন সূরা বাঙ্কারা খতম করতেন, তখন আনন্দের আতিশয্যে একটি উট যবেহ্ করে সবাইকে ভোজে আপ্যায়িত করতেন।

(৫) ইয়াকুব (আ)-এর ছেলেরা বাস্তব ঘটনা ফাঁ স হয়ে যাওয়ার পর পিতা ও ডাইয়ের

কাছে জমা গ্রার্থনা করে। এতে বোঝা গেল যে, হাতে বা মুখে কাউকে কল্ট দিলে অথবা কারও কোন পাওনা থাকলে তৃৎক্ষণাৎ তা পরিশোধ করা অথবা ক্ষমা করিয়ে নেওয়া জরুরী।

সহীহ বুখারীতে আবৃ হোরায়রা (রা) বণিত হাদীসে রস্লুল্লাহ (সা) বলেনঃ যার যিম্মায় অপরের কোন আর্থিক প্রাপ্য থাকে কিংবা সে অপরকে হাতে কিংবা মুখে কল্ট দেয়. তার সলে সঙ্গে তা পরিশোধ করে দেওয়া কিংবা ক্ষমা প্রার্থনা করে দায়িত্বমুক্ত হওয়া উচিত। কিয়ামতের পূর্বেই তা করা উচিত। কিয়ামতের দিন আর্থিন পাওনা পরিশোধ করা যাবে না। তাই তার সৎকর্মসমূহ প্রাপককে দিয়ে দেওয়া হবে। ফলে সে রিক্তহন্ত হয়ে যাবে। পক্ষান্তরে তার কর্মসমূহ যদি সৎ না হয়, তবে প্রতিপক্ষের গোনাহ্র বোঝা তার উপর চাপিয়ে দেওয়া হবে।

ইউসুষ্ণ (আ)-এর সবর ও শোকরের ভর ঃ এরপর ইউসুফ (আ) পিতামাতার সামনে কিছু অতীত কাহিনী বর্ণনা করতে ওরু করলেন। এখানে এক দণ্ড থেমে একটু চিন্তা করুন, আজ যদি কেউ এতটুকু দুঃখ-কল্টের সম্মুখীন হয়. যতটুকু ইউসুফ (আ)-এর উপর দিয়ে অতিবাহিত হয়েছে এবং এত দীর্ঘদিনের বিচ্ছেদ ও নৈরাশ্যের পর পিতামাতার সাথে মিলন ঘটে, তবে সে পিতামাতার সামনে নিজের কাহিনী কিডাবে বর্ণনা করবে ? কতটুকু কাঁদবে এবং কাঁদবে ? দুঃখ-কল্টের করুণ কাহিনী বর্ণনা করতে কতদিন লাগবে ? কিন্তু এখানে উডয়পক্ষই আল্লাহ্র রসূল ও পয়গম্বা। তাঁদের কর্মপদ্ধতি লক্ষা কর্রুন, ইয়াকুব (আ)-এর বিরহী প্রিয় ছেলে হাজারো দুঃখ-কল্টের প্রান্তর আন্তর অতিক্রম করে যখন পিতার সাথে মিলিত হন, তখন

و تَدْ ا حُسن بِي ا ذَ ا خَرْجِنِي مِن ا لَسِجَنِ وَجَاءَ بِكُمْ مِن ا لَهِدُوِ ؟ कि बातन

আমার প্রতি অনুগ্রহ করেছেন, যখন কারাগার থেকে আমাকে বের করেছেন এবং আপনাকে বাইরে থেকে এখানে এনেছেন, অথচ শয়তান আমার ও আমার ভাইদের মধ্যে কলহ সুল্টি করে দিয়েছিল।

ইউসুফ (আ)-এর দুঃখ-কল্ট যথা ব্রুমে তিনটি অধ্যায়ে বিডক্ত হয়। এক. ডাইদের অত্যাচার ও উৎপীড়ন। দুই. পিতামাতার কাছ থেকে দীর্ঘদিনের বিচ্ছেদ। এবং তিন. কারাগারের কল্ট। আল্লাহ্র মনোনীত পয়গণ্ধর স্বীয় বিবৃতিতে প্রথমে ঘটনাবলীর ধারা-বাহিকতা পরিবর্তন করে কারাগার থেকে কথা শুরু করেছেন। কিন্তু এতে কারাগারে প্রবেশ করা এবং সেখানকার দুঃখ-কল্টের প্রসঙ্গ এড়িয়ে গেছেন। বরং কারাগার থেকে অব্যাহতির কথা আল্লাহ্র কৃতজ্ঞতাসহ বর্ণনা করেছেন। কারাগার থেকে মুজি এবং তজ্জন্য আল্লাহ্র কৃতজ্ঞতা প্রকাশের মাধ্যমে যেন একথাও বলে দিয়েছেন যে, তিনি কোন সময় কারাগারেও ছিলেন।

এখানে এ বিষয়টিও প্রণিধানযোগ্য যে, ইউসুফ (আ) কারাগার থেকে বের হওয়ার কথা তো উল্লেখ করেছেন, কিন্তু ড্রাতারা যে তাঁকে---কুপে নিক্ষেপ করেছিল, তা এদিক দিয়েও উল্লেখ করেন নি যে, আল্লাহ্ তা'আলা আমাকে ঐ কুপ থেকে বের করেছেন। কারণ এই যে, ভাইদের অপরাধ পূর্বেই মাফ করে দিয়েছিলেন এবং বলেছিলেন : لأنكر يب عليكم अहिमের অপরাধ পূর্বেই মাফ করে দিয়েছিলেন अ

বন্দ্র চুরু) তাই যে কোনভাবে কূপের কথা উরেখ করে ডাইদেরকে লজ্জা দেওয়া তিনি

সমীচীন মনে করেন নি ।---( কুরতুবী )

এরপর ছিল পিতামাতা থেকে সুদীর্ঘ বিচ্ছেদ ও তার প্রতিক্রিয়াদি বর্ণনা করার পালা। তিনি সব বিষয় থেকে পাশ কাটিয়ে ওধু শেষ পরিণতি ও পিতামাতার সাথে সাক্ষাতের কথা আল্লাহ্র কৃতভ্ততাসহ উল্লেখ করেছেন যে, আল্লাহ্ আপনাকে গ্রাম থেকে মিসর শহরে এনে দিয়েছেন। এখানে এই নিয়ামতের প্রতি ইঙ্গিত রয়েছে যে, ইয়াকুব (আ)-এর বাসভূমি গ্রামে ছিল সেখানে জীবন যাপনের সুযোগ-সুবিধা কম ছিল। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে শহরে রাজকীয় সম্মানের মাঝে পৌঁছে দিয়েছেন।

এখন প্রথম অধ্যায়টি অবশিষ্ট রইল---অর্থাৎ ডাইদের অত্যাচার ও উৎপীড়ন। একেও শয়তানের ঘাড়ে চাগিয়ে এডাবে চুকিয়ে দিলেন যে, আমার দ্রাতারা এরূপ ছিল না। শয়তান তাদেরকে ধোঁকায় ফেলে কলহ সৃষ্টির এ কাজটি করিয়েছে ।

এ হচ্ছে নবুয়তের শান ! নবীগণ দুঃখ-কল্টে ঙধু সবরই করেন না, বরং সবঁৱ কৃতভতা প্রকাশের দিকও আবিষ্কার করে ফেলেন। এ কারণেই তাঁদের এমন কোন অবস্থা নেই, যেখানে তাঁরা আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি কৃতজ নন। সাধারণ মানুষের অবস্থা এর বিপরীত। তারা আল্লাহ্ তা'আলার নিয়ামত পেয়েও কোন নিয়ামতের কথা উল্লেখ করে না, কিন্তু কোন সময় সামান্য কল্ট পেলে জীবনডর তা গেয়ে বেড়ায়। কোরআনে এ বিষয়েই অভিযোগ করে

বলা হয়েছে ۽ اَنَّ اَ لَا نُسَا بَ لَرَبِّ مَ اللَّهُو لَا يَعَامَ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ اللَّهُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ عَلَيْ عَالَيْ عَلَيْهُمُ عَلَيْهُمُ وَ عَلَيْهُمُ ع

(১০১) হে পালনকর্তা, আপনি আমাকে রাজত্বের অংশবিশেষ দান করেছেন এবং জামাকে বিভিন্ন বিষয় যথাযথ তাৎপর্যসহ ব্যাথ্যা করার বিদ্যা শিখিয়ে দিয়েছেন। হে নডোমণ্ডল ও ভূ-মণ্ডলের হুল্টা, আপনিই আমার কার্যনির্বাহী ইহকাল ও পরকালে। আমাকে ইসলামের উপর মৃত্যুদান করুন এবং আমাকে সজ্জনদের সাথে মিলিত করুন।

### তহ্বসীরের সার-সংক্ষেপ

[ এরপর সবাই হাসিখুশি জীবন অতিবাহিত করতে থাকেন। এক সময় ইয়াকুব (আ)-এর আয়ুক্ষাল ফুরিয়ে আসে। ওফাতের পর ওসিয়ত মোতাবেক মৃতদেহ সিরিয়ায় ছানান্তরিত করা হয়। পূর্বপুরুষগণের সমাধিপার্শ্বে দাফন করা হয়। এরপর ইউসুফ (আ)-এর মনেও পরকালের উৎসুক্য বৃদ্ধি পায় এবং তিনি দোয়া করেন ঃ] হে আমার পালন-কর্তা, আপনি আমাকে ( সব রক্ষম নিয়ামতই দিয়েছেন, বাহ্যিক ও আডান্তরীণও। বাহ্যিক এই যে, উদাহরণত) রাজত্বের বড় অংশ দিয়েছেন এবং ( আডান্ডবীণ এই যে, উদাহরণত) আমাকে স্বপ্লের বাধ্যা শিক্ষা দিয়েছেন ( যা একটি মহান বিদ্যা, বিশেষ করে তা যদি নিশ্চিত হয় । ব্যাখ্যার্শ্ব নিশ্চয়তা নির্ভর করে ওহীর উপর । সুতরাং এর অস্তিহ নবুওয়তের সাথে ওতপ্লোতভাবে জড়িত)। হে নডোমগুল ও ভূ-মগুলের স্রল্টা, আপনি আমারে কার্যনির্বাহী ইহকালেও পরকালে ( অতএব ইহকালে যেমন আমার সব কাজ নির্বাহ করেছেন, রাজত্ব দান করেছেন এবং জোন দান করেছেন, তেমনি পরকালের কাজও সুষ্ঠু ও সঠিক করে দিন। অর্থাৎ আমাকে) আনুগতাশীল অবন্থায় দুনিয়া থেকে উঠিয়ে নিন এবং সৎ বান্দাদের অন্তর্ভু জ করুন। ( অর্থাৎ আমার যে সব পূর্বপুরুষ মহান পয়গম্বর ছিলেন, আমাকেও তাঁদের স্তরে দেরীছে দিন।)

## আনুয়লিক জাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে ইউসুফ (আ) পিতাকে সুদ্বোধন করেছিলেন। এরপর পিতা-মাতা ও ডাইদের সাথে সাক্ষাতের ফলে যখনজীবনে শান্তি এল, তখন সরাসরি আল্লাহ্র প্রশংসা, গুণকীর্তন ও দোয়ায় মশগুল হয়ে গেলেন। বললেনঃ

َرَبَّ قَدْ أَنَّبْهَنَى مَنَ الْمُلْكِ وَمَنَّمَةً نَى مَنْ تَنَا وِ إِنَّ إِلَّا هَا دِيْتَ نَاطِرَ السَّمُواتِ وَالْاَرْضِ اَنْتَ وَلِي فِي الدَّنِهَا وَالْأَخَوِ 8 تَوَنَّغِى سُلِهاً وَالْحِقْنِيُ بِالصَالِحَيْنَ ٥

অর্থাৎ হে আমার পালনকর্তা, আপনি আমাকে রাজত্বের অংশবিশেষ দান করেছেন এবং আমাকে স্বপ্লের ব্যাখ্যা শিখিয়েছেন । হে আসমান ও যমীনের স্রষ্টা, আপনিই ইহকাল ও পরকালে আমার কার্যনির্বাহী। আমাকে পূর্ণ আনুগত্যশীল অবস্থায় দুনিয়া থেকে উঠিয়ে নিন এবং আমাকে পরিপূর্ণ সৎ বান্দাদের অন্তর্ভু জ্ঞ রাখুন। পরিপূর্ণ সৎ বান্দা পয়গম্বরগণই হতে পারেন। তাঁরা যাবতীয় গোনাহ্ থেকে পবির।---( মাযহারী )

এ দোয়ায় 'খাতেমা-বিলখায়র' অর্থাৎ অন্তিম সময়ে পূর্ণ আনুগত্যশীল হওয়ার প্রার্থ-নাটি বিশেষভাবে প্রণিধানযোগ্য। আল্লাহ্ তা'আলার প্রিয়জনদের বৈশিষ্ট্য এই যে, তাঁরা ইহকাল ও পরকালে যত উচ্চ মর্তবাই লাড করুন এবং যত প্রভাব-প্রতিপত্তি ও পদ-মর্যাদাই তাঁদের পদচুম্বন করুক, তাঁরা কখনও গর্বিত হন না, বরং সর্বদাই এ সব অবস্থা বিলুপ্ত হওয়ার অথবা হ্রাস পাওয়ার আশংকা করতে থাকেন। তাই তাঁরা দোয়া করতে থাকেন, যাতে আল্লাহ্-প্রদন্ত বাহ্যিক ও আন্ডান্তরীণ নিয়ামত্রসমূহ জীবনের শেষ মুহূর্ত পর্যন্ত অব্যাহত থাকে, বরং সেগুলো আরও যেন বৃদ্ধি পায়।

এ পর্যন্ত কোরআনে বর্ণিত ইউসুফ (আ)-এর বিস্ময়কর কাহিনী এবং এ প্রসঙ্গে বিভিন্ন নির্দেশের বর্ণনা সমাপ্ত হল। এর পরবর্তী কাহিনী কোরআন পাফ অথবা কোন মরফু' হাদীসে বর্ণিত হয়নি। অধিকাংশ তফসীরবিদ ঐতিহাসিক কিংবা ইসরাঈলী রেওয়ায়েতের বরাত দিয়ে তা বর্ণনা করেছেন।

তফসীর ইবনে-কাসীরে হযরত হাসানের রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, ইউসুফ (আ) যখন কূপে নিক্ষিণ্ত হন, তখন তাঁর বয়স ছিল (১৭) সতের বছর। এরপর পিতার কাছ থেকে আশি বছর নিরুদ্দেশ থাকেন এবং পিতামাতার সাথে সাক্ষাতের পর তেইশ বছর জীবিত থাকেন। একশ বিশ বছর বয়সে ওফাত পান।

মোহাস্মদ ইবনে ইসহাক বলেনঃ কিতাবী সম্প্রদায়দের রেওয়ায়েতে আছে যে, ইউসুফ (আ) ও ইয়াকুব (আ)-এর বিচ্ছেদের মেয়াদ ছিল চল্লিশ বছর। এরপর ইয়াকুব (আ) মিসরে আগমন করার পর ছেলের সাথে সতের বছর জীবিত থাকেন। অতঃপর তাঁর ওফাত হয়ে যায়।

তক্ষসীর কুরতুবীতে ঐতিহাসিকদের বরাত দিয়ে বলা হয়েছে যে, মিসরে চব্বিশ বছর অবস্থান করার পর ইয়াকুব (আ)-এর ওফাত হয়ে যায়। ওফাতের পূর্বে তিনি ইউসুফ (আ)-ফে ওসিয়ত করেন যেন তাঁর মৃতদেহ দেশে পাঠিয়ে পিতা ইসহাক (আ)-এর পার্শ্বে দাফন করা হয়।

সায়ীদ ইবনে জুবায়ের বলেন ঃ ইয়াকুব (আ)-কে শাল কাঠের শবাধারে রেখে বায়তুল-মুকাদ্দাসে স্থানান্ডরিত করা হয়। এ কারণেই সাধরেণ ইহুদীদের মধ্যে এ প্রথা প্রচলিত হয়ে যায় যে, তারা মৃতুদেহ দুর-দূরান্ত থেকে বায়তুল-মোকাদ্দাসে এনে দাফন করে। ওফাতের সময় হযরত ইয়াকুব (আ)-এর বয়সছিল একশ সাতচরিশ বছর।

হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে মসউদ বলেন ঃ ইয়াকুব (আ) পরিবারবর্গসহ যখন মিসরে প্রবেশ করেন, তখন তাঁদের সংখ্যা ছিল তিরানক্ষই জন। পরবতীকালে ইয়াকুব (আ)-এর আওলাদ অর্থাৎ, বনী-ইসরাঈল যখন মূসা (আ)-এর সাথে মিসর থেকে বের হয়, তখন তাদের সংখ্যা ছিল ছয় লাখ সতর হাজার।----(কুরতুবী, ইবনে-ফাসীর) পূর্বেই বর্লিত হয়েছে যে, সাবেক আঘীযে-মিসরের মৃত্যুর পর বাদশাহ্র উদ্যোগে ইউসুফ (আ) যুলায়খাকে বিয়ে করেছিলেন।

তওরাত ও কিতাবী সম্প্রদায়ের ইতিহাসে আছে, তাঁর গর্ভে ইউসুফ (আ)-এর দুই ছেলে ইফরায়ীম ও মনশা এবং এক কন্যা 'রহমত বিনতে ইউসুফ' জন্মগ্রহণ করেন। রহমতের বিয়ে হযরত আইউব (আ)-এর সাথে সম্পন্ন হয়। ইফরায়ীমের বংশধরের মধ্যে মুসা (আ)-এর সহচর ইউশা ইবনে-নুন জন্মগ্রহণ করেন।--( মায়হারী)

হযরত ইউসুফ (আ) একশ বিশ বছর বয়সে ইন্ডেকাল করেন এবং নীলনদের কিনা-রায় সমাহিত হন।

ইবনে ইসহাক হযরত ওরওয়া ইবনে যুবায়র থেকে বর্ণনা করেন. মূসা (আ)-কে যখন বনী ইসরাঈলদের সাথে নিয়ে মিসর ত্যাগ করার নির্দেশ দেওয়া হয়. তখন ওহীর মাধ্যমে একথাও বলা হয় যে, ইউসুফের মৃতদেহ মিসরে রেখে যাবেন না, বরং সাথে নিয়ে সিরিয়া চলে যান এবং তাঁর পিতৃপুরুষদের পাশে দাফন করুন। এ নির্দেশ পেয়ে মূসা (আ) খোঁজাখুঁজি করে তাঁর কবর আবিষ্ণার করেন, যা মর্মর পাথরের একটি শবাধারে রক্ষিত ছিল। তিনি তাঁকে কেনান ভূমি অর্থাৎ, ফিলিন্ডীনে নিয়ে যান এবং হযরত ইসহাক ও ইয়াকুব (আ) এর পাশে দাফন করেন।---( মাযহারী )

ইউসুফ (আ)-এর পর মিসর দেশ 'আমালিক' গোরের ফেরআউনদের করতলগত হয়। বনী ইসরাঈল তাদের রাজত্বে বাস করে ইউসুফ (আ)-এর ধর্ম পালন করতে থাকে, কিন্তু বিদেশী হওয়ার অজুহাতে তাদের উপর নানাবিধ নির্যাতন চলতে থাকে। অবশেষে মূসা (আ)-এর মাধ্যমে আল্লাহ্ তাু'আলা তাদেরকে এ নির্যাতন থেকে উদ্ধার করেন।----(মাযহারী)

নির্দেশ ও বিধান : আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে প্রথমত জানা যায় যে, পিতামাতার প্রতি সম্মানসূচক সিজদা তখন জায়েয ছিল বলেই তাঁর পিতামাতা ও ডাতারা সিজদা করেছিলেন। কিন্তু মুহাম্মদী শরীয়তে সিজদা হচ্ছে ইবাদতের বিশেষ আলামত। তাই

আল্লাহ্ ছাড়া অন্যকে সিজদা করা হারাম। কোরআন পাকে বলা হয়েছে

মুয়ায সিরিয়া গমন করে যখন দেখলেন যে, খৃস্টানরা তাদের সম্মানিত বাজিবর্গকে মুয়ায সিরিয়া গমন করে যখন দেখলেন যে, খৃস্টানরা তাদের সম্মানিত বাজিবর্গকে সিজদা করে, তখন ফিরে এসে রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে সিজদা করতে উদ্যত হন। রস্লুল্লাহ্ (সা) তাঁকে নিষেধ করে বললেন ঃ যদি আমি কাউকে সিজদা করা জায়েয মনে করতাম, তবে স্ত্রীদেরকে আদেশ দিতাম তারা যেন স্বামীদেরকে সিজদা করে। এমনিভাবে হযরত সালমান ফারিসী রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে সিজদা করতে চেয়েছিলেন। তিনি নিষেধ করে বলে-

- जाशील : لا تسجد لي يا سلما ن و اسجد للحي الذي لا يموت । हिलन : - जाशील

সাল্লমান, আমাকে সিজদা করো না; বরং ঐচিরজীবীকে সিজদা কর, যারক্ষয় নেই।----( ইবনে-কাসীর )

এতে বুঝা গেল যে, রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে যখন সম্মানসূচক সিজদা করা জায়েয নয়, তখন আর কোন বুযুর্গ অথবা পীরের জন্য কেমন করে তা জায়েয হতে পারে ?

ا ٢٠٠٠ ، د د ٠ ، ٢٠٠٠ ، ١ ، ١ ، ٢٠٠٠ ، ٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠ ، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠٠، ٢٠٠ ، ٢٠٠٠، ٢٠٠، ٢٠٠٠، ٠٠٠، ٢٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠٠، ٠٠، ٠٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠، ٠٠

পরও প্রকাশ পায়। যেমন এ ঘটনায় চল্লিশ কিংবা আশি বছর পর প্রকাশ পেয়েছে। ----( ইবনে-জরীর, ইবনে কাসীর)

হওয়ার পর যদি মুক্তি পাওয়া যায়, তবে কৃতভেতা একাশ করা পয়গমরগণের সুমত এবং রোগ ও বিপদাপদের কথা উল্লেখ না করাও সুমত।

কাজের ইচ্ছা করেন, তার জন্য ধারণাডীত সূক্ষ ও গোপন তদবীরের ব্যবস্থা করে থাকেন, যা মানুষ কল্পনাও করতে পারে না।

ন درم مربع ، درم مسلما ، درم مربع ، درم مسلما

দোয়া করেছেন। এতে বুঝাগেল, বিশেষ অবস্থায় মৃত্যুর জন্য দোয়া নিষিদ্ধ নয়। সহীহ্ হাদীসে মৃত্যু কামনা করা নিষিদ্ধ করা হয়েছে। এর অর্থ এই যে, সংসারের দুঃখ-কল্টে পেরেশান ও অধৈর্য হয়ে মৃত্যু কামনা করা দুরস্ত নয়। বিপদের কারণে মৃত্যুর জন্য দোয়া করতে রসূলুল্লাহ্ (সা) নিষেধ করেছেন। যদি দোয়া করতেই হয় তবে এডাবে করবে, ইয়া আল্লাহ্, যে পর্যস্ত জীবিত রাখ ঈমানের সাথে বেঁচে থাকার তাওফীক দাও এবং যখন মৃত্যু শ্রেয় হয়, তখনই আমাকে মৃত্যু দান করে।

لِكَ مِنْ أَنْبَا ءِ الْعَبْبِ نُوُجِيهِ إِلَيْكَ وَمَا كُنْتَ لَدَيْهِمْ إِذْ اجْمَعُوا آمرَهُمْ وَهُمْ يَعْكُرُونَ وَمَا آكْتُرُ النَّاسِ وَلَوُ حَرَضْتَ بِهُؤْمِنِ ۞وَمَا تَسْئَلُهُمْ عَلَيْهِ مِنْ ٱجْرِ إِنْ هُوَ إِلَّا ذِكَرٌ لِلْعَاكِمِينَ ﴾ نْ أَيَاةٍ فِحِ الشَّلْوَتِ وَالْأَرْضِ يَمُتَّرُوْنَ عَلَيْهَ

ð ð ڪ ð, تعقلون

(১০২) এণ্ডলো অদৃশ্যের খবর, আমি আপনার কাছে প্রেরণ করি। আপনি তাদের কাছে ছিলেন না, যখন তারা শ্বীয় কাজ সাব্যস্ত করছিল এবং চক্রান্ত করছিল। (১০৩) আপনি যতই চান, অধিকাংশ লোক বিশ্বাসকারী নয়। (১০৪) আপনি এর জনো তাদের কাছে কোন বিনিময় চান না। এটা তো সারা বিশ্বের জন্য উপদেশ বৈ নয়। (১০৫) আনেক নিদর্শন রয়েছে নডোমণ্ডলে ও ভূ-মণ্ডলে যেণ্ডলোর উপর দিয়ে তারো পথ অতিক্রম করে এবং তারা এসবের দিকে মনোনিবেশ করে না। (১০৬) আনেক মানুয আল্লাহর প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে, কিন্তু সাথে সাথে শিরকও করে। (১০৫) তারা কি নিভীক হয়ে গেছে এ বিষয়ে যে, আল্লাহ্র জাযাবের কোন বিপদ তাদেরকে আহত করে ফেলবে অথবা তাদের কাছে হঠাৎ কিয়ামত এসে যাবে, জথচ তারা টেরও পাবে না? (১০৮) বলে দিন ঃ এই আমার পথ। আমি আল্লাহ্র দিকে বুঝে সুঝে দাওয়াত দেই----আমি এবং আমার অনুসারীরা। আল্লাহ্ পবিত্র। আমি অংশীবাদীদের অন্তর্ভু জ নই। (১০৯) আপনার পূর্বে জামি যতজনকে রসূল করে পাঠিয়েছি. তারা সবাই পুরুষই ছিল জন-পদবাসীদের মধ্য থেকে। আমি তাদের কাছে ওহী প্রেবণ করতাম। তারা কি দেশ-বিদেশ ভ্রমণ করে না, যাতে দেখে নিত কিরূপ পরিণতি হয়েছে তাদের, যারা পূর্বে ছিল ? সংয্যক্রারীদের জন্য পরকালের আবাসই উত্তম। তারা কি এখনও বুঝে না?

### তফসীরের সার-সংক্ষপ

এই কাহিনী (যা উপরে বর্ণিত হয়েছে, আপনার জন্য) অনাতম অদৃশ্য সংবাদ। (কেননা এটা জানার কোন বাহ্যিক উপায় আপনার কাছে ছিল না, খধু) আমি(-ই) ওহীর মাধ্যমে আপনাকে এ কাহিনী বলছি এবং (বলা বাছল্য) আপনি তাদের (ইউসুফ দ্রাত্তাদের) কাছে তখন ছিলেন না, যখন তারা (ইউসুফকে কৃপে নিক্ষেপ করার) স্বীয় অভিসন্ধি পাকাপোক্ত করেছিল এবং তারা ( এ সম্পর্কে ) তদবীর করেছিল ( যে, তারা পিতার কাছে এমন বলবে, যাতে তারা তাকে এমনডাবে নিয়ে যায় ইত্যাদি। এডাবে এটা নিশ্চিত যে, আপনি এ কাহিনী কারও কাছে গুনেন নি। অতএব, এটা নবুয়তের এবং ওহী প্রাশ্তির পরিষ্কার প্রমাণ) এবং (নবুয়তের প্রমাণাদি উপস্থিত থাকা সম্বেও) অধিকাংশ লোক বিশ্বাস স্থাপন করে না ; যদিও আপনি কামনা করেন আর ( তাদের বিশ্বাস স্থাপন না করার কারণে অবশ্য আপনার কোন ক্ষতি নেই। কেননা) আপনি তাদের কাছে এর (কোরআনের) জন্য কোন বিনিময় চান না (যাতে এরাপ সন্তাবনা থাকে যে, তারা এ কোরআন কবুল না করলে আপনার পারিশ্রমিক পণ্ড হয়ে যাবে )। এটা ( অর্থাৎ কোরআন ) তো ঙধু বিশ্বাসীর জন্য একটি উপদেশ। ( কেউ না মানলে তাতে তারই ক্ষডি।) এবং (এরা যেমন নবুয়ত অস্বীকার করে, এমনিডাবে প্রমাণাদি সত্ত্বেও একত্ববাদ অশ্বীকারকারীও রয়েছে। সেমতে) বহু নিদর্শন রয়েছে (ষেগুলো একত্ববাদের প্রমাণ) নডোমগুলে (যেমন, নক্ষররাজি ইত্যাদি) এবং ভূ-মগুলে, (যেমন পদার্থ ও উপাদান,) যেগুলোর উপর দিয়ে তারা পথ অতিরুম করে ( অর্থাৎ প্রত্যক্ষ করতে থাকে) এবং তারা এগুলোর প্রতি (সামান্যও) মনোযোগ দেয় না। (অর্থাৎ এগুলো দ্বারা কোন কিছু প্রমাণ করে না।) এবং অধিকাংশ লোক, যারা আল্লাহ্কে মানে, তারা সাথে সাথে শিরকও করে। (অতএব একত্ববাদ ব্যতীত আল্লাহ্কে মানা, না মানারই শামিল। সুতরাং তারা আল্লাহ্র সাথে কুফরী করে এবং নবুয়তের সাথেও কুফরী করে।) অতএব (আল্লাহ্ ও রসূলে অবিশ্বাসী হয়েও) তারা কি এ ব্যাপারে নিরুদ্বেগ হয়ে বসেছে ষে, আল্লাহ্র আযাবের কোন বিপদ এসে তাদেরকে আচ্ছন্ন করবে অথবা তাদের কাছে অত্রকিত কিয়ামত এসে যাবে এবং তারা (পূর্ব থেকে) টেরও পাবে না? (উদ্দেশ্য, কুফরের পরিণাম হচ্ছে শান্তি ; দুনিয়াতে নাযিল হোক কিংবা কিয়ামতের দিন পতিত হোক। অতএব তাদের উচিত ডয় করা এবং কুফরী পরিত্যাগ করা।) আপনি বলে দিন ঃ আমি ( একত্ববাদ ও আল্লাহ্র পক্ষ থেকে আহ্বায়ক হওয়ার ) প্রমাণের উপর প্রতিষ্ঠিত হয়ে আরাহ্ তা'আলার দিকে দাওয়াত দেই----আমি নিজেও এবং আমার অনুসারীরাও। ( অর্থাৎ আমার কাছেও তওহীদ ও রিসালতের প্রমাণ রয়েছে এবং আমার সঙ্গীরাও প্রমাণের ভিত্তিতে আমার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করেছে। আমি প্রমাণহীন বিষয়ের প্রতি কাউকে দাওয়াত দেই না। প্রমাণ শোন এবং বুঝ। অতএব আমার পথের সারমর্ম এই যে, আল্লাহ্ এক এবং আমি দাওয়াতদাতা) এবং আল্লাহ্ (শিরক থেকে) পবির এবং আমি (এ পথ কবুল করি এবং) মুশরিকদের অন্তভূঁক্ত নই। (তারা যে নবুয়তের ব্যাপারে সন্দেহ করে যে, নবীর ফেরেশতা হওয়া উচিত, এটা অর্থহীন বাজে কথা। কেননা ) আমি আপনার পূর্বে বিভিন্ন জনপদবাসীর মধ্য থেকে যতজনকে (রসুল করে ) প্রেরণ করেছি, তারা সবাই মানুষই ছিল, যাদের কাছে আমি ওহী প্রেরণ করতাম । ( কেউ ফেরেশতা ছিল না। যারা তাদেরকে মানেনি এবং এ ধরনের অনর্থক প্রশ্ন উত্থাপন করেছে, তাদেরকে শান্তি দেওয়া হয়েছে। এমনিভাবে এরাও শান্তি পাবে---ইহকালে হোক কিংবা

পরকালে। এরা যে নিশ্চিন্ত হয়ে বসে রয়েছে ) এরা কি (কোথাও) দেশ দ্রমণে যায়নি যে, (ব্বচক্ষে) তাদের পরিণাম দেখে নিত, যারা তাদের পূর্বে (কাফির হিসাবে) গত হয়েছে? (এবং মনে রেখো. যে দুনিয়ার ভালবাসায় মন্ত হয়ে তোমরা কুফরের পথ ধরেছ, তাধ্বংসশীল ও তুচ্ছ,) নিশ্চয় পরজগত তাদের জন্য খুবই উত্তম, যারা (শিরক ইত্যাদি থেকে) সংযমী হয় (এবং একত্রবাদ ও আনুগত্য অবলম্বন করে)। অতএব, তোমরা কি এতটুকুও বুঝ না (যে ধ্বংসশীল ও ভিত্তিহীন বস্ত ভাল, না চিরন্থায়ী ও অক্ষয় বস্ত ভাল)?

# আনুষ্যিক ভাতব্য বিষয়

ইউসুফ (আ)-এর কাহিনী পুরাপুরি বর্ণনা করার পর আলোচা আয়াতসমূহে নবী করীম (সা)-কে সম্বোধন করা হয়েছে। مَعَدَّ هُوَ عَلَيْهُ الْوَكَ مَنْ الْذَي اللَّهُ اللَّهُ مَنْ الْعَلَيْبِ نُو هَيْهُ الْوَكَ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْبِ نُو هَيْهُ الْوَكَ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْبِ نُو هَيْهُ الْوَكَ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتِ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ مَنْ الْعَلَيْتِ مَنْ الْعَلَيْتَ مَنْ الْعَلَيْتَ مَنْ الْعَلَيْتَ مَنْ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتُ مَنْ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ مَنْ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْ مَا مُعَلَيْتِ عَلَيْتَ الْعَلَيْتِ مِنْ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ مَا اللَّذَاتِ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ مَا عَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْتَ الْعَلَيْ

এ বর্ণনার উদ্দেশ্য এই যে, ইউসুফ (আ)-এর কাহিনীটি পূর্ণ বিবরণসহ ঠিক ঠিক বলে দেওয়া আপনার নবুয়ত ও ওহীর সুস্পল্ট প্রমাণ। কেননা, কাহিনীটি হাজারো বছর পূর্বেকার। আপনি সেখানে বিদ্যামান ছিলেন না যে, স্নচন্ধে দেখে বিরত করবেন এবং আপনি কারও কাছে শিক্ষাও গ্রহণ করেন নি যে, ইতিহাস গ্রন্থ পাঠ করে অথবা কারও কাছে গুনে বর্ণনা করবেন। অতএব, আল্লাহ্র ওহী ব্যতীত এ সম্পর্কে জান লাভ করার দ্বিতীয় কোন পথ নেই।

কোরআন পাক শুধু এতটুকু বিষয় উল্লেখ করেছে যে, (আপনি সেখানে বিদ্যমান ছিলেন না।) অন্য কোন ব্যক্তি অথবা গ্রন্থ থেকে এ বিষয়ে জান অজিত না হওয়ার কথা উল্লেখ করা জরুরী মনে করা হয়নি। কারণ, সমগ্র আরবের জানা ছিল যে, রসূলুরাহ্ (সা)উষ্মী বা নিরক্ষর। তিনি কারও কাছে লেখাপড়া করেন নি। সবার আরও জানা ছিল যে, তাঁর সমগ্র জীবন মক্সায় অতিবাহিত হয়েছে। একবার চাচা আবু তালিবের সাথে সিরিয়া সফরে গমন করে মাবপথ থেকেই ফিরে এসেছিলেন। দ্বিতীয় সফর, বাণিজ্য ব্যাপদেশে করেছিলেন, কিন্তু মাত্র কয়েকদিন অবস্থান করেই ফিরে আসেন। এ সফরেও কোন পণ্ডিত ব্যক্তির সাথে সাক্ষাত অথবা কোন শিক্ষা প্রতিষ্ঠানের সাথে সম্পর্কের বিন্দুমাত্র অবকাশ ছিল না। তাই এ ক্ষেত্রে তা উল্লেখ করা জরুরী মনে করা হয়নি। তবে

কোরআন পাকের অন্যন্ত্র একথাও উল্লেখ করা হয়েছেঃ

قَدْمُ وَ لَا قَوْ مَكَ مِنْ قَبْلُ هَذَا اللَّهُ وَ لَا قَوْ مَكَ مِنْ قَبْلُ هَذَا

পূর্বে এ সব ঘটনা আপনিও জানতেন এবং আপনার ব্রজাতিও জানত না।

ইমাম বগভী বলেন ঃ ইহুদী ও কুরাইশরা সম্মিলিতভাবে পরীক্ষার্থে রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে প্রশ্ন করল ঃ আপনি যদি সত্য নবী হন, তবে বলুন, ইউসুফ (আ)-এর ঘটনাটি কি এবং কিভাবে ঘটেছিল ? যখন রস্লুল্লাহ্ (সা) ওহীর মাধ্যমে সব বলে দিলেন এবং এরপরও তারা কুফরীও অস্বীকারে অটল রইল, তখন তিনি অন্তরে দারুন আঘাত পেলেন। এরই প্রেক্ষিতে পরবর্তী আয়াতে বলা হয়েছে যে, আপনার রিসালতের সুস্পষ্ট প্রমাণাদি সত্ত্বেও অনেক মানুহ বিশ্বাস ছাপনকারী নয়---আপনি যত চেষ্টাই করুন না কেন। উদ্দেশ্য এই যে, আপনার কাজ হল প্রচার এবং সংশোধনের চেষ্টা করা। চেষ্টাকে সফল করা আপনার ক্ষমতাধীন নয়। অধিকন্তু এটা আপনার দায়িত্বও নয়। কাজেই দুঃখ করাও উচিত নয়। এরপর বলা হয়েছে ঃ

অর্থাৎ আগনি مَنْ أَجْرِأَنْ هُوَ إِلَّا ذَكُرٌ لَّلْعَا لَمَهُمْ مَنْ أَجْرِأَنْ هُوَ إِلَّا ذَكُرٌ لَّلْعَا لَمَهْنَ ٥

প্রচার ও বিশুদ্ধ পথ বলে দেওয়ার যে চেল্টা করছেন, সেজন্য তাদের কাছে তো কোন পারিশ্রমিক চান না যে, এটা মেনে নেওয়া বা শোনা তাদের পক্ষে কঠিন হবে। আপনার কথাবার্তা তো নির্ভেজাল মঙ্গলাকাঙ্ক্ষা ও উপদেশ সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্য। এতে এদিকেও ইস্তিত পাওয়া যায় যে, আপনার এ চেল্টার লক্ষ্য যখন পাথিব উপকার লাভ নয়, বরং পরকালের সওয়াব ও জাতির হিতাকাঙ্ক্ষা, তখন এ লক্ষ্য অর্জিত হয়ে গেছে। সুতরাং আপনি কেন চিন্তিত হন ?

وكالين من المع في الصوات و الأرض يمرون عليها و هم عنها معرضون

অর্থাৎ শুধু তাই নয় যে এরা জেদ ও হঠকারিতাবশত কোন গুডাকাঞ্জীর উপদেশে প্রবণ করে না, বরং তাদের অবন্থা হল এই যে, নডোমণ্ডলে ও ভূমণ্ডলে আল্লাহ্র যেসব সুস্পল্ট নিদর্শন রয়েছে, সেগুলোর কাছ দিয়েও এরা উদাসীন হয়ে ও চোখ বুজে চলে যায়। একটুও লক্ষ্য করে না যে, এগুলো কার অপার শক্তির নিদর্শন। নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলে আল্লাহ্ তা'আলার জান ও শজির অসংখ্যা নিদর্শন রয়েছে। অতীতের আযাবপ্রাণত জাতিসমূহের ধ্বংসাবশেষ তাদের দৃল্টিগোচর হয়, কিন্তু তারা এগুলো থেকেও শিক্ষা গ্রহণ ধ্বরে না।

ষারা আল্লাহ্র অস্তিত্ব ও শক্তিতেই বিশ্বাস করে না, উপরোজ্ঞ বর্ণনা ছিল তাদের সম্পর্কে। অতঃপর এমন লোকদের সম্পর্কে বলা হচ্ছে, যারা আল্লাহ্র অস্তিত্বে বিশ্বাসী, কিন্তু তাঁর সাথে অন্য বস্তকে অংশীদার সাব্যস্ত করে। বলা হয়েছেঃ

ইবনে কাসীর বলেনঃ যেসব মুসলমান ঈমান সন্তেও বিভিন্ন প্রকার শিরকে লিগ্ত রয়েছে, তারাও এ আয়াতের অন্তর্ভু জ। মসনদে আহমদের এক হাদীসে রস্ত্রুয়াহ (সা) বলেনঃ আমি তোমাদের জন্য যেসব বিষয়ের আশঙ্কা করি. তন্মধ্যে সবচাইতে বিপজ্জনক হচ্ছে ছোট শিরক। সাহাবায়ে কিরামের প্রশ্নের উত্তরে তিনি বললেনঃ রিয়া (লোক-দেখানো ইবাদত) হচ্ছে ছোট শিরক। এমনিভাবে এক হাদীসে আল্লাহ্ ব্যতীত অনোর কসম খাওয়াকেও শিরক বলা হয়েছে।----( ইবনে কাসীর) আল্লাহ্ বাতীত অন্য কারও নামে মান্নত করা এবং নিয়াজ দেয়াও ফিকাহ্বিদগণের মতে শিরকের অন্তর্ভু জ।

এরপর তাদের অমনোযোগিতা ও মূর্খতার কারণে পরিতাপ ও বিস্ময় প্রকাশ করা হয়েছে যে, তারা অস্বীকার ও অবাধ্যতা সম্ভেও কিরপে নিশ্চিন্ত হয়ে গেছে যে, আল্লাহ্র পক্ষ থেকে তাদের উপর কোন আঘাব এসে যাবে কিংবা অতর্কিতে কিয়ামত এসে যাবে তাদের প্রস্তুতি গ্রহণের পর্বেই।

تُنْ هَٰذِهُ سَبِيلَى ٱدَ مُوا إِلَى اللهِ مَلَى بِمَهِرْ ؟ إِنَّا وَ مَنَ اتَّبْعَنَى وَسَبُحًا نَ إِللهِ وَجَا أَ ذَا مِنَ الْمُشَرِ كَيْنَ ه

অর্থাৎ আপনি তাদেরকে বলে দিন ঃ তোমরা মান অথবা না মান----আমার তরীকা এই যে, মানুষেকে পূর্ণ বিশ্বাস সহকারে আল্লাহ্র দিকে দাওয়াত দিতে থাকব----আমি এবং আমার অনুসারীরাও।

উদ্দেশ্য এই যে, আমার দাওয়াত আমার কোন চিন্তাধারার উপর ভিতিশীল নয়; বরং এটা পরিপূর্ণ জান, বুদ্ধিমড়া ও প্রজার ফলশুন্তি। এ দাওয়াত ও জানে রসুলুরাহ্ (সা) তাঁর অনুসারীদেরকেও অন্তর্ভু জ করেছেন। হ্যরত ইবনে আব্বাস বলেন । এতে সাহাবায়ে কিরামকে বুঝানো হয়েছে, যারা রসূলুরাহ্ (সা)-র জানের বাহক এবং আরাহ্র সিপাহী। হযরত আবদুরাহ্ ইবনে মসউদ বলেন । সাহাবায়ে কিরাম এ উম্মতের সর্বোত্তম ব্যান্তবর্গ। তাঁদের অন্তর পবির এবং জান সুগড়ীর। তাঁদের মধ্যে লৌকিকতার নাম-গন্ধও নেই। আন্তাহ্ তা'আলা তাঁদেরকে স্বীয় রসূলের সংসর্গ ও সেবার জন্য মনো-নীত করেছেন। তোমরা তাঁদের চরির অন্ত্যাস ও তরিকা আয়ত্ত কর। কেননা, তাঁরা সেরল পথের পথিক।

ব্যাপক অর্থেও হতে পারে। এতে ঐ সব বাজিকে বুঝানো

হয়েছে, যারা কিয়ামত পর্যন্ত রসূলুরাহ্ (সা)-র দাওয়াতকে উম্মত পর্যন্ত পৌঁছানোর কাজে নিয়োজিত থাকবেন। কলবী ও ইবনে যায়েদ বলেনঃ এ আয়াত থেকে আরও জানা গেল যে, যে ব্যক্তি রসূলুলাহ্ (সা)-র অনুসরণের দাবী করে, তার অবশ্য কর্তব্য হচ্ছে তাঁর দাওয়াতকে ঘরে ঘরে পৌঁছানো এবং কোরআনের শিক্ষাকে ব্যাপকতর করা। —-( মাযহারী)

585

مَنَ اللهُ وَمَا آَنَا مِنَ الْمُشَرِ دَيْنَ اللهُ وَمَا آَنَا مِنَ الْمُشَرِ دَيْنَ

পবিত্র এবং আমি মুশরিকদের অন্তর্ভু জ নই। উপরে বণিত হয়েছিল যে, অধিকাংশ লোক ঈমানের সাথে প্রকাশ্য ও অপ্রকাশ্য শিরককেও যুক্ত করে দেয়। তাই শিরক থেকে নিজের সম্পূর্ণ পবিত্রতা প্রকাশ করেছেন। সারকথা এই যে, আমার দাওয়াতের উদ্দেশ্য মানুষকে নিজের দাসে পরিণত করা নয়; বরং আমি নিজেও আল্লাহ্র 'বান্দা' এবং মানুষকেও তাঁর দাসত্ব স্বীকার করার দাওয়াত দেই। তবে দাওয়াতদাতা হিসাবে আমার প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা ফরম।

মুশরিকরা এ ব্যাপারে সন্দেহ প্রকাশ করত যে, আল্লাহ্র রসূল ও দৃত মানুষ নয়: বরং ফেরেশতা হওয়া দরকার। এর উত্তর পরবর্তী আয়াতে দেওয়া হয়েছেঃ

وَمَا إَرْسَلْنَا مِنْ تَبْلِكَ إِلاَّ رِجَا لاَّنُّوْحِي إِلَيْهِمْ مِّنْ إَهْلِ الْقُولِي

অর্থাৎ তাদের এ ধারণা ভিত্তিহীন ও নির্থক যে, অাল্লাহ্র রসূল ফেরেশতা হওয়া দরকার---মানব হতে পারে না। বরং ব্যাপার উল্টা । মানব জাতির জন্য আল্লাহ্র রসূল সবসময় মানবই হয়েছেন। তবে সাধারণ লোকদের থেফে তাঁর ঘাতন্ত্য এই যে, তাঁর প্রতি সরাসরি আল্লাহ্র কাছ থেকে ওহী আগমন করে। এটা কারও প্রচেপ্টা ও কর্মের ফল নয়। আল্লাহ্ তাণ্ডালা স্বয়ং বান্দাদের মধ্য থেকে যাকে উপযুক্ত মনে করেন, এ কাজের জন্য মনোনীত করেন। এ মনোনয়ন এমন কতগুলো বিশেষ গুণের ভিত্তিতে হয়, যেগুলো সাধারণ মানুষের মধ্য বিদ্যামান থাকে না।

পরবর্তী আয়াতে তাদেরকে সতর্ক করা হয়েছে, যারা আল্লাহ্র দিকে দাওয়াত-দাতার ও রসূলের নির্দেশাবলী অমান্য করে আল্লাহ্র আযাবকে ডেকে আনে। বলা হয়েছেঃ

اَ فَلَمْ يَسَهْرُوْا فِي الْأَرْضِ فَيَنْظُرُوا كَيْعَتَ كَانَ عَاقَبَةُ الَّذِينَ مِنْ تَهْلِهِمْ وَلَدَا رَا لأَخْرَعَ خَيْرٌ لَلَّذَينَ اتَّقَوْا أَنَلاً تَعْقِلُونَ ٥

অর্থাৎ তারা কি দেশ-ভ্রমণে বের হয় না, যাতে পূর্ববর্তী জাতিসমূহের শোচনীয় পরিণতি রচক্ষে দেখে নিতে পারে? কিন্তু তারা ইহকালের বাহ্যিক আরাম-আয়েশ ও সাজ-সজ্জায় মন্ত হয়ে পরকাল ভুলে গেছে। অথচ পরহিযগারদের জন্য পরকাল ইহকালের চাইতে অনেক উত্তম। তারা কি এতটুকুও বুঝে না যে, দুনিয়ার ক্ষণস্থায়ী সুখ ভাল, না পরকালের চিরস্থায়ী আরাম-আয়েশ ও নিয়ামত ভাল?

বিধান ও নির্দেশ ঃ অদৃশ্যের সংবাদ ও অদৃশ্যের জানের মধ্যে পার্থক্য ঃ

এওলোর সহ অদৃশোর সংবাদ, أَنْ لَكَ مَنْ أَنْهَا وَ الْفَيْبَ نُوْحَهْ الْدِكَ

ষা আমি আপনাকে ওহীর মাধ্যমে বলি। এ বিষয়বস্তুটি প্রায় এমনি ভাষায় সূরা আলে ইমরানের ৪৩ আয়াতে মরিয়মের কাহিনীতে ব্যক্ত হয়েছে । সূরা হদের ৪৮ আয়াতে

بَعْدَ (खा)-এর ঘটনা সম্পর্কে বলা হয়েছে : لَهُكَ مَنْ أَنْهُاء (لَعَهُم بِعُهُا إِلَى عَلَي مَنْ أَنْهُاء (لَع

----এসব আয়াত থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে পরগত্বরদেরকে জদৃশ্যের সংবাদ বলে দেন। বিশেষ করে আমাদের গ্রেষ্ঠতম পয়গত্বর মুহাম্মদ মুস্তফা (সা)-কে এসব অদৃশ্য সংবাদের বিশেষ অংশ দান করা হয়েছে, যার পরিমাণ পূর্ববর্তী পয়গত্বরদের তুলনায় বেশী। এ কারণেই তিনি উম্মতকে এমন অনেক ঘটনা বিভারিত অথবা সংক্ষেপে বলে দিয়েছেন, যেওলো ফিয়ামত পর্যন্ত সংঘটিত হবে। 'কিতাবুল ফিতান' শিরোনামে ভবিষ্যতে সংঘটিত হবে এমন বর্ণনা সম্বলিত বহুসংখ্যক ভবিষ্যদ্বাণী হাদীস-গ্রন্থমূহে বিস্তর মওজুদ রয়েছে।

সাধারণ মানুষ 'অদৃশ্যের জান' বস্ত্রতে যে ফোনরপে অদৃশ্যের সংবাদ অবগত হওয়াকেই বোঝে। এ গুণ রসূলুরাহ্ (সা)-র মধ্যে পূর্ণমাত্রায় বিদ্যমান ছিল। এ জনাই তাদের মতে রসূলুরাহ্ (সা) 'আলিমুল-গায়ব' ( অদৃশ্যে জানী ) ছিলেন। কিন্তু কোরআন পাক পরিষ্কার ভাষায় ঘোষণা করেছেন যে, لَا يَعْلَمُ مَنْ فِي السَّمَا وَاتِ وَالْاَرْضِ

لْغَبْبَ إِلَّا اللهُ ---এতে জানা যায় যে, আল্লাহ্ ছাড়া অনা কেউ আলিমুল গায়ব

হতে পারে না। এটা আল্লাহ্ তা'আলার বিশেষ গুণ। এতে কোন রসূল অথবা ফেরেশ-তাকে শরীক মনে করা তাদেরকে আল্লাহ্র সমতুল্য করার নামান্তর এবং তা খুস্টানদের অপকর্ম; তারা রসূলকে আল্লাহ্র পুত্র এবং আল্লাহ্র সত্তায় অংশীদার সাব্যস্ত করে। কোরআন পাকের উদ্ধিখিত আয়াত দ্বারা ব্যাপারটির পূর্ণ স্বরাপ ফুটে উঠেছে যে, অদৃশ্যের ডান একমাত্র আল্লাহ্ তা'আলার বিশেষ ওণ এবং 'আলিমুল-গায়ব', একমাত্র তিনিই। তবে অদৃশ্যের অনেক সংবাদ আল্লাহ্ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে পয়গন্ধরগণকে অবহিত করেন। কোরআন পাকের পরিডাষায় একে অদৃশ্যের জান বলা হয় না। সাধারণ মানুষ এই সূল্ল পার্থক্যটি বোঝে না। তারা অদৃশ্যের সংবাদকেই অদৃশ্যের জান বলে আখ্যায়িত করের। এরপর কোরআনের পরিডাষায় যখন বলা হয় যে, অদৃশ্যের জান আল্লাহ্ ছাড়া কারও নেই, তখন তারা এতে দ্বিমত প্রকাশ করতে থাকে। এর স্বরূপ এর বেশি নয় যে ঃ

# ا خللانی خلق از نام ا و نلتا د چون بهعنی ر نمت ار ام ا و نلتا د

অর্থ ঃ জনসাধারণের মতভেদ নামের মধ্য থেকে সৃষ্টি হয়েছে। কিন্তু যখন তাৎ-পর্যে পৌছে গেছে, তখন সকল মতভেদ থেমে গেছে।

ــوَمَا } رَسَلْنَا مِنْ تَبَلِكَ إِلاَّ رِجَا لاَّ نُوْحَى إِلَيْهِمْ مِنْ أَهْلِ الْقُرِى

এ আয়াতে পয়গমরগণের সম্পর্কে 🧤 শব্দের ব্যবহার থেকে বোঝা যায় যে,

পয়গম্বর সব সময় পুরুষই হন, নারীদের মধ্যে কেউ নবী কিংবা রসূল হতে পারেন না। ইবনে কাসীর ব্যাপক সংখ্যক আলিমের এ অভিমত বর্ণনা করেছেন যে, আলাহ্ তা'আলা কোন নারীকে নবী কিংবা রসূল নিষুক্ত করেন নি। কোন কোন আলিম কয়েক-জন মহিলা সম্পর্কে নবী হওয়ার কথা স্বীকার করেছেন; উদাহরণত হযরত ইবরাহীম (আ)-এর বিবি সারা, হযরত মূসা (আ)-এর জননী এবং হযরত ঈসা (আ)-এর জননী হযরত মরিয়ম। এ তিনজন মহিলা সম্পর্কে কোরআন পাকে এমন ভাষা প্রয়োগ করা হয়েছে, যন্দ্বারা বোঝা যায় যে, আল্লাহ্র নির্দেশে ফেরেশতারা তাঁদের সাথে বাক্যালাপ করেছে. সুসংবাদ দিয়েছে কিংবা ওহীর মাধ্যমে স্বয়ং তারা কোন বিষয় জানতে পেরেছেন। কিন্ত ব্যাপক সংখ্যক আলিমের মতে এসব আয়াত দ্বারা উপরোক্ত তিন জন মহিলার মাহান্ব্য এবং আল্লাহ্র কাছে তাঁদের উচ্চ মর্যাদাশালিনী হওয়া বোঝা যায় মার। এই ভাষা নবুয়ত ও রিসালত প্রমাণের জন্য যথেন্ট নয়।

এ আয়াতেই القرى শব্দ দ্বারা জানা যায় যে, আল্লাহ্ তা'আলা সাধারণত

শহর ও নগরবাসীদের মধ্য থেকে রসূল প্রেরণ করেছেন। অজ গ্রাম কিংবা বনাঞ্চলের অধিবাসীদের মধ্য থেকে রসূল প্রেরিত হয় নি। কারণ, সাধারণত গ্রাম বা বনাঞ্চলের অধিবাসীরা স্বভাব-প্রকৃতি ও জান-বুদ্ধিতে নগরবাসীদের তুলনায় পশ্চাদপদ হয়ে থাকেন। ----( ইবনে-কাসীর, কুরতুবী প্রমুখ)

حَتَّى إِذَا اسْتَدَيْعَسَ الرَّسُلُ وَ ظَنَّوْآ النَّهُم قَدَ كُذِبُوا جَاءَ هُمُ نَصْرُنَا مُفَنُجِّى مَن نَشَاءُ وَلَا يُرَدُّ بَاسْنَاعَنِ الْقَوْمِ الْمُجْرِمِيْنَ لَقَدَ كَانَ فِي قَصَصِهِمْ عِبُرَةً لِاولِي الْالْبَابِ مَا كَانَ حَدِينًا يُفْتَرُك وَلَكِنْ تَصْدِينَ الَّذِي بَيْنَ يَدَيْهِ وَتَفْصِيلَ كُلِ شَيْ يَوَهُدً وَرَحْمَةً لِفَوْمِ يَغُونُونَ شَ

(১১০) এমনকি, যখন পরগ্রগ্রহারণগণ নৈরাশ্যে পতিত হয়ে যেতেন, এমনকি এরুপ ধারণা করতে শুরু করতেন যে, তাদের অনুমান হুঝি মিথ্যায় পরিণত হওয়ার উপক্রম হয়ে-ছিল, তখন তাদের কাছে আমার সাহাখ্য পৌছে। অতঃপর আমি যাদের চেয়েছি তারা উদ্ধার পেয়েছে। আমার শাস্তি অপরাধী সম্প্রদায় থেকে প্রতিহত হয় না। (১১১) তাদের কাহিনীতে বুদ্ধিমানদের জন্য রয়েছে প্রচুর শিক্ষণীয় বিষয়, এটা কোন মনগড়া কথা নয়, কিন্তু যারা বিশ্বাস স্থাপন করে তাদের জন্য পূর্বেকার কালামের সমর্থন এবং প্রত্যেক বস্তুর বিবরণ রহমত ও হিদায়ত।

### তাফসীরের সার-সংক্ষেপ

(আযাবের বিলম্ব দেখে যদি তোমরা কাফিরদের উপর আযাব আসবে না বলে সন্দেহ কর, তবে তা তোমাদের ভুল। কারণ, পূর্ববতী উ**ম্মতের কাফিরদেরকেও সুদী**র্ঘ অবকাশ দেওয়া হয়েছিল।) এমনকি (সময়ের মেয়াদ দীর্ঘ হওয়ার কারণে) রসূলগণ ( এ ব্যাপারে ) নিরাশ হয়ে গেলেন (যে আমরা আল্লাহ্র পক্ষ থেকে কাফিরদের উপর আযাব আসারযে সময় নিজেদের অনুমানের ভিত্তিতে নিধারণ করেছিলাম যে, অমুক সময়ে কাফি-রদের উপর আযাব আসবে, ফলে আমাদের প্রাধান্য ও সততা প্রতিষ্ঠিত হবে ) এবং তাদের প্রবল ধারণা হল যে, ( আল্লাহ্র ওয়াদার সময় নির্ধারণে ) আমরা ভুল করেছি, ( কারণ, সুস্পল্ট বর্ণনা ছাড়াই শুধু ইঙ্গিত অথবা আল্লাহ্র সাহায্য দ্রুত আসার কামনা ছাড়াই আমরা নিক্টতম সময় নিধারণ কয়েছি, অথচ আল্লাহ্র ওয়াদা অনির্ধারিত। এমন নৈরা-শ্যের অবস্থায় ) তাদের কাছে আমার সাহায্য আগমন করে ( অর্থাৎ কাফিরদের উপর আযাব আসে)। অতঃপর ( ঐ আযাব থেকে ) আমি যাকে চেয়েছি, তাকে ( অর্থাৎ মু'মিনদেরকে ) বাঁচানো হয়েছে এবং ( এ আযাব দ্বারা কাফিরদেরকে ধ্বংস করা হয়েছে। কারণ ) আমার শাস্তি অপরাধী সম্প্রদায়কে রেহাই দেয় না ( বরং তাদেরকে অবশ্যই পাক্ষড়াও করে, যদিও দেরীতে করে থাকে। কাজেই মঞ্চার কাফিরদেরও ধোঁকায় পড়ে থাকা উচিত নয়)। তাদের (পূর্ববর্তী পয়গম্বর ও উম্মতদের) কাহিনীতে বুদ্ধিমানদের জনা (বিরাট) শিক্ষা রয়েছে ( অর্থাৎ যারা শিক্ষা অর্জন করে, তারা বুঝতে পারে যে, আনুগত্যের এই পরিমাণ আর অবাধ্য-তার এই পরিমাণ)। এ কোরআন (যাতে এসব কাহিনী রয়েছে) কোন মনগড়া কথা নয় (যে, এ থেকে শিক্ষা গ্রহণ করা যাবে না), বরং এটি পূর্বে অবতীর্ণ আসমানী গ্রন্থ-সমূহের সমর্থক এবং প্রত্যেক ( জরুরী ) বিষয়ের বিবরণদাতা এবং ঈমানদারদের জন্য হিদায়ত ও রহমতের উপায়। (সুতরাং এমন গ্রন্থে শিক্ষা গ্রহণের যেসব বিষয়বন্ত থাকবে, সেঙলি দ্বারা শিক্ষা গ্রহণ করা অবশ্যই জরুরী।)

## আনুষ**রিক** জাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে পয়গম্বর প্রেরণ ও সত্যের দাওয়াতের কথা উল্লেখ করা হয়েছিল এবং পয়গম্বরদের সম্পর্কে কোন কোন সন্দেহের জওয়াব দেওয়া হয়েছিল। উল্লি-খিত আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, তারা পয়গম্বরদের বিরুদ্ধা-চরনের অগুভ পরিণতির প্রতি লক্ষা করে না। যদি তারা সামান্যও চিন্তা করত এবং পারিপাশ্বিক শহর ও ন্থানসমূহের ইতিহাস পাঠ করত, তবে নিশ্চয়ই জানতে পারত যে, পয়গম্বরগণের বিরুদ্ধাচরণকারীরা এ দুনিয়াতে কিরপ ভয়ানক পরিণতির সম্মুখীন হয়েছে । কওমে-লুতের জনপদসমূহ উল্টে দেওয়া হয়েছে । কওমে-আ'দ ও কওমে-সামুদকে নানাবিধ আযাব দ্বারা নাস্তানাবুদ করে দেওয়া হয়েছে । পরকালের আযাব আরও কঠোরতর হবে ৷

দ্বিতীয় আয়াতে বলা হয়েছে যে, দুনিয়ার সুখ-দুঃখ সর্বাবস্থায়ই ক্ষণস্থায়ী। আসল চিন্তা পরকালের হওয়া উচিত। সেখানকার অবস্থান চিরস্থায়ী এবং সুখ-দুঃখও চিরস্থায়ী। আরও বলা হয়েছে যে, পরকালের সুখ-শান্তি তাকওয়ার উপর নির্ভরশীল। তাকওয়ার অর্থ শ্রীয়তের যাবতীয় বিধি-বিধান পালন করা।

এ আয়াতের লক্ষ্য হচ্ছে পূর্ববর্তী পয়গম্বর ও তাঁদের উম্মতের অবস্থা দ্বারা বর্তমান নোকদেরকে সতর্ক করা। তাই পরবর্তী আয়াতে তাদের একটি সন্দেহ দূর করা হয়েছে। রসূলুল্লাহ্ (সা)-র মুখে আল্লাহ্র আযাব থেকে ভয় প্রদর্শনের কথা অনেক লোক দীর্ঘ দিন থেকে শুনে আসছিল, কিস্তু তারা কোন আযাব আসতে দেখত না। এতে তাদের দুঃসাহস আরও বেড়ে যায়। তারা বলতে থাকে যে, আযাব যদি আসবারই হত, তবে এতদিনে কবেই এসে যেত। তাই বলা হয়েছে ঃ আল্লাহ্ তা আলা খ্রীয় করুণা ও রহস্যবশত অনেক সময় অপরাধী সম্প্রদায়কে অবকাশ দান করেন। এ অবকাশ মাঝে মাঝে এজ দীর্ঘতর হয় যে, অবাধ্যদের দুঃসাহস আরও বেড়ে যায় এবং পয়গন্বরগণ এক প্রকার অস্থির-তার সম্মুখীন হন। ইরশাদ হয়েছে ঃ

حَتَّى إِنَّ آ اسْتَ يَكْسَ ا لَوْ سُلُ وَظَنَّوا آ نَهُمْ تَدَكَذِبُوا جَاءَ هُمْ نَصْرِنَا دَنَجِي مَنْ نَشَاء وَلا يَرَدَ بَأَ سُنَا عَنِ الْتَوْمِ الْهَجْرِ مِهْنَ ٥

অর্থাৎ পূর্ববর্তী উম্মতদের অবাধ্যদেরকে লম্বা লম্বা অবকাশ দেওয়া হয়েছে। এমনকি দীর্ঘদিন পর্যন্ত তাদের উপর আযাব না আসার কারণে পয়গম্বরগণ এরুপ ধারণা করে নিরাশ হয়ে পড়েছেন যে, আল্লাহ্ প্রদন্ত আযাবের সংক্ষিপত ওয়াদার যে অবকাশ আমরা নিজেদের অনুমানের ডিন্তিতে স্থির করে রেখেছিলাম, সে সময়ে কাফিরদের উপর আযাব আসবে না এবং সত্যের বিজয় প্রকাশ পাবে না। পয়গম্বরগণ প্রবল ধারণা পোষণ করতে থাকেন, অনুমানের মাধ্যমে আল্লাহ্র ওয়াদার সময় নির্ধারণ প্রবল ধারণা পোষণ করতে থাকেন, অনুমানের মাধ্যমে আল্লাহ্র ওয়াদার সময় নির্ধারণ করার ব্যাপারে আমাদের বোধশন্তি ভুল করেছে। কারণ, আল্লাহ্ তা'আলা তো কোন নির্দিন্ট সময় বলেন নি। আমরা বিশেষ বিশেষ ইঙ্গিতের মাধ্যমেই একটি সময় নির্ধারণে করোর ব্যাপারে আমাদের বোধগন্তি ভুল করেছে। কারণ, আল্লাহ্ তা'আলা তো কোন নির্দিন্ট সময় বলেন নি। আমরা বিশেষ বিশেষ ইঙ্গিতের মাধ্যমেই একটি সময় নির্ধান্ড করে নিয়েছিলাম। এমনকি নৈরাশ্যজনক পরিস্থিতিতে তাঁদের কাছে আমার সাহায্য এসে যায়, অর্থাৎ ওয়াদা অনুযায়ী কাফিরদের উপর আযাব এসে যায়। অতঃপর এ আযাব থেকে আমি যাকে ইচ্ছা করেছি, বাঁচিয়ে নেওয়া হয়েছে। অর্থাৎ পয়গন্থরগণের অনুসারী মু'মিনদেরকে বাঁচানো হয়েছে এবং কাফিরদেরকে ধ্বংস করা হয়েছে। কোনা, আমার শান্তি অপরাধী সম্প্রদায় থেকে অপহত করা হয় না, বরং আযাব অবশ্যই তাদেরকে পাকড়াও করে। কাজেই আযাবে বিলম্ব দেখে মন্ধার কাফিরদের ধোঁকায় পতিত হওয়া উচিত নয়। এ আয়াতে 👾 শব্দটি প্রসিদ্ধ কিরাআত অনুযায়ী পাঠ করা হয়েছে। আমরা

এর যে তক্ষসীর বর্ণনা করেছি, এটাই অধিকতর স্বীকৃত ও স্বচ্ছ। অর্থাৎ, بُرْدُو সম্বন্ধ

সারমর্ম হচ্ছে অনুমান ও ধারণা ভ্রান্ত হওয়া । এটা এক প্রকার ইজতেহাদী ভ্রান্তি । পয়গম্বর– গণের দ্বারা এরূপ ইজতেহাঁদী দ্রান্তি সন্ভবপর। তবে পয়গন্ধর ও অন্যান্য মুজতাহিদদের মধ্যে পার্থক্য এই যে, পয়গন্ধরগণের ক্ষেত্রে দীর্ঘ সময়ব্যাপী এরাপ ভুল ধারণার উপর স্থির থাকার সুযোগ দেওয়া হতো না, বরং তাদেরকে বাস্তব বিষয় ভাত করে প্রকৃত সত্য ফুটিয়ে তোলা হতো। অন্য মুজতাহিদদের জন্য এরাপ মর্যাদা নেই । হুদায়বিয়ার সন্ধির ব্যাপারে রসুলুলাহ্ (সা)-র ঘটনা এ বিষয়বস্তর প্রকৃষ্ট প্রমাণ। কোরআন পাকে উল্লিখিত আছে যে, এ ঘটনার ভিত্তি হচ্ছে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র একটি স্বপ্ন। তিনি স্বপ্ন দেখেন যে, তিনি সাহাবীগণ সমডি-বাহারে খানায়ে কা'বার তওয়াফ করছেন । পয়গম্বরগণের শ্বপ্ন ওহীর পর্যায়ভুক্ত । তাই এ ঘটনাটি যে ঘটবে, তা নিশ্চিড ছিল। কিন্তু স্বপ্নে এর কোন বিশেষ সময় বণিত না হওয়ায় রসূলুল্লাহ্ (সা) নিজে অনুমান করে নিলেন যে, এ বছরই এরাপ হবে। তাই যথারীতি ঘোষণার মাধ্যমে বিপুল সংখ্যক সাহাবী সঙ্গে নিয়ে তিনি ওমরার উদ্দেশে মর্রা রওয়ানা হয়ে গেলেন । কুরাইশরা বাধা দিল। ফলে সে বছর তওয়াফ ও ওমরা সম্পন্ন হল না। বরং দু'বছর পর অষ্টম হিজরীতে মক্কা বিজয়ের আকারে স্বপ্নটি পূর্ণাঙ্গ বান্তবরূপে প্রকাশ পেল। এ ঘটনা থেকে বোঝা যায় যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) যে খণ্প দেখেছিলেন, তা সত্য ও নিশ্চিত ছিল । কিন্তু তিনি অনুমান বা ইঙ্গিতের মাধ্যমে এর যে সময় নিধারিত করেছিলেন, তাতে ভুল হয়েছিল । কিন্তু এ ভুল তখনই দূর করে দেওয়া হয়।

এমনিভাবে আয়াতে نَدْ كَذْ بَرْبُو শব্দের মর্মও তাই যে, কাফিরদের উপর আযাব

আসতে বিলম্ব হয়েছিল এবং পয়গম্বরগণ অনুমানের মাধ্যমে যে সময় মনে মনে ঠিক করে রেখেছিলেন সে সময়ে আযাব আসেনি। ফলে তাঁরা ধারণা করেন যে, আমরা সম**য় নিদিল্ট** করার ব্যাপারে ডুল করেছি। এই তফসীরটি হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাস থেকে বণিত আছে। আল্লামা তীবী বলেন ঃ এই রেওয়ায়েত নির্ভুল। কারণ, সহীহ্ বুখারীতে তা বণিত আছে।

عن المعن ال معن المعن المع معن المعن ا সরা ইউসুফ

বলেছিলেন, তা পূর্ণ হল না। এহেন দুবিপাকের সময় আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় ওয়াদা পূর্ণ করে দেখালেন। অবিশ্বাসীদের উপর আযাব এসে গেল এবং মুমিনদেরকে বাঁচিয়ে রাখা হন। ফলে পয়গন্বরগণের বিজয় সুস্পল্টডাবে প্রতিডাত হয়ে উঠলো।

অর্থাৎ পয়গম্বরগণের النَّوْ كَانَ نَي قَصَصَهُمُ عَبُرَ لَا لَا أَبُابِ عَادَهُمُ عَبُرَ لَا لَا لَبَابِ عَادَهُمُ عَبُرَ لَا لَا لَعَامَ عَادَهُمُ عَبُرًا لَا لَعَامَ عَامَةً عَامَهُمُ عَبُرًا عَلَيْهُمُ عَبُرًا عَلَيْ مَعْمَا عَمَا عَ কাহিনীতে বুদ্ধিমানদের জন্য বির্শেষ শির্ক্ষা রর্য়েছে।

এর অর্থ সব পয়গম্বরের কাহিনীতেও হতে পারে এবং বিশেষ করে ইউসুফ (আ)-এর কাহিনীতেও হতে পারে, যা এ সূরায় বণিত হয়েছে। কেননা এ ঘটনায় পূর্ণরূপে প্রতিভাত হয়েছে যে, আল্লাহ তা'আলার অনুগত বাম্দাদের কি ফি ভাবে সাহায্য ও সমর্থন প্রদান করা হয় এবং কূপ থেকে বের করে রাজসিংহাসনে এবং দুর্নাম থেকে মুক্তি দিয়ে সুনামের উচ্চতম শিখরে কিডাবে পৌছে দেওয়া হয় ! পক্ষান্তরে চক্রান্ত ও প্রতারণাকারীরা পরিণামে কিরপ অপমান ও লাশ্ছনা ভোগ করে !

ه عاقات حما كَانَ حَدِ أَيْثًا يَّغْتَر في وَلَكِنْ تَصْدِ أَنَى الَّذِ فَ بَيْنَ آَدَ دَيْم

কাহিনী কোন মনগড়া কথা নয়, বরং পূর্বে অবতীর্ণ গ্রন্থসমুহের সমর্থনকারী। কেননা, তওরাত ও ইন্জীলেও এ কাহিনী বণিত হয়েছে। হযরত ওয়াহাব ইবনে মুনাকিহ্ বলেন : যতঙলো আসমানী গ্রন্থ ও সহীফা অবতীর্ণ হয়েছে, ইউসুফ (আ)-এর কাহিনী থেকে কোনটিই খালি নয়।---(মাযহারী)

সব বিষয়েরই বিস্তারিত বিবরণ। অর্থাৎ, কোরআন পাকে এমন প্রত্যেক বিষয়ের বিবরণ রয়েছে, যা, ধর্মীয় ক্ষেত্রে মানুষের জন্য জরুরী। ইবাদত, লেনদেন, চরির, সামাজিকতা, রাষ্ট্র পারচালনা, রাজনীতি ইত্যাদি মানবজীবনের প্রত্যেকটি ব্যক্তিগত ও সমণ্টিগত অবস্থার সাথে সম্পর্কযুক্ত বিধান ও নির্দেশ এতে রয়েছে। আরও বলা হয়েছে ঃ এ কোরআন ঈমানদারদের জন্য হিদায়ত ও রহমত। এতে বিশেষ করে ঈমানদারদের কথা বলার কারণ এই যে, উপকারিতা ঈমানদারগণই পেতে পারেন। যদিও কাফিরদের জন্যও কোরআন রহমত ও হিদায়ত, কিন্ত তাদের কুকর্ম ও অবাধ্যতার কারণে এ রহমত ও হিদায়ত তাদের পক্ষে শান্তির কারণ হয়ে যায়।

শায়খ আবু মনসূর বলেন ঃ সমগ্র স্রা ইউসুফ এবং এতে সন্নিবেশিত কাহিনী বর্ণনা করার উদ্দেশ্য হচ্ছে রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে সাম্জনা প্রদান করা যে, খজাতির হাতে আপনি যেসব নির্যাতন ডোগ করছেন, পূর্ববর্তী পয়গম্বরগণও সেওলো ডোগ করেছেন। কিন্ত পরিপামে আল্লাহ্ তা'আলা পয়গম্বরগণকেই বিজয়ী করেছেন। আপনার ব্যাপাল্লটিও তদুপই হবে।

リックケ ञ ता दा'म

মন্নায় অবতীর্ণ, ৪৩ আয়াত, ৬ রুকু



# পরম করুণাম য় ও অসীম দয়ালু আল্লাহ্র নামে ওরু

(১) আলিফ-লাম-মীম-রা; এঙলো কিতাবের আয়াত। যা কিছু আপনার পালন-কর্তার পক্ষ থেকে অবতীর্ণ হয়েছে তা সত্য। কিন্তু অধিকাংশ মানুষ এতে বিশ্বাস করে না! (২) আল্লাহ, যিনি উর্ধ্বদেশে স্থাপন করেছেন আকাশমণ্ডলীকে স্তন্ত ব্যতীত। তোমরা সেওলো দেখ। অতঃপর তিনি আরশের উপর অধিচিঠত হয়েছেন। এবং সূর্য ও চন্দ্রকে কর্মে নিয়োজিত করেছেন। প্রত্যেকে নির্দিষ্ট সময় মোতাবেক আবর্তন করে। তিনি সকল বিষয় পরিচালনা করেন, নিদর্শনসমূহ প্রকাশ করেন, যাতে তোমরা স্বীয় পালনকর্তার সাথে সাক্ষাত সম্বন্ধে নিশ্চিত বিশ্বাসী হও। (৩) তিনিই ভূমণ্ডলকে বিস্তৃত করেছেন এবং তাতে পাহাড়-পর্বত ও নদ-নদী সৃষ্টি করেছেন এবং প্রত্যেক ফলের মধ্যে দু' দু' প্রকার সৃষ্টি রেখেছেন। তিনি দিনকে রান্তি দ্বারা আর্ত করেনে। এতে তাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে, যারা চিন্তা করে। (৪) এবং যমীনে বিভিন্ন শস্যক্ষের রয়েছে---একটি অপরটির সাথে সংলগ্ন এবং আসুরের বাগান আছে আর শস্য ও খজুঁর রয়েছে---একটি অপরটির সাথে সংলগ্ন এবং আসুরের বাগান আছে আর শস্য ও খজুঁর রয়েছে---একটির মূল অপরটির সাথে মিলিত এবং কতক মিলিত নয়। এগুলোকে একই পানি দেওয়া হয়। আমি স্বাদে একটিকে অপরটির চাইতে শ্রেত্যত্ব দেই। এগুলোর মধ্যে তাদের জন্য নিদর্শনে রয়েছে, যারা চিন্তাভাবনা করে।

### তফসীরের সার-সংক্ষপ

আলিফ-লাম-মীম-রা----( এর অর্থ আল্লাহ্ তা'আলাই জানেন )। এঙলো ( অর্থাৎ ষেণ্ডলো আগনি ওনছেন) আয়াত এক মহা-গ্রন্থের (অর্থাৎ কোরআনের)। এবং যা কিছু আপনার পালনকর্তার পক্ষ থেকে অবতরণ করা হয়, তা সম্পূর্ণ সত্য (এবং তা বিশ্বাস করা সবার উচিত ছিল) কিন্তু অধিকাংশ লোক বিশ্বাস করে না। (এ পর্যন্ত কোরআনের স্বরাপ বর্ণিত হয়েছে। অতঃপর তওহীদের বিষয়বস্তু বর্ণিত হচ্ছে, যা কোরআনের প্রধান লক্ষ্য।) আল্লাহ্ এমন (শক্তিশালী) যে তিনি আকাশসমূহকে খুঁটি ব্যতীতই ঊধ্বদেশে উন্নীত করে দিয়েছেন। তোমরা এগুলোকে (অর্থাৎ আকাশসমূহকে এমনি্ডাবে) দেখছ। অতঃপর ( স্বীয় সিংহাসনে ) আরশের উপর ( এমনডাবে ) অধিষ্ঠিত ( ও বিরাজমান ) হয়েছেন (যা তাঁর অবস্থার পক্ষে উপযুক্ত )। এবং সূর্য ও চন্দ্রকে কাজে নিয়ে।জিত করেছেন । (এতদুভয়ের মধ্যে) প্রত্যেকটি (নিজ নিজ কক্ষপথে) নির্দিষ্ট সময়ের মধ্যে চলমান হয়। তিনিই (আল্লাহ্) প্রত্যেক কাজ (যা কিছু ঘটে) পরিচালনা করেন. (এবং হৃপ্টিগত ও আইনগত ) প্রমাণাদি পুখানুপুখরপে বর্ণনা করেন---যাতে তোমরা আল্লাহ্র সাথে সাক্ষাতে ( অর্থাৎ কিয়ামতে ) বিশ্বাসী হও। ( এর সম্ভাব্যতার বিশ্বাস এডাবে যে, আল্লাহ্যখন এমন বিরাট বিরাট বস্তু সৃষ্টি করতে সক্ষম, তখন মৃতকে জীবিত করতে কেন সক্ষম হবেন না ? বাস্তবতার বিশ্বাস এডাবে যে, সত্যবাদী সংবাদদাতা একটি সম্ভাব্য বিষয়ের বান্তবতা সম্পর্কে সংবাদ দিয়েছেন। অবশাই তা সত্য ও নিভূঁল।) এবং তিনই ভূমণ্ডলকে বিভৃত **করেছেন** এবং এতে (ভূমণ্ডলে) পাহাড় ও নদ-নদী সৃষ্টি করেছেন এবং এতে সব রকম ফলের মধ্যে দু' দু' প্রকার পয়দা করেছেন। উদাহরণত টক ও মিণ্ট অথবা ছোট ও বড়। <mark>কোনটি</mark>র এক রঙ ও কোনটি ভিন্ন রঙ**় এবং রা**গ্রি দ্বারা (অর্থাৎ রাগ্রির আঁধার **দ্বারা** ) দিন ( - এর উজ্জ্বলতা ) - কে আচ্ছন্ন করে দেন। ( অর্থাৎ রাতের আঁধারের কারণে দিনের আলো আচ্ছাদিত ও দূর হয়ে যায়। উল্লিখিত) এসব বিষয়ের মধ্যে চিন্তাশীলদের ( বোঝার) জন্য (তওহীদের) প্রমাণাদি (বিদ্যমান)রয়েছে। (এর বিস্তারিত বির্ণনা দ্বিতীয় পারার

চতুর্থ রুকুর গুরুতে দ্রল্টব্য।) এবং (এমনিডাবে তওহীদের আরও প্রমাণাদি আছে। সেমতে) যমীনে পাশাপাশি (এবং এতদসত্ত্বেও) বিভিন্ন খণ্ড রয়েছে (এগুলোর সংলগ্ন হওয়া সত্ত্বেও ডিম্ন ডিম্ন প্রতিক্রিয়া বিশিল্ট হওয়া বিস্ময়কর ব্যাপার বটে)। আর আঙ্গুরের বাগান আছে এবং (বিভিন্ন) শস্যক্ষের রয়েছে এবং খণ্ডু র---(রক্ষ) আছে। এগুলোর মধ্যে কতক এমন যে, একটি কাণ্ড উপরে পৌছে দু'কাণ্ড হয়ে যায় এবং কতকের মধ্য দু'কাণ্ড হয় না; (বরং মূল থেকে ডালা পর্যন্ত এক কাণ্ডই উঠে যায় এবং) সবগুলোকে একই পানি সিঞ্চন করা হয়। ( এতদসত্বেও) আযি এক প্রক্ষার ফলকে অন্য প্রকার ফলের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দেই। এসব (উল্লিখিত) বিষয়ের মধ্যে (ও) বুদ্ধিমানদের (বোঝার) জন্য (তওহীদের) প্রমাণাদি (বিদ্যমান) আছে।

## . আনুষর্জিক জাতব্য বিষয়

জালোচ্য সূরাটি মরায় অবতীর্ণ। এতে সর্বমোট ৪৩টি আয়াত রয়েছে। এ সূরায়ও কোরআন পাকের সত্যতা, তওহীদ ও রিসালাতের বর্ণনা এবং বিভিন্ন সন্দেহের উত্তর উল্লিখিত হয়েছে।

উম্মতকে এর অর্থ বলা হয়নি। সর্বসাধারণের পক্ষে এর পেছনে পড়াও সমীচীন নয়। হাদীসও কোরআনের মত আল্লাহ্র ওহী: প্রথম আয়াতে বর্ণিত হয়েছে যে. কোরআন পাক আল্লাহ্র কালাম এবং সত্য। কিতাব অর্থ কোরআনকেই বোঝানো হয়েছে এবং مَنْ رَبِّكَ مَنْ رَبِّكَ حَرَّى أَنْزَرَلَ الَهُكَ مِنْ رَبِّكَ حَرَّى عَرَقَا لَهُكَ مَنْ

পারে। কিন্ত এবং وأو অক্ষরটি বাহাত বোঝায় যে, কিতাব এবং الأو يُ

الذي المعرفة পৃথক পৃথক বন্ত। এমতাবন্থায় কিতাবের অর্থ কোরআন এবং الذي

## সূরা রা'দ

পক্ষ থেকে তাঁর কাছে প্রেরিত হয়। এতে প্রমাণিত হয় যে, রসূলুরাহ্ (সা) কোরআন ছাড়া অন্য যেসব বিধি-বিধান দিয়েছেন, সেগুলোও আরাহ্র পক্ষ থেকে অবতীর্ণ। পার্থক্য এতটুকু যে, কোরআনের তিলাওয়াত করা হয় এবং সেগুলোর তিলাওয়াত হয় না। এ পার্থক্যের কারণ এই যে, জোরআনের অর্থ ও শব্দ উভয়টি আরাহ্র পক্ষ থেকে এবং কোরআন ছাড়া হাদীসে যে সব বিধি-বিধান রয়েছে, সেগুলোরও অর্থ আরাহ্র পক্ষ থেকে অবতীর্ণ, কিন্তু শব্দ অবতীর্ণ নয়। এ জন্যই নামাযে এগুলোর তিলাওয়াত হয় না।

অতএব আয়াতের অর্থ এই যে, এই কোরআন এবং যেসব বিধি-বিধান আপনার প্রতি অবতীর্ণ হয়, সেওলো সব সত্য এবং সন্দেহের অবকাশমুক্ত কিন্তু অধিকাংশ লোক চিন্তাডাবনা করার কারণে তা বিশ্বাস করে না।

দিতীয় আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলার অস্তিত্ব ও তওহীদের প্রমাণাদি বর্ণিত হয়েছে। অর্থাৎ তাঁর স্পটি ও কারিগরির প্রতি গভীরভাবে লক্ষ্য করনে বিশ্বাস করতে হবে যে, এগুলোর এমন একজন স্রচ্টা আছেন যিনি সর্বশস্তিমান এবং সমগ্র স্পটন্দগত যাঁর মুঠোর মধ্যে।

वता हाय्याह الذي رَفَعَ السَّمَا وَاتِ بِغَيْرٍ عَمَدٍ ذَرَوْنَهَا وَاعَ عَظَمَ عَمَد

আল্লাহ্ এমন, যিনি আকাশসমূহকে সুবিস্তৃত ও বিশাল গয়ুজাকার খুঁটি ব্যতীত উচ্চে উন্নীত রেখেছেন যেমন ডোমরা আকাশসমূহকে এ অবস্থাই দেখ ।

আকাশের দেহ দৃশ্টিগোচর হয় কি? সাধারণত বলা হয় যে, আমাদের মাধার উপরে যে নীল রঙ দৃশ্টিগোচর হয় তা আকাশের রঙ। কিন্তু বিভানীরা বলেন ঃ আলো ও অন্ধকারের সংমিশ্রণে এই রঙ অনুভূত হয়। নিচে তারকারাজীর আলো এবং এর উপরে অন্ধকার। উডয়ের সংমিশ্রণে বাইরে থেকে নীল রঙ অনুভূত হয়; যেমন গভীর পানিতে আলো বিচ্ছুরিত হলে তা নীল দেখা যায়। কোরআন পাকের কতিপয় আয়াতে

আকাশ দৃষ্টিগোচর হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে; যেমন এ আয়াতে نور نها বলা

হয়েছে এবং অন্য এক আয়াতে يَعْتَ وَيَعْتَ বলা হয়েছে।

বিজানীর বজব্য প্রথমত এর পরিপন্থী নয়। কেননা এটা সম্ভব যে, আকাশের রঙও নীলাড হবে অথবা অন্য কোন রঙ হবে; কিন্তু মধ্যন্থলে আলো ও অন্ধকারের মিশ্রণের ফলে নীল দৃষ্টিগোচর হবে। শূন্যের রঙের মধ্যে যে আকাশের রঙও শামিল রয়েছে, এ কথা অস্বীকার করার কোন প্রমাণ নেই। দিতীয়ত কোরআন পাকে যেখানে আকাশ দৃষ্টিগোচর হওয়ার কথা বলা হয়েছে, সেখানে অ-প্রারুত দেখাও অর্থ হতে পারে। অর্থাৎ আক্ষাশের অন্তিত্ব নিশ্চিত মুক্তি-প্রমাণ দ্বারা প্রমাণিত। ফতে তা যেন চাক্ষুষ দেখার মতই। —(রহুল-মাআনী) উপর প্রতিষ্ঠিত ও বিরাজমান হলেন, যা সিংহাসনের অনুরূপ। এ বিরাজমান হওয়ার স্বরূপ কারও বোধগম্য নয়। এতটুকু বিশ্বাস রাখা যথেষ্ট যে, যেরূপ বিরাজমান হওয়া তাঁর পক্ষে উপযুক্ত, সেইরূপেই বিরাজমান রয়েছেন।

जथार आज्ञार - وَسَتَخُرَ الشَّمْسَ وَ الْقَمَرَ كُلْ يَتَجَرٍ فَ لاَجَلٍ مُسَمَى

তা°আলা সূর্য ও চন্দ্রকে আন্তাধীন করেছেন। প্রত্যেকটিই একটি নির্দি*ষ্ট* গতিতে চলে।

আজ্ঞাধীন করার অর্থ এই যে, উডয়কে যে যে কাজে নিয়োজিত করেছেন, তারা অহনিশ তা করে যাচ্ছে। হাজারো বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেছে, কিন্তু কোন সময় তাদের গতি চুল পরিমাণ কম-বেশি হয়নি। তারা ক্লান্ত হয় না এবং কোন সময় নিজের নির্দিষ্ট কাজ ছেড়ে অন্য কাজে লিগ্ত হয় না। নির্দিষ্ট সময়ের দিকে ধাবিত হওয়ার এ অর্থও হতে পারে যে, তারা সমগ্র বিশ্বের জন্য নির্ধারিত সময় অর্থাৎ কিয়ামতের দিকে ধাবিত হচ্ছে। এ গন্তব্যন্থলে গৌঁছার পর তাদের গোটা ব্যবস্থাপনা তহনছ হয়ে যাবে।

আরেকটি সন্তাব্য অর্থ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যেক গ্রহের জন্য একটি বিশেষ গতি ও বিশেষ কক্ষপথ নিদিষ্ট করে দিয়েছেন। তারা সবসময় নিজ নিজ কক্ষপথে নির্ধারিত গতিতে চলমান থাকে।

এ সব গ্রহের এক-একটির আয়তন পৃথিবীর চাইতে বহুগুণ বড়। এগুলো বিশেষ কক্ষপথে বিশেষ গতিতে হাজারো বছর যাবত একই উঙ্গিতে চলমান রয়েছে। এদের কলকব্জা কখনও ক্ষয়প্রাগত হয় না, ডাঙ্গে না এবং মেরামতেরও প্রয়োজন দেখা দেয় না। বিজ্ঞানের বর্তমান চূড়ান্ত উন্নতির পরও মানব নির্মিত বস্তুসমূহের মধ্যে এদের পূর্ণ নজির দূরের কথা, হাজার ডাগের এক ডাগ পাওয়াও অসম্ভব। প্রকৃতির এই ব্যবস্থাপনা উল্চৈঃ-স্বরে ডেকে বলছে যে, এর পেছনে এমন একজন প্রত্যা ও পরিচালক রয়েছেন, যিনি মানুষের অনুভূতি ও চেতনার বহু উর্ধের্ণ।

আল্লাহ্র শস্তিষ্ট প্রত্যেক বস্তুকে অন্য বস্তুর সাথে এমনভাবে জুড়ে দিয়েছে যে, আপনা-আপনি এসে জড়ো হয়। আপনার গৃহ নির্মাপের প্রয়োজন হলে স্থপতি থেকে শুরু করে রঙ পালিশকারী সাধারণ কর্মী পর্যন্ত শত শত মানুষ নিজেদের শারীরিক সামর্থ্য ও কারি-গরী বিদ্যা নিয়ে আপনার সেবা করতে প্রস্তুত দেখা যাবে। বহু দোকানে বিক্ষিপ্ত নির্মাণ-সামগ্রী আপনি নিজ প্রয়োজনে প্রস্তুত পাবেন। কিস্তু নিজস্ব অর্থ অথবা কলাকৌশলের জোরে এসব বস্তুর মূল উপাদান হল্টি করতে এবং সব মানুষকে স্ব স্ব ক্ষেক্তে দক্ষ ও কারিগরী প্রতিঙা সম্পন্ন করে গড়ে তুলতে আপনি সক্ষম হবেন কি? আপনি কেন, কোন রহন্তর সরকারও আইনের জোরে এ ব্যবস্থা কায়েম করতে পারে না। নিঃসন্দেহে স্ব স্ব ক্ষেত্রে সেরকারও আইনের জোরে এ ব্যবস্থা কায়েম করতে পারে না। নিঃসন্দেহে স্ব স্ব ক্ষেত্রে সরকারও আইনের জোরে এ ব্যবস্থা কায়েম করতে পারে না। নিঃসন্দেহে স্ব স্ব ক্ষেত্রে পক্ষা হুর্যই কাজ। মানুষ একে নিজের কলাকৌশল মনে করলে তা মূর্খতা বৈ আর কিন্ডু হবে না।

> رما حرار المربي الم المربي المربي

এর অর্থ কোরআনের আয়াতসমূহ হতে পারে । আরাহ্ তা'আলা এগুলো নাযিল করেছেন । অতঃপর রসুনুল্লাহ্ (সা)-র মাধ্যমে তা বর্ণনা ও ব্যাখ্যা করেছেন ।

' অথবা আলোচ্য আয়াতের অর্থ আলাহ্ তা'আলার অপার শক্তির নিদর্শনাবলীও হতে পারে। অর্থাৎ আসমান, যমীন ও স্বয়ং মানুষের অন্তিত্ব, এগুলো বিস্তারিতভাবে সর্বদা ও সর্বর মানুষের দৃষ্টির সামনে বিদ্যমান রয়েছে।

عَلَّكُم بِلْقًا ء وَبْحُم تُو قُدُونَ وَعَلَي مَ عَلَّكُم بِلْقًا ء وَبْحُم تُو قُدُونَ

পরিচালন-ব্যবস্থা আল্লাহ্ তা'আলা এজন্য কায়েম করেছেন, যাতে তোমরা চিন্তাভাবনা করে পরকাল ও কিয়ামতে বিধাসী হও। কেননা, এ বিগ্নয়কর ব্যবস্থা ও স্টির প্রতি লক্ষ্য করার পর পরকালে মানুষকে পুনর্বার স্টিট করাকে আল্লাহ্র শক্তি বহির্ভূত মনে করা সম্ভবপর হবে না। যখন শক্তির অন্তর্ভুক্ত ও সম্ভবপর বোঝা যাবে, তখন দেখতে হবে যে, এ সংবাদ এমন একজন ব্যক্তি দিয়েছেন, যিনি জীবনে কোন দিন মিথ্যা বলেন নি। কাজেই তা বান্ডবতাসম্পন্ন ও প্রমাণিত হওয়ার ব্যাপারে কোনরূপ সন্দেহ থাকতে পারে না।

الله الله الله الله الله عند الأرق وَجَعَلَ فَيْهَا رَوّا سِي وَا ثَهَا وَا

ভূমগুলকে বিস্তৃত করেছেন এবং তাতে ভারী পাহাড়-পর্বত ও নদ-নদী সৃষ্টি করেছেন। ভূমগুলের বিস্তৃতি তার গোলাকৃতির পরিপন্থী নয়। কেননা, গোলাকার বস্তু যদি আনেক বড় হয়, তবে তার প্রত্যেকটি অংশ একটি বিস্তৃত পৃঠের মতই দৃষ্টিগোচর হয়। কোরআন পাক সাধারণ মানুষকে তাদের দৃষ্টিকোণে সম্বোধন করে। বাহ্যদর্শী ব্যক্তি পৃথিবীকে একটি বিস্তৃত পৃঠরাপে দেখে। তাই একে বিস্তৃত করা শব্দ দারা ব্যক্ত করা হয়েছে। এরপর পৃথিবীর ভারসাম্য বজায় রাখা ও অন্যান্য অনেক উপকারিতার জন্য এর উপর সুউচ্চ ও ভারী পাহাড় প্রতিষ্ঠিত করা হয়েছে। এসব পাহাড় একদিকে ভূ-পৃষ্ঠের ডারসাম্য বজায় রাখে এবং অন্যদিকে সমগ্র সৃষ্টজীবকে পানি, পৌঁছাবার, ব্যবস্থা করে। পানির বিরাট ডাণ্ডার পাহাড়ের শৃঙ্গে বরফ আকারে সঞ্চিত রাখা হয়। এর জন্য কোন চৌবাচ্চা নেই। এবং তা তৈরী করারও প্রয়োজননেই। অপবির বা দূষিত হওয়ারও কোন সম্ভাবনা নেই। অতঃপর একে একটি ভূগর্ডন্থ গ্রাকৃতিক ফল্ণুধারার সাহায্যে সমগ্র বিশ্বে ছড়িয়ে দেওয়া হয়। এ ফল্ণ্ডধারা থেকেই কোথাও প্রকাশ্য নদ-নদী ও খাল-বিল নির্গত হয় এবং কোথাও ভূগর্ডেই লুকিয়ে থাকে। অত্যগর কূপের মাধ্যমে এ ফল্ডধারার সন্ধান করে তা থেকে পানি উণ্ডোলন করা হয় ।

ما عاد و جين ا تُنَيَن التَّمَرَ تَ جَعَلَ نِيهَا زَ وَجَهْنِ ا تُنَيَنِ নানাবিধ ফল উৎপন্ন করছেন এবং প্রত্যেক ফলের দু' দু' প্রকার সৃষ্টি করছেন : লাল, সাদা, টক-মিল্টি। 🔥 ় এর অর্থ দু' না হয়ে একাধিক প্রকারও হতে পারে,

যেঙলোর সংখ্যা কমপক্ষে দুই হবে। তাই বিষয়টা وَتَعَجَّى أَنْتَجْتِ الْمُعْتَى اللهُ اللهُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَلَيْهُ عَلَيْ করা হয়েছে। 😅 🗘 - এর অর্থ নর ও মাদী হওয়াও অসম্ভব নয়। যেমন, অভিজতা দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে যে, অনেক রক্ষ নর ও মাদী হয়। উদাহরণত খেজুর, পেঁপে ইত্যাদি। অন্যান্য রক্ষের মধ্যেও এরাপ সন্তাবনা আছে; যদিও গবেষণা এখনো এতটা অগ্রসর হয়নি। اللها ر اللها ر اللها با দেন। অর্থাৎ দিনের আলোর পর রাগ্নি নিয়ে আসেন; যেমন কোন উজ্জুল বস্তুকে পর্দা দ্বারা আরত করে দেওয়া হয়।

নিঃসন্দেহে সমগ্র হৃটি ও তার -- أَنَّى ذَلَكَ لَا يَاتَ لَقُوْمٍ يَتَفَكَّرُ وَ نَ পরিচালনা ও ব্যবহুাগনার মধ্যে চিন্তাশীলদের জন্য আরাহ্ তা'আলার অপার শক্তির বহু নিদর্শন বিদ্যমান রয়েছে। وَفِي الْأَرْضِ تِمْطَعُ مَتَّبَجًا وِرَاتً وَجَنَّاتُ مِّنْ أَعْذَابٍ وَّزَرْعُ وْنَحِيْلُ مِنْوَانٌ وَّغَيْرُ مِنْوَانٍ يَّشْقَى بِمَاءٍ وَّآحِدٍ وَنَغَمُّلْ بِعَمْهَا عَلَى ہَعْضٍ فی الْاَ کَل ہ অর্থাৎ অনেক ভূমি খন্ড পরস্পর সংলগ্ন হওয়া সন্ত্রেও প্রকৃতি ও বৈশিষ্টো বিভিন্ন-রাপ। কোনটি উর্বর জমি ও কোনটি অনুর্বর, কোনটি নরম ও কোনটি শক্ত এবং কোনটি শস্যের উপযোগী এবং কোনটি বাগানের উপযোগী। এসব ভূখণ্ডে রয়েছে আঙ্গুরের বাগান, শস্য ক্ষেন্ন এবং খেজুর রক্ষ; তন্মধ্য কোন রক্ষ এমন যে এক কাণ্ড উপরে পোঁছে দু'কাণ্ড হয়ে যায়; যেমন সাধারণ রক্ষ এবং কোনটিতে এক কাণ্ডই থাকে; যেমন খেজুর রক্ষ ইত্যাদি।

এসব ফল একই জমিতে উৎপন্ন হয় একই পানি দ্বারা সিস্তু হয় এবং চন্দ্র ও সূর্যের কিরণ ও বিডিন্ন প্রকার বাতাসও সবাই এক রকম পায় ; কিস্তু এ সত্ত্বেও এসবের রঙ ও স্বাদ বিডিন্ন এবং আকারের ছোট ও বড়।

সংলগ্ন হওয়া সত্ত্বেও নানা ধরনের বিভিন্নতা এ বিষয়ের সুস্পষ্ট প্রমাণ যে, একই উৎস থেকে উৎপন্ন বিচিত্রধর্মী এসব ফল-ফসলের হুষ্টি কোন একজন বিক্ত ও বিচক্ষণ সম্ভার আদেশের অধীনে চালু রয়েছে-----ওধু বস্তুর রাপান্তরে নয়; যেমন এক শ্রেণীর অক্ত লোক তাই মনে করে। কেননা নিছক বস্তুর রাপান্তর হলে সব বস্তু অভিন্ন হওয়া সত্ত্বেও এ বিভিন্নতা কিরুপে হত। একই জমি থেকে এক ফল এক ঋতুতে উৎপন্ন হয় এবং অন্য ফল অন্য ঋতুতে। একই রক্ষে একই ডালে বিভিন্ন প্রকার হোট বড় এবং বিভিন্ন স্বাদের ফল ধরে।

निः अग्लार এতে আतार्त गालि. . - إ نَّ فِي ذَ لِكَ لَا يَا نِ لَقُوم يَعْقِلُونَ

মাহান্ব্য ও একছের অনেক নিদর্শন রয়েছে বুদ্ধিমানের জন্য। এতে ইঙ্গিত আছে যে, যারা এসব বিষয়ে চিন্তা করে না, তারা বুদ্ধিমান নয়----যদিও দুনিয়াতে তারা বুদ্ধিমান ও সমঝ-দার বলে কথিত হয়।

تَعْجَبُ فَعَجَبٌ قَوْلَهُمْ ءَاِذَاكُنَّا تُزَيًّا ءَانَّا لَغِي خَالِق بِبْدِهُ أُولَبِكَ الَّذِينَ كَفَرُوا بِرَبِّهِمْ وَاولَبِكَ لَاغْلُلُ فِي أَعْنَاقِهِمْ كَ أَصْلِبُ النَّارِ، هُمُ فِبُهَا خَلِدُوْنَ ﴿ وَبَسْتَعْجِلُوُنَكَ لسَّيِّنَا فَجَدَنَ الْحَسَنَةِ وَقَدْ خَلَتُ مِنْ قَبْلِهِمُ الْمَثُلَثُ وَإِنَّ رَبَّكَ لَنُوْمَغْفِرَةٍ لِّلنَّاسِ عَلْ ظُلُمِهِمْ وَإِنَّ رَبِّكَلَشَهِ يُداأُجِقَاب قُوْلُ الَّذِينَ كَفَرُوْا لَوُلاَ أُنِزِلَ عَلَيْهِ أَيَةً مِّنَ رَّبِّهِ •



(৫) যদি জাপনি বিস্ময়ের বিষয় চান, তবে তাদের একথা বিস্ময়কর যে, আমরা যখন মৃত্তিকা হয়ে যাব, তখনও কি নতুন্ডাবে সৃজিত হব? এরাই দ্বীয় পালনকর্তার সন্তায় অবিশ্বাসী হয়ে গেছে, এদের গর্দানেই লৌহ-শৃংখল পড়বে এবং এরাই দোযখী, এরা তাতে চিরকাল থাকবে। (৬) এরা আপনার কাছে মঙ্গলের পরিবর্তে দ্রুত অমঙ্গল কামনা করে। তাদের পূর্বে অনুরাপ অনেক শান্তিপ্রাণ্ড জনগোল্ঠী অতিক্রান্ড হয়েছে। আপনার পালনকর্তা মানুষকে তাদের অন্যায় সত্ত্বেও ক্ষমা করেন এবং আপনার পালনকর্তা কঠিন শান্তিদাতাও বটেন। (৭) কাফিররা বলে ঃ তাঁর প্রতি তাঁর পালনকর্তার পক্ষ থেকে কোন নিদর্শন অবতীর্ণ হল না কেন? আপনার কাজ তো ডয় প্রদর্শন করাই এবং প্রত্যেক সম্প্রদায়ের জন্য পথপ্রদর্শক হয়েছে। (৮) আলাহ জানেন প্রত্যেক নারী যা গর্ডধারণ করে এবং গর্ডাশয়ে যা সঞ্জুচিত ও বর্ধিত হয়। এবং তাঁর কাছে প্রত্যেক বন্তুরই একটা পরিমাণ রয়েছে।

# তফঙ্গীরের সার-সংক্ষপ

এবং (হে মুহাণ্মদ, ) যদি আপনি ( তাদের কিয়ামত অশ্বীকার করার কারণে ) আশ্চর্ষান্বিত হন, তবে (বান্তবিকই) তাদের এ উক্তি আশ্চর্যান্বিত হওয়ান্ন যোগ্য যে, যখন আমরা (মরে) মৃত্তিকা হয়ে যাব, তখন (মৃত্তিকাহয়ে) আমরা আবার কি কিয়া-মতে নতুনভাবে হুজিত হব? ( আশ্চর্যাদিবত হওয়ার যোগ্য এ কারণে যে, যে সত্তা উপরোজ্ঞ বস্ত্রসমূহ হস্টি করতে প্রথমত সক্ষম, পুনর্বার হৃষ্টি করা তাঁর পক্ষে কেন কঠিন হবে ? এ থেকেই পুনরুত্বানকে অসন্তব মনে করার জওয়াব হয়ে গেছে এবং নবুয়ত অস্বীকার করার জওয়াবও এতেই নিহিত রয়েছে। কেননা, পুনরুত্থানকে অস-ন্তব মনে করার উপরই এটি ডি**ডিশীল। ফলে প্রথমটির জওয়াব দ্বারা দ্বিতীয়টির** জওয়াব হয়ে গেছে। অতঃপর তাদের জন্য আযাবের সতর্কবাণী বর্ণিত হয়েছে যে) এরাই স্বীয় পালনকর্তার সাথে কুফরী করেছে। (কেননা পুনরুত্থানের অস্বীকৃতি দারা পালনকর্তার শক্তি ও ক্ষমতা অস্বীকার করেছে এবং কিয়ামত অস্বীকার করা দ্বারা নবুয়ত অস্বীকার করা জরুরী হয়ে পড়ে।) এবং এদের গর্দানে (কিয়ামতে) শৃখল পরানো হবে এবং তারা দোষখী। তারা তাতে চিরকাল থাকবে। এরা বিপদ মুক্ততার ( মেয়াদ শেষ হওয়ার ) পূর্বে আগনার কাছে বিপদের (অর্থাৎ বিপদ নাযিল হওয়ার) তাগাদা করে (যে, আপনি নবী হলে আষাব এনে দিন। এতে বোঝা যায় যে, তারা আযাবকে খুব অবান্তর মনে করে) অথচ তাদের পূর্বে (অন্য কাফিরদের উপর) শান্তির ঘটনাবলী ঘটেছে। (সুতরাং তাদের উপর শাস্তি এসে যাওয়া অসন্তব কি?) এবং ( আল্লাহ্ ক্ষমাশীল, দয়ালু----একথা ভনে তারা যেন ধোঁকায় না পড়ে যে তাহলৈ আমদের আর কোন আযাব

হবে না। কেননা, তিনি শুধু ক্ষমাশীল দয়ালুই নন এবং সবার জন্যই ক্ষমাশীল দয়ালু নন; বরং উভয় গুণ যথায়ানে প্রকাশ পায়। অর্থাৎ) এটা নিশ্চিত যে, আপনার পালনকর্তা মানুষের অপরাধ তাদের ( বিশেষ পর্যায়ের ) অন্যায় সম্বেও ক্ষমা করে দেন এবং এটাও নিশ্চিত যে, আপনার পালনকর্তা কঠোর শান্তি দেন। (অর্থাৎ তাঁর মধ্যে উভয় ঙপ রয়েছে এবং প্রত্যেকটি প্রকাশ পাওয়ার শর্ত ও কারণ রয়েছে। অতএব, কাফিররা কারণ ছাড়াই নিজেদেরকে দয়া ও ক্ষমার যোগ্য কিরাপে মনে করে নিয়েছে ; বরং কুফরীর কারণে তোমাদের পক্ষে আল্লাহ্ (তা'আলা কঠোর শান্তিদাতা )। এবং কাফিররা (নবুয়ত অশ্বীকার করার উদ্দেশ্যে) বলেঃ তাঁর প্রতি বিশেষ মু'জিযা (যা আমরা চাই ) কেন নাযিল করা হল না ৷ ( তাদের এ আপণ্ডি নিরেট নির্বুদ্ধিতা ছাড়া আর কিছু নয়। কেননা, আপনি মু'জিযার মালিক নন, বরং ) আপনি ওধু (আল্লাহ্র আযাব থেকে কাফিরদেরকে ) ভীতি প্রদর্শনকারী (নবী। আর নবীর জন্য বিশেষ মু'জিষার প্রয়োজন নেই—যে কোন মু'জিয়া হলেই চলে, যা প্রকাশিত হয়ে গেছে।) এবং ( আপনি কোন একক নবী হন নি। বরং অতীতে ) প্রত্যেক সম্প্রদায়ের জন্য পথ প্রদর্শক হয়েছে। ( তাদের মধ্যেও এ রীতিই প্রচলিত ছিল যে, নবুয়ত দাবী করার জন্য যে কোন প্রমাণকে যথেষ্ট মনে করা হয়েছে---বিশেষ প্রমাণ জরুরী মনে করা হয়নি । ) আল্লাহ্ তা'আলা জানেন যা কিছু নারী গর্ভে ধারণ করে এবং গর্ভাশয়ে যা সক্ষোচন ও বর্ধন হয় । আল্লাহ্র কাছে প্রত্যেক বস্তু বিশেষ পরিমাণ নিয়ে আছে।

### জানুষরিক জাতব্য বিষয়

আলোচ্য প্রথম তিন আয়াতে কাফিরদের নবুয়ত সম্পক্তিত সন্দেহের জওয়াব রয়েছে এবং এর সাথে অবিশ্বাসীদের জন্য শান্তির সতর্কবাণী বর্ণিত হয়েছে।

কাফিরদের সন্দেহ ছিল তিনটি। এক. তারা মৃত্যুর পর পুনজীবন এবং হাশরের হিসাব-কিতাবকে অসন্তব ও যুক্তিবিরুদ্ধ মনে করত। এ কারণেই তারা পরকানের সংবাদদাতা পয়গম্বরগণকে অবিশ্বাসযোগ্য এবং তাঁদের নবুয়ত অস্বীকার করত। কোর-অন পাকের এক আয়াতে তাদের এ সন্দেহ বর্ণনা করে বলা হয়েছে ঃ الكم على জ্বান পাকের এক আয়াতে তাদের এ সন্দেহ বর্ণনা করে বলা হয়েছে জ্বান জ্বাত জ্বান জন্ব জ্বান জাৰ জ্বান জন্ব জন্ব জ্বান জন্ধন জ্বান জন্ধন জন জন্ধন জ

কথা দ্বারা পয়গম্বরগণের প্রতি উপহাস করার জন্য বলত ঃ এস, আমরা তোমাদেরকে এমন এক ব্যক্তির কথা বলি, যে বলে যে, তোমরা যখন মৃত্যুর পর খণ্ডবিখণ্ড হয়ে যাবে এবং ধুলিকণা হয়ে দিগন্তে ছড়িয়ে পড়বে, তখন তোমাদেরকে আবার নতুনভাবে সৃশিট করা হবে ।

মৃত্যুর পর পুনজীবনের প্রমাণ ঃ আলোচ্য প্রথম আয়াকে তাদের এ সন্দেহের জওয়াব দেওরা হয়েছে ঃ

وَ إِنَّ تَعْجَبُ نَعَجَبُ قَوْلَهُمْ ءَ إِذَا كُنَّا تُرَا بُا ءَ إِنَّا لَغِي خَلْقٍ جَدٍ يُد

এতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে সম্বোধন করে বলা হয়েছে ঃ আপনি আশ্চর্যাদ্বিত হবেন যে,

কাফিররা আপনার সুস্পষ্ট মু'জিয়া এবং নবুয়তের প্রকাশ্য নিদর্শনাবলী দেখা সম্ভেও আপনার নবুয়ত স্বীকার করে না। পক্ষান্তরে তারা নিস্পাণ ও চেতনাহীন পাথরকে উপাস্য মানে, যে পাধর নিজের উপকার ও ক্ষতি করতেও সক্ষম নয়, অপরের উপকার ও ক্ষতি কিরাপে করবে ? কিন্ত এর চাইতে অধিক আশ্চর্যের বিষয় হচ্ছে তাদের এই উক্তি যে, আমরা মৃত্যুর

পর ষখন মাটি হয়ে যাব, তখন দ্বিতীয়বার আমাদেরকে কিরাপে স্থিট করা হবে ? এটা কি সভ্জবপর १ কোরআন পাক এ আশ্চর্যের কারণ স্পষ্টভাবে বর্ণনা করেনি। কেননা, পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লাহ্র অপার শক্তির বিস্ময়কর বহিঃপ্রকাশ বর্ণনা করে প্রমাণিত করা হয়েছে যে, তিনি সর্বশন্তিমান। তিনি সমগ্র সৃষ্টজগতকে অনন্তিত্ব থেকে অন্তিত্বে এনেছেন, অতঃপর প্রত্যেক বন্ধর অভিছের মধ্যে এমন রহস্য নিহিত রেখেছেন,যা অনুভব করাও মানুষের সাধ্যাতীত। বলাবাহল্য যে সন্তা প্রথমবার কোন বস্তুকে অনন্ডিত্ব থেকে অন্তিতে, আনতে পারেন তাঁরে পক্ষে পুনর্বার অস্তিত্বে আনা কিরুপে কঠিন হতে পারে ? কোন নতুন বস্ত তৈরী করা মানুষের পক্ষেও প্রথমবার কঠিন মনে হয়, কিন্তু পুনর্বার তৈরী করতে চাইলে সহজ হয়ে যায়।

আশ্চর্যের বিষয়, কাফিররা একথা বিশ্বাস করেযে,প্রথমবার সমগ্র বিশ্বকে অসংখ্য হিকমতসহ আল্লাহ্ তা'আলাই সৃষ্টি করেছেন। এরপর পুনর্বার সৃষ্টি করাকে তারা কিরুপে অসন্তব ও মু্িিণবিরুদ্ধ মনে করে?

সম্ভবত অবিশ্বাসীদের কাছে বড় প্রশ্ন যে, মরে মাটি হয়ে যাওয়ার পর মানুষের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ ধূলিকণার আকারে বিশ্বময় ছড়িয়ে পড়ে। বায়ু এসব ধূলিকণাব্দে কোথা থেকে কোথায় পৌছে দেয়। অতঃপর কিয়ামতের দিন এসব ধূলিকণাকে কিরুপে একরিত করা হবে, একক্সিত করে কিরাপে জীবিত করা হবে ?

কিন্তু তারা দেখে না যে, তাদের বর্তমান অস্তিত্বের মধ্যে সারা বিশ্বের কণা এফরিত নয় কি ? বিশ্বের প্রাচ্য ও প্রতীচ্যের বস্তুসমূহ, পানি, বায়ু ও এদের আনীত কণা মানুষের খাদ্যের মধ্যে শামিল হয়ে তার দেহের অংশে পরিণত হয়। এ বেচারী অনেক সময় জানেও না যে, যে লোকমাটি সে মুখে পুরছে, তাতে কতণ্ডলো কণা আফ্রিকার কতণ্ডলো আমেরিকার এবং কৃতগুলো প্রাচ্য দেশসমূহের রয়েছে ? যে সডা অপারশঙ্গি ও কলা-কৌশলের যাধ্যমে সারা বিশ্বের বিক্ষিপত কণাসমূহকে একরিত করে, এমন মানুষ ও জন্তর অন্তিত্ব খাড়া **ফরেছেন**. আগামীকাল এসব কণা এক্রিত করা তাঁর পক্ষে কেন মুশকিল হবে ? অথচ বিশ্বের সমস্ত শক্তি--পানি, বায়ু ইত্যাদি তাঁর আজাবহ। তাঁর ইঙ্গিতে বায়ু তার ডিতরকার, পানি তার ভিতরকার এবং শুন্য তার ভিতরকার সব কণা যদি একত্রিত করে দেয়, তবে তা অবিশ্বাস্য হবে কেন ?

সত্যি বলতে কি, কাফিররা আল্লাহ্ তা'আলার শক্তি ও মহিমাকে চিনতেই পারেনি । তারা নিজেদের শক্তির নিরিখে আরাহ্র শক্তিকে বোঝে। অথচ নভোমঙল, ভূমণ্ডল ও এত-দুভয়ের মধ্যবর্তী সব বস্তু আপন মর্যাদা সম্পর্কে সম্যক সচেতন এবং আল্লাহ্ তা'আলার আজাধীন।

خیا ک و بیا د و ا ب و آ تکل ز نید ۲ ا نید با می و تو مرد ۲ ابیا حیق ز ند ۲ انید

মোটকথা, সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলী দেখা সত্ত্বেও কাফিরদের পক্ষে নবুয়ত অস্বীকার করা যেমন আশ্চর্যের বিষয়, তার চাইতেও অধিক আশ্চর্যের বিষয় হচ্ছে কিয়ামতে পুনর্জীবন ও হাশরের দিন অস্বীকার করা ।

এরপর অবিশ্বাসীদের শাস্তি উল্লেখ করে বলা হয়েছে যে, এরা শুধু আপনাকেই অস্বী-কার করে না , বরং প্রকৃতপক্ষে পালনকর্তাকে অস্বীকার করে। তাদের শাস্তি এই যে, তাদের গর্দানে লৌহশুখল পরানো হবে এবং তারা চিরকাল দোষখে বাস করবে।

কাফিরদের দ্বিতীয় সন্দেহ ছিল এই ঃ যদি বাস্তবিকই আপনি আল্লাহ্র রসূল হয়ে থাকেন, তবে রসূলের বিরুদ্ধাচরণের কারণে আপনি যেসব শাস্তির কথা জনান, সেগুলো আসে না কেন ? দ্বিতীয় আয়াতে এর জওয়াব দেওয়া হয়েছে ঃ

وَيَسْتَعْجِلُوْ نَكَ بِا لَسَّيِّنَة تَهْلَ الْحَسَنَة وَ تَدْ خَلَتْ مِنْ تَجَلَهِم ا لَمَتْلاً تُ وَ إِنَّ رَبِّكَ لَذُ وَ مَغْفَر ة لِلنَّا سَ عَلَى ظَلْمِهِمْ وَ إِنَّ رَبِّكَ لَشَد يَدُ إِ لَعْقَا بِ -

অর্থাৎ তারা বিপদমুক্তির মেয়াদ শেষ হওয়ার আগে আপনার কাছে বিপদ নাযিল হওয়ার তাগাদা করে (যে আপনি নবী হয়ে থাকলে তাৎক্ষণিক আযাব এনে দিন। এতে বোঝা যায় যে, তারা আযাব আসাকে খুবই অবান্তর অথবা অসম্ভব মনে করে)। অথচ তাদের পূর্বে অন্য কাফিরদের উপর অনেক আযাব এসেছে। সকলেই তা প্রত্যক্ষ করেছে। এমতাবস্থায় ওদের উপর আযাব আসা অবান্তর হল কিরূপে? এখানে এমেটি এন্টার্ম্বার্ম এদের উপর আযাব আসা অবান্তর হল কিরূপে? এখানে এমেটি

هَنْلَغ –এর বহুবচন। এর অর্থ অপমান কর ও দৃষ্টান্ডমূলক শাস্তি।

এরপর বলা হয়েছে ঃ নিশ্চিতই আপনার পালনকর্তা মানুষের গোনাহ্ও অবাধ্যতা সত্ত্বেও অত্যত্ত ক্ষমাশীল ও দয়ালু। যারা এ ক্ষমা ও দয়া দ্বারা উপকৃত হয় না এবং অবাধ্যতায় ডুবে থাকে, তাদের জন্য তিনি কঠোর শান্তিদাতাও। কাজেই কোনরপ ডুল বোঝাবুঝিতে লিগ্ত থাকা উচিত নয় যে, আল্লাহ্যখন ক্ষমাশীল, দয়ালু তখন আমাদের উপর কোন আযাব আসতেই পারে না।

কাফিরদের তৃতীয় সন্দেহ ছিল এই গোমরা রসূল (সা)-এর অনেক মু'জিষা দেখেছি কিন্তু বিশেষ ধরনের যেসব মু'জিষা আমরা দেখতে চাই, সেগুলো তিনি প্রকাশ করেন না কেন ? এর উত্তর তৃতীয় আয়াতে দেওয়া হয়েছে ? يَقُوُلُ الَّذِي يَغُرُوا لَوُلَا أَذَرٍ لَا أَذَرٍ لَا عَلَيْهُ أَيَةٌ مَّى رَبَّعُ طَاذَهَا أَنْتَ مَنْقِ

و لَكُلْ قَوْم هَا دِ -

অর্থাৎ কাফিররা আপনার নবুয়তের বিরুদ্ধে আপত্তি তুলে বলে যে, আমরা যে বিশেষ মু'জিযা দেখতে চাই; তা তাঁর উপর নাযিল করা হল না কেন ? এর উতর এই যে, মু'জিযা জাহির করা পয়গম্বরের ইচ্ছাধীন নয়; বরং এটা সরাসরি আল্লাহ্র কাজ। তিনি যখন যে ধরনের মু'জিযা প্রকাশ করতে চান, করেন। তিনি কারও দাবী ও খায়েশ পূরণ করতে বাধ্য নন। এ জন্যেই বলা হয়েছে:

শুধু কাফিরদেরকে আল্লাহ্র আযাব সম্পর্কে ডয় প্রদর্শন করা--মু'জিয়া জাহির করা নয়।

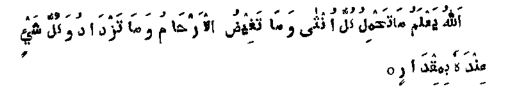
و الحل قوم ها د ... ... مواد العليم معاد معنا العليم معاد معنا العليم معاد المعني المعني المعني معنا المعني الم

পথপ্রদর্শক ছিল। আপনি একক নবী নন। জাতিকে পথপ্রদর্শন করা সব পয়গন্ধরেরই দায়িত্ব ছিল। মু'জিযা প্রকাশ করার ক্ষমতা কাউকে দেওয়া হয়নি। আলাহ্ তা'আলা যখন যে ধরনের মু'জিয়া প্রকাশ করতে চান, করেন।

প্রত্যেক সম্পুদায় ও দেশে পয়গশ্বর জাসা কি জরুরী ? ঃ আয়াতে বলা হয়েছে ঃ প্রত্যেক সম্পুদায়ের জন্য একজন পথপ্রদর্শক ছিলেন। এ থেকে প্রমাণিত হয় যে, কোন সম্পুদায় ও ভূখণ্ড পথপ্রদর্শক থেকে খালি থাকতে পারে না , যে কোন পয়গদ্বর হোক কিংবা পয়গণ্ধরের প্রতিনিধিরূপে তাঁর দাওয়াতের প্রচারক হোক। উদাহরণত সূরা ইয়াসীনে পয়গণ্ধরের পক্ষ থেকে প্রথমে দু'ব্যক্তিকে কোন সম্পুদায়ের কাছে প্রেরণের কথা উল্লিখিত রয়েছে। তাঁরা শ্বয়ং নবী ছিলেন না। এরপর তাদের সাহায্য ও সমর্থনের জন্য তৃতীয় ব্যক্তিকে পাঠানোর ফথা বর্ণিত হয়েছে।

তাই এ আয়াত থেকে এটা জরুরী হয় না যে. হিন্দুস্তানে কোন নবী ও রসূল্ জন্যগ্রহণ করেছিলেন। তবে রসূলের দাওয়াত পৌঁছানোর জন্য এ দেশে প্রচুর সংখ্যক আলিমের আগমন প্রমাণিত রয়েছে। এ ছাড়া এ জাতীয় অসংখ্য পথপ্রদর্শক যে এখানে জন্মগ্রহণ করেছেন, তাও সবার জানা।

এ পর্যন্ত তিন আয়াতে ননুয়ত অশ্বীকারকারীদের সন্দেহের জওয়াব বর্ণিত হয়েছে। চতুর্থ আয়াতে আবার তওহীদের আসল বিষয়বস্ত উল্লিখিত হয়েছে। সুরার শুরু থেকেই এ সম্পর্কে আলোচনা হয়ে এনেছে। বলা হয়েছেঃ



অর্থাৎ প্রত্যেক নারী যে গর্ভধারণ করে, তা ছেলে না মেয়ে, সুশ্রী না কুশ্রী, সৎ না অসৎ---তা সবই আল্লাহ্ জানেন এবং নারীদের গর্ভাশয়ে যে হ্রাসবৃদ্ধি হয়, অর্থাৎ কোন সময় এক সন্তান জন্মগ্রহণ করে, কোন সময় দুত কোন সময় দেরীতে---তাও আল্লাহ জানেন।

এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলার একটি বিশেষ ভণ বণিত হয়েছে যে, তিনি 'আলিমুল-গায়িব'। সৃল্টজগতের প্রতিটি অণু-পরমাণু ও সে সবের পরিবর্তনশীল অবস্থা সম্পর্কে তিনি ওয়াকিফ্নহাল। এর সাথেই মানব সৃষ্টির প্রতিটি ন্তর প্রতিটি পরিবর্তন ও প্রতিটি চিহ্ন সম্পর্কে জাত হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। গর্ভ সন্তান ছেলে না মেয়ে না উভয়ই; না কিছুই না--শুধু পানি অথবা বায়ু রয়েছে--- এসব বিষয়ের নিশ্চিত ও নির্ভু ল জান একমার তিনিই রাখেন। লক্ষণাদিদুল্টে জোন হাকীম অথবা ডান্ডণার এ ব্যাপারে যে মত ব্যক্ত করে, তার মর্যাদা, ধারণা ও অনুমানের চাইতে বেশি নয়। অনেক সময় বান্তব ঘটনা এর বিপরীত প্রকাশ পায়। আধুনিক এক্সরে মেশিনও এ সত্য উদঘাটন করতে অক্ষম। এর সত্যিক্ষার ও নিশ্চিত জ্ঞান একমান্ত্র আল্লাহ্ তা'আলাই রাখেন। এ বিষয়টিই অন্য এক আয়াতে বর্ষিত হয়েছে ঃ

ما ذي الأر حام ما ذي الأر حام ما ذي الأر حام

গর্ডাশয়ে রয়েছে।

আরবী ভাষায় نَّذَيْ المَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَامَةُ عَامَةُ اللَّهُ الْعَامَةُ عَامَةُ اللَّهُ الْعَامَةُ اللَّهُ الْعَامَةُ اللَّهُ الْعَامَةُ مُعَامَةً اللَّهُ الْعَامَةُ مُعَامًا اللَّهُ الْعَامَةُ مُعَامًا اللَّهُ الْعَامَةُ اللَّهُ الْعَامَةُ اللَّهُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ مُعَامَةً مُعَامَةً الْعَامَةُ الْ الْعَامَةُ اللَّعَامَةُ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْهُ مَعَامَةًا عَلَيْمَةُ اللَّامَةُ اللَّعَامَةُ اللَّامُ الْعَامَةُ اللَّعَامَةُ اللَّهُ عَلَيْمَةُ اللَّعَامَةُ عَلَيْمَ اللَّامَةُ عَلَيْمَ اللَّامَةُ الْعَامَةُ الْ الْعَامَةُ الْعَامَةُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّامَةُ عَلَيْمَ اللَّامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْ الْعَامَةُ عَامَةُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْمَ اللَّامَةُ عَلَيْمَ اللَّهُ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَةُ الْعَامَةُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ اللَّالَةُ عَلَيْمَ الْحَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ عَلَيْمَ الْحَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ الْعَامَةُ عَلَيْمَ الْحَ الْعَامَةُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ الْعَلَيْمَالِي اللَّعَامَةُ عَلَيْمَةً عَلَيْمَةً عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْمَةُ عَلَيْمَةُ عَلَيْمَةُ عَلَيْكَامَةُ عَلَيْكَامَةُ عَلَيْكَامَةُ عَلَيْعَامَةُ عَلَيْعَامَةُ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْكَامَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْعَامَةُ عَلَيْكَامُ عَلَيْكَامُ عَلَيْ عَلَيْكَ مُعَامَعُ عَلَيْكَ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْ عَلَيْكَامَةُ عَلَيْكَامُ الْعَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَامُ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْكَامَةُ عَلَيْكَامَةُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَامِ عَلَيْ عَلَيْكَ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَي الْعَامَةُ عَلَيْكَامُ عَلَيْكَامُ عَلَيْكَامُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكَامِ عَلَيْ عَلَيْكَامُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ الْعَامَةُ عَلَيْكَامِ عَلَيْكَامِ عَلَيْكَامِ عَلَيْكَمَاعَا عَلَيْ عَامَ عَلَيْكَامُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَال

তফসীরবিদ মুজাহিদ বলেন ঃ গর্ভাবস্থায় নারীদের যে রজপাত হয়, তা গর্ভস্থ সন্তানের দৈহিক আয়তন ও স্বাস্থ্য হ্রাসের কারণে হয়। الأركام হাস বোঝানো হয়েছে। বান্তব সত্য এই যে, হ্রাসের যত প্রকার রয়েছে, আয়াতের ভাষা সব-গুলোতেই পরিব্যপত। কাজেই কোন বিরোধ নেই।

একটি বিশেষ অনুমান ও মাপ নিদিল্ট রয়েছে। এর কমও হতে পারে না এবং বেশিও হতে পারে না। সন্তানের সব অবস্থাও এর অন্তর্ভু জে। তার প্রত্যেকটি বিষয় আল্লাহ্ তা'আলার কাছে নির্ধারিত আছে। কতদিন গর্ভে থাকবে, কতকাল দুনিয়াতে জীবিত থাকবে এবং

**কি পরিমাণ রিযিক পাবে---এসব বিষয়ে আল্লাহ্র অনুপম ভান তাঁর তওহীদের প্রকৃ<sup>জ্জ</sup> প্রমাণ।** 

دَة الكُنُهُ ال ún lí بن ้อมี للهُ يَقْوُمُ وَ الَّذِي بُهُ بِكَمَرُ الْكُ الرَّعُلُ بِحَدْ T 1980 و ج 41 ، الشَّيْهُات وَا یں طَوْعًا وَ کَرْهًا بِٱلْغُبُوَ وَ الْأُصَالِ ]

(৯) তিনি সকল গোপন ও প্রকাশ্য বিষয় অবগত, মহোতম, সবোঁচ মর্যাদ।বান। (১০) তোমাদের মধ্যে কেউ গোপনে কথা বলুক বা তা সশব্দ প্রকাশ করুক, রাতের অভকারে সে আত্মগোপন করুক বা প্রকাশ্য দিবালোকে বিচরণ করুক, সবাই তাঁর নিকট সমান। (১১) তাঁর পক্ষ থেকে অনুসরণকারী রয়েছে তাদের অগ্রে এবং পশ্চাতে, আল্লাহ্র নির্দেশে তারা ওদের হিফাষত করে। আল্লাহ্ কোন জাতির অবস্থা পরিবর্তন করেন না, যে পর্যন্ত তারা তাদের নিজেদের অবস্থা পরিবর্তন না করে। আল্লাহ্ যখন

কোন জাতির উপর বিপদ চান, তখন তা রদ হওয়ার নয় এবং তিনি ব্যতীত তাদের কোন রাহায্যকারী নেই। (১২) তিনিই তোমাদেরকে বিদ্যুৎ দেখান ডয়ের জন্য এবং জাশার জন্য এবং উথিত করেন ঘন মেঘমালা। (১৩) তাঁর প্রশংসা পাঠ করে বজু নির্ঘোষ এবং সব ফেরেশতা, সঙ্গে। তিনি বক্সপাত করেন, অত্যপের যাকে ইচ্ছা, তাকে তা দ্বারা জাযাত করেন; তথাপি তারা আল্লাহ্ সম্পর্কে বিতণ্ডা করে, অথচ তিনি মহাশজিশালী। (১৪) সত্যের জাহবান একমান্ন তাঁরই এবং তাঁকে ছাড়া যাদেরকে ডাকে, তারা তাদের কোন কাজে জাসে না; ওদের দৃষ্টান্ত সেরূপ, যেমন কেউ দু'হাত পানির দিকে প্রসারিত করে যাতে পানি তার মুখে পৌঁছি যায়; অথচ পানি কোন সময় পৌঁছবে না। কাফিরদের যত জাহবান তার সবই পথদ্রষ্টতা। (১৫) আল্লাহ্কে সিজদা করে যা কিছু নডোমগুলে ও ভূমণ্ডলে আছে ইচ্ছায় অথবা অনিচ্ছায় এবং তাদের প্রতিচ্ছায়াও সকাল-সদ্ধ্যায়।

#### তহ্মসীরের সার-সংক্ষেপ

তিনি সব গোপন ও প্রকাশ্য বিষয়ে জানী, সবার বড় ( এবং ) সবোচ্চ মর্যাদাবান। তোমাদের মধ্যে যে ব্যক্তি চুপি চুপি কথা বলে এবং যে উচ্চিঃশ্বরে বলে এবং যে রাত্রে কোথাও আন্ধগোপন করে এবং সে দিবালোকে চলাফেরা করে, তারা সব ( আক্লাহ্র জান ) সমান। ( অর্থাৎ তিনি সবাইকে সমভাবে জানেন। তিনি যেমন তোমাদের প্রত্যেককে জানেন, তেমনিভাবে প্রত্যেকের হিফায়তও করেন। সেমতে তোমাদের মধ্যে থেকে) প্রত্যেকের ( হিফাযতের ) জন্য কিছু ফেরেশতা ( নির্ধারিত ) রয়েছে, যারা অদল-বদল হতে থাকে। কিছু তার সামনে এবং কিছু তার পশ্চাতে। তারা আল্লাহ্র নির্দেশে ( অনেক বিপদাপদ থেকে) তার হিফাযত করে। (এতে কেউ যেন মনে না করেযে, যখন ফেরেশতা আমাদের হিফাযত করে, তখন যা ইচ্ছা, কর। তা কুফুরীই হোক না কেন। আষাব নাযিলই হবে না । এরাপ মনে করা সম্পূর্ণ ভুল। কেননা) নিশ্চয়ই আরাহ্ তা'আলা ( প্রাথমিক পর্যায়ে তো কাউকে আযাব দেন না। তাঁর চিরাচরিত রীতি এই যে, তিনি ) কোন জাতির ( ডাল ) অবহু পরিবর্তন করেন না, যে পর্যন্ত তারা নিজেদের যোগ্যতাবলে স্বীয় অবস্থা পরিবর্তন না করে । (কিন্তু এর সাথে এটাও আছে যে, যখন তারা নিজেদের প্রতিভায় হুটি করতে থাকে, তখন আরাহ্র পক্ষ থেকে তাদের প্রতি বিপদ ও শাস্তি নেমে আসে)। এবং যখন আরাহ্ কোন জাতিকে বিপদে পতিত করতে চান, তখন তা রদ করার কোন উপায়ই নেই। 🕧 পতিত **হয়ে যায় ) ৷** এবং ( এমন মুহূর্তে ) আল্লাহ্ ব্যতীত ( যাদের হিফাযতের ধারণা তা**রা পোৰণ** করে ) তাদের কোন সাহায্যকারী নেই। ( এমন কি, ফেরেশতাও তাদের হিফাযত করে না---করলেও সে হিক্ষাযত তাদের কাজে আসবে না।) তিনি এমন ( মহীয়ান ) যে, তোমাদেরকে (বৃষ্টিপাতের সময়)বিদ্যুৎ (চমকানো অবস্থায়) দেখান, যদ্দরুন (তা পতিত হওয়ার) ভয়ও হয় এবং ( তা থেকে বৃল্টির ) আশাও হয় এবং তিনি পানিডর্তি মেঘমালাকে (ও) উডোলন করেন এবং রা'দ (ফেরেশতা) তাঁর প্রশংসা কীর্তন করে এবং অন্যান্য ফেরেশ-তাও তাঁর ভয়ে প্রশংসা ও ওণ কীর্তন করে)। এবং তিনি (পৃথিবীর দিকে)বক্স প্রেরণ

করেন অতঃপর যার উপর ইচ্ছা ফেলে দেন এবং তারা আল্লাহ সম্পর্কে ( অর্থাৎ তাঁর তওহীদ সম্পর্কে, তাঁর এমন মহীয়ান হওয়া সত্ত্বেও ) তর্ক-বিতর্ক 'করে ; অথচ তিনি প্রবল পরাক্সম-শালী। (ভয় করার যোগ্য, কিন্তু তারা ডয় করে না এবং তাঁর অংশীদার সাব্যস্ত করে। তিনি এমন দোয়া কবুলকারী যে, ) সত্য দোয়া বিশেষভাবে তাঁরই (কেননা,তা কবুল করার শক্তি তাঁর আছে। ) আল্লাহ্ছাড়া যাদেরকে তারা ( প্রয়োজনে ও বিপদে ) ডাব্বে, তারা ( শক্তিহীন হওয়ার কারণে ) তাদের আবেদন এতটুকুই মঞ্জুর করতে পারে, যতটুকু পানি ঐ ব্যক্তির দরখান্ত মঞ্জুর করে যে উভয় হাত পানির দিকে প্রসারিত করে (এবং ইঙ্গিতে নিজের দিকে ডাকে), যাতে তা ( অর্থাৎ পানি ) তার মুখ পর্যন্ত ( উড়ে ) এসে যায়, অথচ তা ) (নিজে নিজে) তার মুখ পর্যন্ত (কিছুতেই) আসবে না। (সুতরাং পানি যেমন তাদের আবেদন মঞ্জুর করতে অক্ষম তেমনিভাবে তাদের উপাস্যরাও অপারক। তাই তাদের কাছে ) কাফিরদের আবেদন নিপ্ফল বৈ নয়। আলাহ্ তা'আলারই সামনে ( অর্থাৎ তিনি এমন সর্বশক্তিমান যে, তাঁরই সামনে) সবাই মাথা নত করে---যারা আছে নডোমণ্ডলে এবং মারা আছে ভূমগুলে ; ( কেউ ) খুশীতে এবং ( কেউ ) বাধ্যবাধকতায়। ( খুশীতে মাথা নত করার মানে স্বেচ্ছায় তাঁর ইবাদত করা এবং বাধ্যবাধকতার অর্থ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা যে সৃষ্টজীবের মধ্যে যে ক্ষমতা প্রয়োগ করতে চান, সে তার বিরুদ্ধাচরণ করতে পারে না )। এবং তাদের ( অর্থাৎ পৃথিবীবাসীদের ) প্রতিচ্ছায়াও ( মাথা নত করে ) সকালে ও বিকালে। অর্থাৎ ছায়াকে যতটুকু ইচ্ছা বাড়ান এবং যতটুকু ইচ্ছা সষ্টুচিত করেন। যেহেতু এই হ্রাস-বৃদ্ধি, সকাল-বিকালে বেশী প্রকাশ পায়, তাই বিশেষডাবে সকাল-বিকাল উল্লেখ করা হয়েছে। নতুবা ছায়াও সর্বাবস্থায় অনুগত)।

## আনুমলিক ভাতব্য বিষয়।

আলোচ্য আয়াতসমূহের পূর্বে আল্লাহ্ তা'আলার বিশেষ ওণাবনী বর্ণিত হচ্ছিল। সে-ওলো ছিল প্রকৃতপক্ষে তওহীদের প্রমাণ। এ আয়াতে বলা হয়েছেঃ

·.. --

وَالْعَبَيْنَ الْعَبَيْنَ الْعَبَيْنَ الْعَبَيْنَ الْعَبَيْنَ الْعَبَيْنَ الْعَبَيْنَ الْعَبَيْنَ الْمَعَالَ ال হয়েছে যা মানুষের পঞ্চ ইন্দ্রিয়ের কাছে অনুপস্থিত, অর্থাৎ চক্ষু দারা দেখা যায় না. কানে শোনা যায় না, নাকে ঘ্রাণ নেওয়া যায় না, জিহ্বা দ্বারা স্বাদ বোঝা যায় না এবং হাতে স্পর্শ করা যায় না।

এর বিপন্নীত <sup>831</sup>ও<sup>26</sup> হচ্ছে ঐ সব বস্তু, যেগুলো উল্লিখিত পঞ্চ ইন্দ্রিয় দারা অনু-ভব করা যায়। আয়াতের অর্থ এই যে, এটা আল্লাহ্ তা'আলার বিশেষ গুণ যে তিনি প্রত্যেক অনুপস্থিতকে এমনিডাবে জানেন, যেমন উপস্থিত ও বিদামানকে জেনে থাকেন।

স্রা রা'দ

দোষে তারা আল্লাহ্কে সাধারণ মানুষের সমতুল্য জান করে তাঁর জন্য এমন ওণাবলী সাব্যস্ত করত, ষেগুলো তাঁর মর্ষাদার পক্ষে খুবই অসন্তব। উদাহরণত ইহদী ও খৃস্টানরা আল্লাহ্র জন্য পুত্র সাব্যস্ত করেছে। কেউ কেউ তাঁর জন্য মানুষের ন্যায় দেহ ও অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ সাঁব্যস্ত করেছে এবং কেউ কেউ বিশেষ দিক নির্ধারণ করেছে। অথচ তিনি এসব অবস্থা ও গুণ থেকে উচ্চে, উর্ধে ওপবিত্র। কোরআন পাক তাদের বণিত গুণাবলী থেকে

الله عن الله عن يصغرون अविब्रा अकारगत्र जना वात वात वलाए : سيحان الله عن الله عن الله عن الله عن الله

अर्थार आझार जा' आता जेत्रव अन थाक भवित. यि खाता जाता वर्गना करता . و بر بر ما تُحَمِّلُ كُلُّ أُنْثَى अध्य र و الشَّهَا وَ الْعَبَبِ وَ الشَّهَا وَ عَلَيْهُمُ مَا تَحَمَّلُ مَا تُ

বাক্ষ্য আল্লাহ্ তা'আলার জানগত পরাকাষ্ঠা বর্ণিত হয়েছিল। জিতীয় ( ) ) ) ) বাক্ষ্যে শক্তি ও মাহাজ্যের পরাকাষ্ঠা বর্ণিত হয়েছে। অর্থাৎ তাঁর শক্তির ও সামর্থ্য মানুষের কর্মনার উর্ধেন এর পরবর্তী আয়াতেও এ জান ও শক্তির পরাকাষ্ঠা একটি বিশেষ আলিকে বর্ণনা করা হয়েছে :

سَوَا عَ مَنْكُمْ مَنْ ٱ سَرًّا لَقَوْلَ مَنْ جَهَرَ بِع وَ مَنْ هُوَ مَسْتَخْفٍ بِا لَلَّهْلِ وَسَا رِبُ بِا لَنَّهَا رِ

سر العرب السرر العرب عن معذ المعن العرب ا مرب العرب العرب

আয়াতের অর্থ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলার জান সর্বব্যাপী। কাজেই যে ব্যক্তি আন্তে কথা বলে এবং যে ব্যক্তি উচ্চৈঃশ্বরে কথা বনে, তারা উডয়ই আল্লাহ্র কাছে সমান। তিনি উডয়ের কথা সমভাবে শোনেন এবং জানেন। এমনিভাবে যে ব্যক্তি রাতের অন্ধকারে গা চাফা দেয় এবং যে ব্যক্তি দিবালোকে প্রকাশ্য রান্তায় চলে, তারা উডয়ই আল্লাহ্ তা'আলার জান ও শক্তির দিক দিয়ে সমান। উডয়ের আড্যন্তরীণ ও বাহ্যিক অবন্থা তিনি সমভাবে জানেন এবং উডয়ের উপর তাঁর শক্তি সমভাবে পরিব্যাপত। কেউ তাঁর ক্ষমতার আওতা-বহির্ভূত নয়। এ বিষয়টিই পরবর্তী আয়াতে আরও ব্যক্ত করে বলা হয়েছে ঃ

لَكُمْ مُعَقِّبُهَا تُ مِّنْ بَيْنِ بِدَ يَدَ يَهُ وَمِنْ خَلْفَة بِحَفْظُوْ نَهُ مِنْ آ مُر الله

এন নের প্রায় এন নের বহুবচন। যে দল অপর দলের পেছনে কাছাকাছি এন দল অপর দলের পেছনে কাছাকাছি

হয়ে আসে, তাকে উঁ4 সমৰ অথবা উঁ خَتَعَمَّهُ বলা হয়। دون يد يكي يد يكي بي بد يكي ما الم

অর্থ উভয় হাতের মাঝ খানে। উদ্দেশ্য মানুষের সম্মুখ দিক। 🔬 🖓 এর অর্থ পশ্চাদিক

هَنْ هَالله এখানে بَنْ مَاتَمَ مَاتَمَ مَعْ দেয় ; অর্থাৎ مَنْ مَاتَمَ مَنْ مَاتَكُمُ مَاتَكُمُ مُوَالله

কিরাআতে এ শব্দটি المرالية বর্ণিতও আছে। ( রহল-মা'আনী )

আয়াতের অর্থ এই যে, যে ব্যক্তি কথা গোপন করতে কিংবা প্রকাশ করতে চায় এবং যে ব্যক্তি চলাফেরাকে রাতের অল্ককারে ডেকে রাখতে চায় অথবা প্রকাশ্য সড়কে ঘোরাফেরা করে---এমন প্রত্যেক ব্যক্তির জন্য আল্লাহ্র পক্ষ থেকে ফেরেশতাদের দল নিযুক্ত রয়েছে। তার সম্মুখ ও পশ্চাদ্দিক থেকে তাকে ঘিরে রাখে। তাদের কাজ ও দায়িত্ব পরিবর্তিত হতে থাকে এবং তারা একের পর এক আগমন করে। আল্লাহ্র নির্দেশে মানুষের হিফাযত করা তাদের দায়িত্ব।

সহীহ্ বুখারীর হাদীসে বলা হয়েছে ঃ ফেরেশতাদের দুটি দল হিফাযতের জন্য নিষুক্ত রয়েছেন। একদল রাছির জন্য এবং একদল দিনের জন্য। উডয় দল ফজরের ও আসরের নামাযের সময় একছিত হন। ফজরের নামাযের পর রাতের পাহারাদার দল বিদায় যান এবং দিনের পাহারাদাররা কাজ বুঝে নেন। আসরের নামাযের পর তাঁরা বিদায় হয়ে যান এবং রাতের ফেরেশতা দায়িত্ব নিয়ে চলে আসেন।

আৰু দাউদের এক হাদীসে হযরত আলী মুর্তজা (রা)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে. প্রত্যেক মানুষের সাথে কিছু সংখ্যক হিফাযতকারী ফেরেশতা নিযুক্ত রয়েছেন। তার উপর যাতে কোন প্রাচীর ধ্বসে না পড়ে কিংবা সে কোন গর্তে পতিত না হয় কিংবা কোন জন্ত অথবা মানুষ তাকে কল্ট না দেয় ইত্যাদি বিষয়ে ফেরেশতাগণ তার হিফাযত করেন। তবে কোন মানুষকে বিপদাপদে জড়িত করার জন্য যখন আল্লাহ্র পক্ষ থেকে নির্দেশ জারি হয়ে যায়, তখন হিফাযতকারী ফেরেশতারা সেখান থেকে সরে যায়।--( রহল-মা'আনী )

হযরত উসমান গণী (রা)-এর রেওয়ায়েতে ইবনে-জরীরের এক হাদীস থেকে আরও জানা যায় যে, হিফাযতকারী ফেরেশতাদের কাজ ওধু পাথিব বিপদাপদ ও দুঃখকল্ট থেকে স্রা রা'দ

হিফাষত করাই নয়; বরং তারা মানুষকে পাপ কাজ থেকে বাঁচিয়ে রাখারও চেল্টা করেন। মানুষের মনে সাধুতা ও আল্লাহ্ডীতির প্রেরণা জাগ্রত করেন যাতে সে গুনাহ্ থেকে বেঁচে থাকে। এরপরও যদি সে ফেরেশতাদের প্রেরণার প্রতি উদাসীন হয়ে পাপে লিগ্ত হল্লে যায় তবে তারা দোয়া ও চেল্টা করে যাতে সে শীঘু তওবা করে পাক হয়ে যায়। অপত্যা যদি সে ফোনরপেই হঁশিয়ার না হয়, তখন তারা তার আমলনামায় গোনাহ্ লিখে দেয়।

মোটকথা এই যে, হিফাযতকারী ফেরেশতা দীন ও দুনিয়া উডয়ের বিপদাপদ থেকে মানুষের নিদ্রায় ও জাগরণে হিফাযত করে। হযরত কা'ব আহবার বলেন ঃ মানুষের উপর থেকে আল্লাহ্র হিফাযতের এই পাহারা সরিয়ে দিলে জিনদের অত্যাচারে মানবজীবন অতিষ্ট হয়ে যাবে। কিন্তু এসব রক্ষামূলক পাহারা ততক্ষণ পর্যন্তই কার্যকর থাকে, যতক্ষণ তকদীরে-ইলাহী মানুষের হিফাযতের অনুমতি দেয়। যদি আল্লাহ্ তা'আলাই কোন বান্দাকে বিপদে জড়িত করতে চান, তবে এসব রক্ষামূলক পাহারা নিষ্কিয় হয়ে যায়।

পরবর্তী আয়াতে এ বিষয়টিই বর্ণনা করে বলা হয়েছে ঃ

| وَإِذَا أَرَدَ | <b>حَا</b> باً نُفْسِهِمْ | ومهور<br>پيغيبروا    | قَوْمٍ حَتَّى            | ر ربه ر<br>لا يغيي سا ۽ | ان الله.<br>- |           |
|----------------|---------------------------|----------------------|--------------------------|-------------------------|---------------|-----------|
|                | ف و ال -                  | ، د.<br>۱ د و ذکا مر | م رکور کار<br>ماکوهم میں | ذَلاً مَرَدٍ لَكُمْ وَ  | بقوم سوط      | ر<br>الله |

অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা লোন সম্পুদায়ের অবস্থা পরিবর্তন করেন না, যতক্ষণ স্বয়ং তারাই নিজেদের অবস্থা ও কাজকর্ম মন্দ ও অশান্তিতে পরিবর্তিত করে না নেয়। ( তারা যখন নিজেদের অবস্থা অবাধ্যতা ও নাফরমানীতে পরিবর্তিত করে নেয়, তখন আল্লাহ্ তা'আলাও স্বীয় কর্মপন্থা পরিবর্তন করে দেন। বলা বাহল্য) যখন আল্লাহ্ তা'আলাই কাউকে আযাব দিতে চান, তখন কেউ তা রদ করতে পারে না এবং আল্লাহ্র নির্দেশের বিপরীতে তার সাহায্যার্থে কেউ এগিয়ে আসতে পারে না।

সারকথা এই যে, মানুষের হিফাযতের জন্য আল্লাহ্র পক্ষ থেকে ফেরেশতাদের পাহারা নিয়োজিত থাকে , কিন্তু সম্প্রদায় যখন আল্লাহ্র নিয়ামতের ক্বতজ্ঞতা ও তাঁর আনুগত্য ত্যাগ ফরে কুকর্ম, কুচরিব্র ও অবাধ্যতার পথ বেছে নেয়, তখন আল্লাহ্ তা'আলাও খীয় রক্ষামূলক পাহারা উঠিয়ে নেন। এরপর আল্লাহ্র গষব ও আযাব তাদের উপর নেমে আসে। এ আযাব থেকে আন্বরক্ষার কোন উপায় থাকে না।

এ ব্যাখ্যা থেকে জানা গেল যে, আলোচ্য আয়াতের অবস্থা পরিবর্তন করার উদ্দেশ্য হল্ছে যখন কোন সম্পুদায় আনুগত্য ও কৃতজ্ঞতার পথ ত্যাগ করে স্বীয় অবস্থায় মন্দ পরিবর্তন সূচিত করে, তখন আয়াহ্ তা'আলাও স্বীয় অনুকন্দা ও হিফাযতের কর্মপন্থা পরিবর্তন ফরে দেন।

এ আয়াতের অর্থ সাধারণভাবে এরাপ বর্ণনা করা হয় যে, কোন জাতির জীবনে ব্যল্যাণকর বিপ্লব ততক্ষণ পর্যন্ত আসে না, যতক্ষণ তারা এ কল্যাণকর বিপ্লবের জন্য নিজেদের অবস্থা সংশোধন করে নিজেদেরকে তার যোগ্য করে না নেয়। এ অর্থেই নিম্নোক্ত কবিতাটি সবিদিত ঃ

> خد انے اج تـک اِ س قـوم کی حالت نہیں ہـدلی نـک ھوجس کو خیا ل آ پ اپنی حالت کیے ہد لئے کا

অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা সে পর্যন্ত কোন জাতির অবস্থার পরিবর্তন করেন নি যে পর্যন্ত না তারা নিজেদের অবস্থার পরিবর্তন করার খেয়াল করেছে।

এ বিষয়বস্তুটি যদিও কিছুটা নির্ভুল; কিন্তু আলোচ্য আয়াতের অর্থ এরাপ নয়। কবিতার বিষয়বন্তুটি একটি সাধারণ আইন হিসেবে নির্ভুল। অর্থাৎ যে ব্যক্তি বয়ং নিজের অবস্থা সংশোধন করার ইচ্ছা করে না, আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকেও তাকে সাহায্য করার ওয়াদা নেই। সাহায্য করার ওয়াদা তখনই কার্যকর হয় যখন কেউ বয়ং সংশোধনের চেল্টা করে; যেমন এক আয়াত

২০১০ ১০০ ১৯০০ কর্মের জানা যায় যে, আরাহ্র পক্ষ থেকেও হিদায়তের পথ তখনই উন্মুজ্জ হয়, যখন কারও মধ্যে হিদায়তের অব্যেষণ থাকে। কিন্তু আরাহ্র নিয়ামত দান এ আইনের অধীন নয়। অনেক সময় অব্যেষণ ছাড়াই নিয়ামত দান করা হয়।

> د ا د هــق ر ا تــا بلیت شــر ط نیست بدکه شــر ط قـــا بلیت د ا د ا و ست

অর্থাৎ আল্লাহ্র দানের জন্য যোগ্যতা শর্ত নয়, যোগ্যতা ব্যতীতও তাঁর দান এসে প্রতিত হয় ।

শ্বরং আমাদের অন্তিত্ব ও তন্মধ্যস্থিত অসংখ্য নিয়ামত আমাদের চেল্টার ফলশুগতি নয়। আমরা কোন সময় এরাপ দোয়াও করিনি যে, আমাদেরকে এমন সতা দান করা হোক যার চক্ষু, নাসিকা, কর্ণ ও যাবতীয় অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ নিখুঁত হয়। এসব নিয়ামত চাওয়া ছাড়াই পাওয়া গেছে।

অর্থাৎ আমি ছিলাম না এবং আমার তরফ থেকে কোন প্রার্থনাও ছিলনা, তোমার অনগ্রহই আমার না বলা প্রার্থনা শ্রবণ করেছে।

তবে নিয়ামত দানের যোগ্যতা ও ওয়াদা স্বকীয় চেল্টা ব্যতীত অর্জিত হয় না এবং কোন জাতির পক্ষে চেল্টা ও কর্ম ব্যতীত নিয়ামতদানের অপেক্ষায় থাকা আত্মপ্রবঞ্চনা বৈ কিছু নয়।

ـــهُوَ أَلَدْ يُ يُو يُكُمُ ا لَهُوْ يَ خُوْ فَا وَّ طَمَعًا وَّ يُنْشَى ا لَمَّعًا بَ الثَّقَا لَ

অর্থাৎ আক্সাহ তা'আলাই তোমাদেরকে বিদ্যুৎ প্রদর্শন করেন। এটা মানুষের জন্য ডয়েরও কারণ হতে পারে। কাণর এটা যে জায়গায় পতিত হয় সবকিছু জালিয়ে ছাইড ম করে দেয়। আবার এটা আশাও সঞ্চার করে যে, বিদ্যুৎ চমকানোর পর রল্টি হবে, যা মানুষ ও জীবজন্তর জীবনের অবলম্বন। এবং আলাহ্ তা'আলাই বড় বড় ডারী মেঘ-মালাকে মৌসুমী বায়ুতে রূপান্তরিত করে উন্নিত করেন এবং জলপূর্ণ মেঘমালাকে শূন্যে কোথা থেকে কোথায় নিয়ে যান। এরপর স্বীয় ফরসালা ও তকদীর অনুযায়ী যথা ইল্ছা, তা বর্ষণ করেন।

ज्यांर ज्ञांग जातार् و يسبح الرعد بحمد و الملا دُرية من خيفته

তাম্আলার প্রশংসা ও কৃতত্ততার তসবীহ্পাঠ করে এবং ফেরেশতারাও তাঁর ডয়ে তসবীহ্ পাঠ করে। সাধারণের পরিভাষায় রা'দ বলা হয় মেঘের গর্জনকে, যা মেঘমালার পার-ম্পরিক সংঘর্ষের ফলে স্থিট হয়। এর তসবীহ্পাঠ করার অর্থ ঐ তসবীহ, যে সম্পর্কে কোরআন পাকের অন্য এক আয়াতে উল্লিখিত রয়েছে যে, ভূমগুল ও নডোমগুলে এমন কোন বস্ত নেই, যে আল্লাহ্র তসবীহ্পাঠ করে না। কিন্তু সাধারণ মানুষ এই তসবীহ্ গুনতে সক্ষম হয় না।

কোন কোন হাদীসে আছে যে, রুপিট বর্ষণের কাজে নিযুক্ত ও আদিল্ট ফেরেশতার নাম রা'দ। এই অর্ধে তসবীহ পাঠ করার মানে সুস্পণ্ট।

अमाह عدال अभाष .---. وَ هُمْ يَجَا دَلُونَ فَى اللهِ وَ هُوَ شَد يُدُ الْمُحَال

মীমের যেরযোগে কৌশল, শান্তি, শক্তি-সামর্থ্য ইত্যাদি অর্থে প্রযুক্ত হয়, আয়াতের অর্থ এই যে, তারা আল্লাহ্ তা'আলার তওহীদের ব্যাপারে পারস্পরিক কলহ-বিবাদ ও তর্ক-বিতর্কে লিগ্ত রয়েছে ; অথচ আল্লাহ্ তা'আলা শক্তিশালী কৌশলকারী। তাঁর সামনে সবার চাতুরী অচল।



الأغط والبصِبْرُة أمْرَهُلْ نَسْتَوى الظُّلُمْتُ وَالنُّورُةَ آمْرَجَعَلُوْا يِنَّهِ شُرَكًا مُ حَكَقُوا كَخَلَقِهِ فَتَشَابَهُ الْحَلْقُ عَلَيْهِمْ فَلَ اللهُ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ وَهُوَالْوَاحِدُ الْفَقَارُ انْزَلَ مِنَ التَّمَاءِ مَاءً فَسَالَتُ ٱوْدِيَةٌ بِقَدَرِهُا فَاحْتَمَلَ السَّبْ بْلُ زَبَدًا رَّابِيًا وَمِمَّا يُوُقِدُوْنَ عَلَيْهِ فِي النَّسَارِ ابْتِغَاءَ حِلْبَةٍ أَوْمَنَنَاءٍ ذَبَكَ مِّشْلُهُ كَنْ لِكَ يَضْ بُ اللهُ الْحَتَّ وَالْبَاطِلَ ﴿ فَاَمَّا الزَّيْدُ فَيَنْهُبُ جُفَاءً ﴿ وَأَمَّا مَا يَنْفَعُ · النَّاسَ فَبَكَتُ فِي الْأَرْضِ ، كَنَالِكَ يَضْرِبُ اللهُ الْأَمْنَالَ ق

(১৬) জিজেস করুন : নডোমগুল ও ভূমগুলের পালনকর্তা কে? বলে দিন : জালাহ্। বলুন : তবে কি : তোমরা আলাহ্ ব্যতীত এমন অভিডাবক স্থির করেছ, যারা নিজেদের ভাল-মন্দেরও মালিক নয় ? বলুন : ভাষ ও চক্ষুল্লান কি সমান হয় ? অথবা কোথাও কি জল্ককার ও আলো সমান হয় ? তবে কি তারা আলাহ্র জন্য এমন অংশীদার ছির করেছে যে, তারা কিছু সুপ্টি করেছে, যেমন সুপ্টি করেছেন আলাহ্ ? অতঃপর তাদের সুপ্টি এরুপ বিদ্রান্তি ঘটিয়েছে ? বলুন : আলাহ্ ই প্রত্যেক বস্তুর প্রতাধ এবং তিনি একক, পরাক্রমশালী। (১৭) তিনি আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেন। অতঃপর স্রোতধারা প্রবাহিত হতে থাকে নিজ নিজ পরিমাণ অনুযায়ী। অতঃপর স্লোতধারা স্ফীত ফেনারাশি উপরে নিয়ে আসে। এবং অলংকার অথবা তৈজসপত্রের জন্য যে বস্তুকে আগুনে উত্তত করে, তাতেও তেমনি ফেনারাশি থাকে। এমনিডাবে আলাহ্ সত্য ও অসত্যের দৃস্টান্ত প্রদান করেন। অতএব, ফেনা তো শুকিয়ে খতম হয়ে যায় এবং যা মানুষের উপকারে আসে, তা জমিতে অবশিল্ট থাকে। আলাহ্ এডনিডাবে দুল্টান্তসমূহ বর্ণনা করেন।

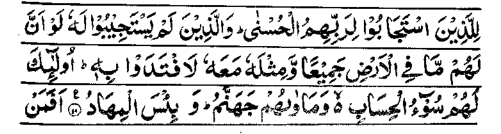
### ড**ক্ষসীরের সার-সংক্ষ** প

আপনি (তাদেরকে এইডাবে) বলুন ঃ নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের পালনকর্তা (উডাবক ও ছায়িত্বদাতা, অর্থাৎ, স্রষ্টা ও সংরক্ষক) কে? (যেহেতু এ প্রশ্বের জবাব নির্দিষ্ট, তাই জওয়াবও) আপনি (-ই) বলে দিন ঃ আল্লাহ্। (অতঃপর আপনি) বলুন তবুও কি (তওহীদের এসব প্রমাণ গুনে) তোমরা আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য সাহায্যকারী ( অর্থাৎ উপাস্য) হির করে রেখেছ, যারা ( চরম অক্ষমতাবশত) স্বয়ং নিজেদের লাভ-লোকসানেরও ক্ষমতা রাখে না ? ( অতঃপর শিরক খণ্ডন ও তওহীদ সপ্রমাণ করার পর তওহীদপন্থী ও শিরক-পন্থী এবং

শ্বয়ং তওহীদ ও শিরকের মধ্যে পার্থক্য ফুটিয়ে তোলার জন্য) আপনি (আরও) বলুন ঃ অঙ্গ ও চক্ষুত্মান কি সমান হতে পারে? (.এ হচ্ছে শিরক ও তওহীদের দৃষ্টান্ত)। অথবা তারা আল্লাহ্র এমন অংশীদার সাব্যস্ত করেছে যে, ওরাও। ( কোন বস্ত ) সৃষ্টি করেছে, যেমন আল্লাহ্ ( তাদের স্বীফারোজি অনুযায়ীও ) সৃষ্টি করেন ? অতঃপর ( এ কারণে ) তাদের কাছে (উভয়ের) সৃষ্টিকর্ম একরাপ মনে হয়েছে? (এবং এথিকে তারা প্রমাণ করেছে যে, উভয়েই যখন একরূপ স্রষ্টা তখন উভয়েই একরূপ উপাস্যও হবে। এ সম্পর্কেও ) আপনি (-ই) বলে দিনঃ আল্লাহ্ তা'আলাই প্রত্যেক বস্তর ষণ্টা এবংতিনিই (সত্তা ও পূর্ণতার গুণাবলীতে ) একক ( এবং সব স্পটবস্তুর উপর ) প্রবল। 🛛 আস্লাহ্ তা'আলা আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেছেন। অতঃপর (পানি দ্বারা) নালা (ভর্তি হয়ে) প্রবাহিত হতে লাগল নিজ পরিমাণ অনুযায়ী ( অর্থাৎ ছোট নালায় অল্প পানি এবং বড় নালায় বেশী পানি )। অতঃপর জলস্রোত (পানির) উপরে ডাসমান আবর্জনা বইয়ে আনল। (এক আবর্জনা হল এই )। এবং যে বস্তুকে অগ্নির মধ্যে (রেখে ) অলঙ্কার অথব। অন্য তৈজসগত্র ( পাত্র ইত্যাদি ) তৈরীর উদ্দেশ্যে উত্ত^ত করা হয়, তাতেও এমনি আবর্জনা (উপরে ডাসমান) রয়েছে। ( অতএব এ দৃষ্টান্তদ্বয়ের মধ্যে দু'বস্ত আছে। একটি উপকারী বস্ত অর্থাৎ আসল পানি ও আসল মাল এবং অপরটি অকেজো বস্তু অর্থাৎ আবর্জনা ও ময়লা। মোট কথা) আল্লাহ্ তা'আলা সত্য (অর্থাৎ তওহীদ, ঈমান ইত্যাদি) ও মিথ্যার (অর্থাৎ কুফর, শিরক ইত্যাদির ) এমনি ধরনের দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেছেনে ( যা পরবতী বিষয়বন্ত দ্বারা পূর্ণতা লাভ করবে)। অতএব (উল্লিখিত দৃষ্টান্তদ্বয়ের মধ্যে) যা আবর্জনা, তা তো ফেলে দেওয়া হয় এবং যা মানুষের উপকার করে, তা পৃথিবীতে (হিতকর অবস্থায়) অবশিষ্ট থাকে। ( এবং সত্য ও মিথ্যার যেমন উদাহরণ বর্ণনা করা হয়েছে ) আল্লাহ্ তা'আলা এমনিডাবে ( প্রত্যেক জরুরী বিষয়বস্তুর ক্ষেত্রে ) উদাহরণসমূহ বর্ণনা করেন।

### আনুষ্ঠিক জাতব্য বিষয়

উভয় দৃষ্টান্তের সারমর্ম এই যে, এসব দৃষ্টান্তে ময়লা ও আবর্জনা যেমন কিছু-ক্ষণের জন্য আসল বস্তুর উপরে দৃষ্টিগোচর হয়; কিন্তু পরিণামে তা আঁন্তাকুড়ে নিক্ষিণ্ত হয় এবং আসল বস্তু অবশিষ্ট থাকে, তেমনি মিথ্যাকে যদিও কিছুদিন সত্যের উপরে প্রাধান্য বিস্তার করতে দেখা যায়; কিন্তু অবশেষে মিথ্যা বিলুণ্ত ও পর্যু দস্ত হয় এবং সত্য অবশিষ্ট ও প্রতিষ্ঠিত থাকে।---(জালালাইন)



۲ <u>\_</u>\_\_\_ صَارْتَهُ فَيْعَ عَقَ

(১৮) যারা পালনকর্তার আদেশ পালন করে, তাদের জন্যে উত্তম প্রতিদান রয়েছে এবং যারা আদেশ পালন করে না, যদি তাদের কাছে জগতের সব কিছু থাকে এবং তার সাথে তার সমপরিমাণ আরও থাকে, তবে সবই নিজেদের মুক্তিপণস্বরাপ দিয়ে দিবে। তাদের জন্যে রয়েছে কঠোর হিসাব। তাদের আবাস হবে জাহারাম। সেটা কতই না নিরুল্ট অবন্থান ! (১৯) যে ব্যক্তি জানে যে, যা কিছু পালনকর্তার পক্ষ থেকে আপনার প্রতি অবতীর্ণ হয়েছে তা সত্য, সে কি ঐ ব্যক্তির সমান,যে অন্ধ ? তারাই বোঝে, যারা বোধশক্তিসম্পন্ন। (২০) ইহারা এমন লোক, যারা আলাহ্র প্রতিগ্রুতি পূর্ণ করে এবং অঙ্গীকার ডঙ্গ করে না। (২১) এবং যারা বজায় রাখে ঐ সম্পর্ক, যা বজায় রাখতে আল্লাহ্ আদেশ দিয়েছেন এবং স্বীয় পালনকর্তাকে ডয় করে এবং কঠোর হিসাবের আশংকা রাখে। (২২) এবং যারা স্বীয় পালনকর্তার সন্তুণিটর জন্যে সবর করে, নামায প্রতিষ্ঠা করে আর আমি তাদেরকে যা দিয়েছি, তা থেকে গোপনে ও প্রকাশ্যে ব্যয় করে এবং যারা মন্দের বিপরীতে ভাল করে, তাদের জন্যে রয়েছে পরকালের গৃহ। (২৩) তা হচ্ছে বসবাসের বাগান। তাতে তারা প্রবেশ করবে এবং তাদের সৎকর্মশীল বাপ-দাদা, ভামী ষ্ট্রী ও সম্ভানেরা । ফেরেশতারা তাদের কাছে আসবে প্রত্যেক দরজা দিয়ে। (২৪) বলবে ঃ তোমাদের সবরের কারণে তোমাদের উপর শাস্তি বযিত হোক। 🛛 আর তোমাদের এ পরিণাম– গৃহ কতাই না চমৎকার !

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

যারা শ্বীয় পালনকর্তার আদেশ পালন করে (এবং তওহীদ ও আনুগত্যের পথ অবলম্বন করে,) তাদের জন্য উন্ডম প্রতিদান (অর্থাৎ জান্নাত নির্ধারিত) আছে এবং যারা তাঁর আদেশ পালন করে না (এবং কুফর ও গোনাহে কায়েম থাকে) তাদের কাছে (কিয়ামতের দিন) যদি সারা জগতের বিষয়-সম্পদ (বিদ্যমান) থাকে, (বরঞ্চ) তার সাথে সে সবের সমপরিমাণ আরও (অর্থসম্পদ) থাকে, তবে সবই মুক্তির জন্য দিয়ে ফেলবে।

় তাদের কঠোর শান্তি হবে । ( অন্য এক আয়াতে 🏾 🖯 🗢 🖵 🖛 'মুশকিল হিসাব' বলা হয়েছে)। তাদের ঠিকানা (সদাসর্বদার জন্য) দোযখ। এটা নিরুষ্ট অবস্থানস্থল। যে ব্যক্তি বিশ্বাস করে যে, যা কিছু আপনার পালনকর্তার পক্ষ থেকে আপনার প্রতি অবতীর্ণ হয়েছে, তা সবই সত্য, সে কি ঐ ব্যক্তির মত হতে পারে, যে ( এ জান থেকে নিরেট) অঙ্ক ? (অর্থাৎ কাফির ও মু'মিন সমান নয়)। অতএব, বুদ্ধিমানরাই উপদেশ গ্রহণ করে ( এবং ) তারা (বুদ্ধিমানরা ) এমন যে, আল্লাহ্র সাথে রুত অঙ্গীকার পূর্ণ করে এবং ( এ) অঙ্গীকার ডঙ্গ ক.র না এবং তারা এমন যে, আল্লাহ্ যেসব সম্পর্ক বজায় রাখতে আদেশ দিয়েছেন, সেগুলো বজায় রাখে, খ্রীয় পালনকর্তাকে ডয় করে এবং কঠোর শাস্তির আশংকা করে ( যা বিশেষডাবে কাফিরদের জনাই । তাই কুষ্ণর থেকে বেঁচে থাকে )। এবং তারা এমন যে, স্বীয় পালনকর্তার সন্তুল্টির কামনায় (সত্য ধর্মে) অষ্টল থাব্দে, নামাষ প্রতিষ্ঠা করে এবং আমি তাদেরকে যে রুয়ী দিয়েছি, তা থেকে গোপনেও এবং প্রকাশ্যভাবেও ( যখন যেরাপ করা সমীচীন হয় ) ব্যয় করে এবং (অপরে ) দুর্ব্যবহারকে (যা তাদের সাথে করা হয় ) সদ্ব্যবহার দ্বারা এড়িয়ে যায়। ( অর্থাৎ কেউ তাদের সাথে অসদ্ববহার করলে তারা কিছু মনে করে না ; বরং তার সাথে সদ্ব্যবহার করে )। তাদের জন্য সে জগতে ( অর্থাৎ পরকালে ) উত্তম পরিণাম রয়েছে, ( অর্থাৎ সদাসর্বদা বসবাসের উদ্যান, ) যাতে তারাও প্রবেশ করবে এবং তাদের পিতামাতা স্বামী-স্ত্রী ও সন্তান-সন্তুতির মধ্যে যারা (জালাতের) যোগ্য ( অর্থাৎ মু'মিন ) হবে, ( যদিও পূর্বোক্তদের সমপর্যায়ভুক্ত না হয় ) তারাও ( জান্নাতে তাদের কন্যাণে তাদেরই শ্রেণীতে) প্রবেশ করবে এবং ফেরেশতারা তাদের কাছে প্রত্যেক ( দিকের ) দরজা দিয়ে আগমন করবে। ( তারা বলবে ঃ ) তোমরা ( প্রত্যেক বিপদ আশংকা থেকে ) শান্তিতে থাকবে এ কারণে যে. (তোমরা সত্যধর্মে) অটল ছিলে। অতএব এ জগতে তোমা-দের পরিণাম খুবই ভাল।

## জানুষলিক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে উদাহরণের মাধ্যমে সত্য ও মিথ্যাকে ফুটিয়ে তোলা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে সত্যপহী ও মিথ্যাপহীদের লক্ষণাদি, ওণাবলী, ভাল ও মন্দ কাজকর্ম এবং প্রতিদান ও শাস্তি বর্ণিত হয়েছে।

প্রথম আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলার বিধানাবলী পালন ও আনুগত্যকারীদের জন্য উত্তম প্রতিদান এবং অ্বাধ্যতাব্যারীদের জন্য কঠোর শাস্তির কথা উল্লেখ করা হয়েছে। দিতীয় আয়াতে উন্তয় প্রকার লোকদের উদাহরণ 'অন্ধ ও চক্ষুমান' দারা দেওয়া হয়েছে এবং পরিশেষে বলা হয়েছে ঃ

بَعْدَ مَرْ وَ وَ الْأَلْبَابِ صَحْدَة الْمَا يَتَنَ مُرْ وَ الْأَلْبَابِ صَحْدَة مَا يَتَنَ مُرْ وَ الْأَلْبَاب

ভারাই বুঝতে পারে, যারা বুদ্ধিমান। পক্ষান্তরে অমনোযোগিতা ও গোনাহ্ যাদের বিবেককে অকর্মণ্য করে রেখেছে, তারা এতবড় তফাৎটুকুও বোঝে না।

তৃতীয় আয়াতে উভয় দলের বিশেষ কাজকর্ম ও লক্ষণের বর্ণনা ওরু হয়েছে। প্রথমে আল্লাহ্র বিধানাবলী পালনকারীদের ওণাবলী বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে ঃ

করে। হৃদিটর সূচনায় আল্লাহ্ তা'আলা বান্দাদের কাছ থেকে যেসব ওয়াদা অলীকার নিয়েছিলেন, এখানে সেগুলোই বুঝান হয়েছে। তরাধ্যে সর্বপ্রথম ছিল পালনকর্তা সম্পর্কিত অলীকার। এটি হৃদিটর সূচনাকালে সকল আত্মাকে সমবেত করে অলীকার নেওয়া হয়েছিল। বলা হয়েছিল:

উত্তরে সবাই সমন্বরে বলেছিল ঃ بلي অর্থাৎ হাঁা, আপনি অবশ্যই আমাদের পালনকর্তা। এমনিডাবে যাবতীয় বিধি-বিধানের আনুগত্য, সমস্ত ফরয কর্ম পালন এবং অবৈধ বিসয়াদি থেকে বিরত থাকার ব্যাপারে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে উপদেশ এবং বান্দার পক্ষ থেকে বীকা-রোক্তি কোরআন পাকের বিডিন্ন আয়াতে উল্লিখিত হয়েছে ।

দিতীয় ঙল হল্ছে بَعْنَا لَمُ بَعْنَا وَ الْمُبْعَانَ وَ الْمُبْعَانَ وَ الْمَعْنَا وَ الْمَعْنَا وَ الْمُبْعَانَ وَ الْمُعْنَا وَ الْمُعْنَا وَ কিন্তা কোন অঙ্গীকার ভঙ্গ করে না। ঐ অঙ্গীকারও এর অন্তর্ভু জি, যা আল্লাহ্ তা'আলা ও বান্দার মধ্যে রয়েছে এবং এই মান্ন এটি এন্ট্র্র্ ক্রিয় করা হয়েছে। এছাড়া ঐসব অঙ্গীকারও এর অন্তর্ভু জি, যেগুলো উষ্ণমতের লোকেরা আপন পয়গন্ধরের সাথে সম্পাদন করে এবং ঐসব অঙ্গীকারও বোঝান হয়েছে, যেগুলো মানবন্ধাতি একে অপরের সাথে করে।

আবু দাউদ আওফ ইবনে মালেকের রিওয়ায়েতে একটি হাদীস বর্ণনা করেছেন, তাতে রসূলুল্লাহ্ (সা) সাহাবায়ে-কিরামের কাছ থেকে এ বিষয়ে অঙ্গীকার ও বায়'আত নিয়েছেন যে, তাঁরা আল্লাহ্র সাথে কাউকে অংশীদার করবেন না, পাজেগানা নামায পাবন্দি সহকারে আদায় করবেন, নিজেদের মধ্যকার শাসক বেণীয় আনুগত্য করবেন এবং কোন মানুযের কাছে কোন কিছু যাচ্ঞা করবেন না। যারা এ বায়'আতে অংশগ্রহণ করেছিলেন, অঙ্গীকার পালনের ব্যাপারে তাঁদের নিঠার তুলনা ছিল না। অথারোহণের সময় তাঁদের হাত থেকে চাবুক পড়ে গেলেও তাঁরা কোন মানুষকে চাবুকটি উঠিয়ে দিতে বলতেন না; বরং স্বয়ং নিচে নেমে তা উঠিয়ে নিতেন।

এটা ছিল সাহাবায়ে-কিরামের মনে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র ডালবাসা, মাহাত্ম ও আনুগত্য প্রসূত প্রেরণার প্রভাব। নতুবা বলাই বাহল্য যে, এ ধরনের যাচ্ ঞা নিষিদ্ধ করা উদ্দেশ্য ছিল না। উদাহরণত হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে মাসউদ (রা) একবার মসজিদে প্রবেশ করছিলেন। এমতাবন্থায় দেখলেন যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) ডাষণ দিচ্ছেন। ঘটনাব্রমে তাঁর মসজিদে প্রবেশ করার সময় রসূলুল্লাহ্ (সা)-র মুখ থেকে 'বসে যাও' কথাটি বের হয়ে গেল। আবদুল্লাহ্ ইবনে মাসউদ জানতেন যে, এর অর্থ এটা নয় যে, কেউ সড়কে অধবা সভান্থলের বাইরে থাকলেও সেখানেই বসে যাবে। কিন্তু আনুগত্যের প্রেরণা তাঁকে সামনে পা বাড়াতে দিল না। দরজার বাইরেই যেখানে এ বাক্যটি কানে এসেছিল, তিনি সেখানেই বসে গেলেন।

আলাহ্ তা'আলার আনুগতাশীল বান্দাদের তৃতীয় গুণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে : بَوَ الْذَيْبَ يَصَلُونَ مَا أَ مَرَ اللَّهُ بِعَ أَن يَرُو صَلَ عَلَي مَا أَ مَرَ اللَّهُ بِعَ أَن يَرُو صَلَ সম্পর্ক বজায় রাখতে আদেশ করেছেন, তারা সেগুলো বজায় রাখে। এ বাক্যটির প্রচলিত

তঞ্চসীর এই যে, আলাহ্ তা'আলা আত্মীয়তার যেসব সম্পর্ক বজায় রাখতে এবং তদনুযায়ী কাজ করতে আদেশ করেছেন, তারা সেসব সম্পর্ক বজায় রাখে। কোন কোন তফসীরবিদ বলেনঃ এর অর্থ এই যে, তারা ঈমানের সাথে সৎকর্মকে অথবা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র প্রতি বিশ্বাসের সাথে পূর্যবতী পয়গম্বরগণের প্রতি এবং তাঁদের গ্রন্থের প্রতি বিশ্বাসকে যুক্ত করে।

চতুর্থ গুণ এই : رَعْمُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُ اللَّهُ اللَ اللَّهُ اللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّةُ اللَّةُ اللَّهُ اللَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّ

ب أُحما ب وَ مَ أَ لَحما ب صَحْمَة المَعَام ب مَوْمَ أَ لَحَما ب مَعْمَ مُوْمَ أَ لَحَما ب

হিসাব' বলে কঠোর ও পুঋানুপুঋ হিসাব বোঝান হয়েছে। হযরত আয়েশা (রা) বলেন : আল্লাহ্ তা'আলা যদি রুপাবশত সংক্ষেপে ও মার্জনা সহকারে হিসাব গ্রহণ করেন, তবেই মানুষ মুক্তি পেতে পারে। নতুবা যার কাছ থেকেই পুরোপুরি ও কড়ায় গণ্ডায় হিসাব নেওয়া হবে, তার পক্ষে আযাব থেকে রক্ষা পাওয়া সম্ভবপর হবে না। কেননা, এমন ব্যক্তি কে আছে, যে জীবনে কখনো কোন গোনাহ্ বা হুটি করেন নি ? এ হচ্ছে সৎ ও আনুগত্যশীল বান্দাদের পঞ্চম গুণ।

ष्ठ ७१ बहेः وَجَعَوَ جَعَوَ جَعَوَ اللهُ بِينَ صَبَو وا ا بَتَغَا ٥ وَجَعَوَ بَهِمْ ، अर्थ अहे अ

আরাহ্র সন্তুচ্টি লাভ করার আশায় অকৃত্রিমভাবে ধৈর্যধারণ করে ।

প্রচলিত কথায় কোন বিপদ ও কল্টে ধৈর্যধারণ করাকেই সবরের অর্থ মনে করা হয় কিন্তু আরবী ভাষায় এর অর্থ আরও অনেক ব্যাপক। কারণ. আসল অর্থ হচ্ছে স্বভাব-বিরুদ্ধ বিষয়াদির কারণে অস্থির না হওয়া; বরং দৃঢ়তা সহকারে নিজের কার্জে ব্যাপ্ত থাকা। এ কারণেই এর দুটি প্রকার বর্ণনা করা হয়। এক. مبر على الطامة অর্থাৎ আলাহ তা'আলার বিধি-বিধান পালনে দৃঢ় থাকা এবং দুই. অর্থন্ ব্যাধির ব্যাপারে দৃঢ় থাকা। থেকে আত্মরক্ষার ব্যাপারে দৃঢ় থাকা।

সবরের সাথে (१९२) २ में में कथाछि যুক্ত হয়ে বাজ করেছে যে. সবর

সর্বাবছায় শ্রেষ্ঠত্বের বিষয় নয়। কেননা, কোন না কোন সময় বেসবর বাজিরও দীর্ঘ দিন পরে হলেও সবর এসেই যায়। কাজেই যে সবর ইচ্ছাধীন নয়, তার বিশেষ কোন গ্রেষ্ঠত্ব নেই। এরাপ অনিচ্ছাধীন কাজের আদেশ আল্লাহ্ তা'আলা দেন না। এ জনাই রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন: لَصَبَرُ عَنْ الْحَرْ مَنْ الْا وَلَى مَنْ الْا وَلَى مَنْ الْا وَلَى مَنْ الْا সুলুল্লাহ্ (সা) বলেন: لَصَبَرُ عَنْ الْمَنْ الْا وَلَى مَنْ الْا وَلَى مَنْ الْا সবর তাই যা বিপদের প্রাথমিক পর্যায়ে অবলম্বন করা হয় নতুবা পরবর্তীকালে তো কোন কোন সময় বাধ্যতামূলকভাবে মানুষের মধ্যে সবর এসেই যায়। সুতরাং খেল্ছায় খ্রভাব-বিরুদ্ধ বিষয়কে সহা করাই প্রশংসনীয় সবর; তা হোক কোন ফর্য ও ওয়াজিব পালন করা কিংবা হারাম ও মকরেহ বিষয় ধেকে আত্মরক্ষা করা।

এ কারণেই যদি কোন ব্যক্তি চুরির নিয়তে কোন গৃহে প্রবেশ করে, অতঃপর সুযোগ না পেয়ে সবর করে ফিরে আসে, তবে এ অনিচ্ছাধীন সবর কোন প্রশংসনীয় ও সওয়াবের কাজ নয়। সওয়াব তখনই হবে, যখন গোনাহ্ থেকে বেঁচে থাকা আস্লাহ্র ডয়ে ও তাঁর সন্তুন্টির কারণে হয়। সণ্ডম গুণ হচ্ছে : হিন্দু বিদ্যু নামায কায়েম করার' অর্থ পূর্ণ আদব

ও শর্ত এবং বিনয় ও নয়তা সহকারে নামায আদায় করা----ওধু নামায পড়া নয়। এ জনাই কোরআনে নামাযের নির্দেশ সাধারণত ३ صف صلو । শব্দ সহযোগে দেওয়া হয়েছে।

अण्ठेम ७१ राष्ट्र : وَأَنْفَقُو ا مِمَّا رَزَ تَلَا هُمْ سَرًا وَ عَلَّا نَبِيَّةُ अण्ठेम ७१ राष्ट्र : في مَا وَ

প্রদন্ত রিযিক থেকে কিছু আল্লাহ্র নামেও ব্যয় করে। এতে ইন্সিত করা হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের কাছে চান না; বরং নিজেরই দেওয়া রিযিকের কিছু অংশ তাও মার শতকরা আড়াই ডাগের মত সামান্যতম পরিমাণ তোমাদের কাছে চান। এটা দেওয়ার ব্যাপারে স্বভাবত তোমাদের ইতন্তত করা উচিত নয়।

অর্থ-সম্পদ আল্লাহ্র পথে বায় করার সাথে 🖏 👘 শব্দ দু'টি যুক্ত

হওয়ায় বুঝা যায় যে, সদকা-খয়রাত সর্বন্ত গোপনে করাই সুন্নত নয়; বরং মাঝে মাঝে প্রকাশ্যে করাও দুরস্ত ও গুদ্ধ। এ জন্যেই আলিমগণ বলেন যে, যাকাত ও ওয়াজিব সদকা প্রকাশ্যে দেওয়াই উত্তম এবং গোপনে দেওয়া সমীচীন নয়---যাতে অন্যরাও শিক্ষা ও উৎসাহ পায়। তবে নফল সদকা-খয়রাত গোপনে দেওয়াই উত্তম। যেসব হাদীসে গোপনে দেওয়ার শ্রেষ্ঠত্ব বণিত হয়েছে, সেগুলোতে নফল সদকা সম্পর্কেই বলা হয়েছে।

নবম গুণ হছে: العَسَلَةُ السَيْدَ عَنْ مَعَامَ المَعَ المُعَامَة السَيْدَ العَسَلَة السَيْدَ العَسَلَة السَيْدَ ا

দারা, শত্রুতাকে বন্ধুত্ব দারা এবং অন্যায় ও জুলুমকে ক্ষমা ও মার্জনা দারা প্রতিহত করে। মন্দের জওয়াবে মন্দ ব্যবহার করে না। কেউ কেউ এ বাক্যটির এরপ অর্থ বর্ণনা করেন যে, পাপকে পুণ্য দ্বারা ব্যবহাত করে। অর্থাৎ কোন সময় কোন গোনাহ হয়ে গেলে তারা অধিকতর যত্ন সহকারে অধিক পরিমাণে ইবাদত করে। ফলে গোনাহ নিশ্চিহ্ন হয়ে যায়। এক হাদীসে রসূলুরাহ (স.) হযরত মু'আয (রা)-কে বলেন ঃ পাপের পর পুণ্য করে নাও, তাহলে তা পাপকে মিটিয়ে দিবে। অর্থ এই যে, যখন পাপের পর অনুতপ্ত হয়ে তওবা করবে এবং এর পশ্চাতে পুণ্য কাজ করবে, তখন এ পুণ্য কাজ বিগত গোনাহ্কে মিটিয়ে দিবে। অনুতাপ ও তওবা ব্যতীত পাপের পর কেন পুণ্য কাজ করে নেওয়া পাপমুক্তির জন্য যথেষ্ট নয়।

আল্লাহ্ তা'আলার আনুগত্যশীলদের নয়টি গুণ বর্ণনা করার পর তাদের প্রতিদান د المربر مدمد م বর্ণনা প্রসঙ্গে বলা হয়েছে إلدا ر عُبِي إلدا ر ارا خرت অর্থাৎ পরকাল। আয়াতের অর্থ হচ্ছে তাদের জন্যই রয়েছে পর-কালের সাফল্য। কেউ কেউ বলেনঃ এখানে العامة বলে المنابي অর্থাৎ ইহকাল বুঝানো হয়েছে। উদ্দেশ্য এই, সৎ লোকেরা যদি দুনিয়াতে কল্টেরও সম্মুখীন হয়; কিন্তু পরিণামে দুনিয়াতেও সাফল্য তাদেরই প্রাপ্য অংশ হয়ে থাকে।

অতঃপর الدار অগ্রে অর্থাৎ পরকালের সাফল্য বণিত হয়েছে যে, তা হচ্ছে بندر کر তারা এগুলোতে প্রবেশ করবে ، کر کل خلاف হায়িছ। উদ্দেশ্য এই যে, এসব জান্নাত থেকে কখনও তাদেরকে বহিষ্কার করা হবে না ; বরং এগুলোতে তাদের অবস্থান চিরস্থায়ী হবে। কেউ কেউ বলেন ঃ জান্নাতের মধ্যস্থলের নাম আদন। জান্নাতের স্থানসমূহের মধ্যে এটা উচ্চন্তরের।

এরপর তাদের জন্য আরও একটি পুরস্কার উল্লেখ করা হয়েছে। তা এই যে, আল্লাহ্ তা'আলার এ নিয়ামত গুধু তাদের ব্যক্তিসন্তা পর্যন্ত সীমাঁবদ্ধ থাকবে না; বরং তাদের বাপদাদা, স্ত্রী ও সন্তানরাও এর অংশ পাবে। শর্ত এই যে, তাদের উপযুক্ত হতে হবে। এর ন্যূনতম স্তর হচ্ছে মুসলমান হওয়া। উদ্দেশ্য এই যে, তাদের বাপদাদা ও স্ত্রীদের নিজস্ব আমল যদিও এ স্তরে পৌঁছার যোগ্য নয়; কিন্তু আল্লাহ্র প্রিয় বান্দাদের খাতিরে ও বরকতে তাদেরকেও এ উচ্চস্তরে পৌঁছিয়ে দেওয়া হবে।

এরপর তাদের আরও একটি পরকালীন সাফল্য বর্ণনা করা হয়েছে যে, ফেরেশতারা তাদেরকে সালাম করতে করতে প্রত্যেক দরজা দিয়ে প্রবেশ করবে এবং বলবে ঃ সবরের কারণে তোমরা যাবতীয় দুখ-কল্ট থেকে নিরাপত্তা লাভ করেছ। এটা পরকালের কতই না উত্তম পরিণাম !

لمُوْنَ عَهْدَاللَّهِ مِنْ بَعْدِمِ بِيَاقِهِ وَيَق لَ وَيُغْسِدُونَ فِي الْأَرْضِ أُولَيِكَ للهُ بِهُ أَنْ يَوْصَ هُمْ سُوْ الدَّادِ ۞ ٱللهُ يَبْسُطُ الرِّرْقَ لِمَنُ يَشَاءٍ وَ يَقْدِرُ حُوًا بِالْحَيْوَةِ الدَّنْيَا وَمَا الْحَيْوةُ الدُّنْيَافِي الْخِرَةِ إِلاَمَتَاعُ خَ يَقُوْلُ الَّذِينَ كَفَرُوْا لَوُلا أُنْزِلَ عَلَيْهِ أَبَهُ مِّنَ رَّبِّهِ • قُلْ إِنَّ يَّشَاءُ وَيَهُدِنَى إلَيُهُ مَنُ آنَابَ ٥ هُمْ بِنِكْرِ اللهِ اللاتَطْبَيِنَ بِنِكْرِ اللهِ القُاوَبُ (

لخت طوني له لِحَزِ قَدُخَلَتُ مِنُ قَبُلِهَا أَمُمُ لِنَتُ وَهُمْ يَكْفُرُوْنَ بِالرَّحْمَنِ، قُلْ هُوَرَبِّي لَآالَهُ إِلاَهُوَ، عَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَإِلَيْهِ مَنَابٍ ٥

(২৫) এবং যারা আরাহর অঙ্গীকারকে দুঢ় ও পাকাপোজ করার পর তা ডঙ্গ করে, আরাহ্ যে সম্পর্ক বজায় রাখতে আদেশ করেছেন, তা ছিন্ন করে এবং পৃথিবীতে অশান্তি সুল্টি করে, ওরা ঐ সমন্ড লোক যাদের জন্য রয়েছে অভিসম্পাত এবং ওদের জন্য রয়েছে কঠিন আযাব। (২৬) আরাহ্ যার জন্যে ইচ্ছা রুয়ী প্রশন্ত করেন এবং সংকুচিত করেন। তারা পাথিব জীবনের প্রতি মুগ্ধ। পাথিব জীবন পরকালের সামনে অতি সামান্য সম্পদ বৈ নয়। (২৭) কাফিররা বলে ঃ তাঁর প্রতি তাঁর পালনকর্তার পক্ষ থেকে কোন নিদর্শন কেন অবতীর্ণ হল না? বলে দিন, আরাহ্ যাকে ইচ্ছা পথদ্রণ্ট করেন এবং যে মনোনিবেশ করে, তাকে নিজের দিকে পথপ্রদর্শন করেন। (২৮) যারা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং তোদের অন্তর আশ্লাহ্র যিকির দ্বারা শান্তি লাভ করে; জেনে রাখ, আল্লাহ্র যিকির দ্বারাই অন্তরসমূহ শান্তি পায়। (২৯) যারা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সৎকর্ম সম্পাদন করে, তাদের জন্য রয়েছে সুসংবাদ এবং মনোরম প্রত্যাবর্তনস্থল ! (৩০) এমনিডাবে আমি আপনাকে একটি উম্মন্তের মধ্যে প্রেরণ করেছি। তাদের পূর্বে অনেক উম্মত অতিক্রান্ত হয়েছে। যাতে আপনি তাদেরকে ঐ নির্দেশ ওনিয়ে দেন, যা আমি আপনার কাছে প্রেরণ করেছি। তথাপি তারা দর্যাময়কে অস্বীকার করে। বলুন ঃ তিনিই আমার পালনকর্তা। তিনি ব্যতীত কারও উপাসনা নাই। জামি তাঁর উপরই ডরসা করেছি এবং তাঁর দিকেই আমার প্রত্যাবর্তন।

#### তব্দসীরের সার-সংক্ষপ

এবং যারা আল্লাহ্র অঙ্গীকারকে পাকাপোক্ত করার পর ডঙ্গ করে, আল্লাহ্ যেসব সম্পর্ক বজায় রাখার আদেশ দিয়েছেন, সেগুলো ছিন্ন করে পৃথিবীতে অনর্থ সৃষ্টি করে, এরাপ লোকদের প্রতি অভিসম্পাত হবে এবং তাদের জন্য সেই জগতে মন্দ অবস্থা হবে। (অর্ধাৎ বাহ্যিক ধনৈশ্বর্য দেখে এরাপ মনে করা উচিত নয় যে, তারা আল্লাহ্র রহমত পাচ্ছে। কেননা, ধনৈশ্বর্য তথা রিযিকের অবস্থা এই যে) আল্লাহ্ যাকে ইচ্ছা অধিক রিয়িক্ত দেন এবং (যার জন্য ইচ্ছা রিযিক) সংকীর্ণ করে দেন। (রহমত ও গযবের মাপকাঠি এরাপ নয়।) এবং তারা (কাফিররা) পাথিব জীবন নিয়ে (এবং এর বিলাস-ব্যসন নিয়ে) হর্ষোৎফুল্ল হয়। (তাদের এরাপ হর্ষোৎফুল্ল হওয়া সম্পূর্ণ নিরর্থক ও জুল। কেননা) পাথিব জীবন (ও এর

বিলাস-ব্যসন) পরকালের মোকাবিলায় একটি সামান্য সম্পদ বৈ কিছু নয়। কাফিররা (আপনার নবুয়তে দোষারোপ ও আপত্তি করার উদ্দেশ্যে) বলে ঃ তাঁর (পয়গম্বরের) প্রতি কোন মু'জিষা (আমরা যা চাই সেরাপ মু'জিযাসমূহের মধ্য থেকে) তাঁর পালনকর্তার পক্ষ থেকে কেন অবতীর্ণ করা হল না ? আপনি বলে দিন ঃ বান্তবিকই (তোমাদের এসব বাজে ফরমায়েশ থেকে পরিষ্ণার বুঝা যায় যে) আল্লাহ্ যাকে ইচ্ছা, পথগুল্ট করে দেন। (বোঝা যাওয়ার কারণ এই যে, কোরআনের মত সর্বশ্রেষ্ঠ মু'জিযাসহ যাথল্ট মু'জিযা সত্ত্বেও ওরা অনর্থক বায়না ধরে। এতে বোঝা যায় যে, তাদের ডাগ্যেই পথগ্রল্টতা লিখিত রয়েছে।) এবং (হঠকারীদের হিদায়তের জন্যা সর্বশ্রেষ্ঠ মু'জিযা কোরআন যথেল্ট হয়নি এবং তাদের ডাগ্যে পথস্রল্টতা জুটেছে, তেমনি) যে ব্যক্তি আল্লাহ্র দিকে মনোনিবেশ করে

( এবং সতা পথ আন্বমণ করে, পরবতা الذ يَن أُمَنُوا وَ تُطْمَنُنَ الْمَ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ الْمُ

বান্ডবরাপ বাজ হয়েছে। তাকে নিজের দিকে পৌঁছার পথ প্রদর্শন করার জন্য) হিদায়ত করে দেন ( এবং পথস্তস্টতা থেকে বাঁচিয়ে রাখেন )। তারা ঐ সব লোক, যা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং আল্লাহ্র যিকির দ্বারা ( যার বড় অংশ হচ্ছে কোরআন ) তাদের অন্তর প্রশান্তি লাভ করে ( যার বড় অংশ হচ্ছে ঈমান। অর্থাৎ তারা কোরআনের অলৌকিকতাকে নবুয়ত প্রমাণের জন্য যথেপ্ট মনে করে এবং আবোল-তাবোল ফর্ময়েশ করে না। এরপর আল্লাহ্র যিকির ও ইবাদতে এত আনন্দ যে, কাফিরদের মত পাথিব জীবনে তত আনন্দ হয় না। এবং ) ভালভাবে জেনে নাও যে, আল্লাহ্র যিকির সেই পর্যায়ের প্রশান্তি লাভ হয়ে যায়। ( অর্থাৎ যে পর্যায়ের যিকির সেই পর্যায়ের প্রশান্তি লোভ হয়ে হয়। সেমতে কোরআন দ্বারা ঈমান এবং সৎকর্ম দ্বারা ইবাদতের সাথে নিবিড় সম্পর্ক ও আল্লাহ্র দিকে মনোনিবেশ অজিত হয়। মোটকথা, ) যারা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সংকর্ম সম্পাদন করে, ( যাদের কথা পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে,) তাদের জন্য ( দুনিয়াতে ) সুখ-যাজ্বন্দ্য এবং

বলে বাজ করা হয়েছে।) এমনিডাবে আমি আপনাকে

এমন এক উম্মতের মধ্যে রসুলরপে প্রেরণ করেছি যে, এর (অর্থাৎ এ উম্মতের) পূর্বে আরও অনেক উম্মত অতিক্রান্ত হয়েছে (এবং আপনাকে এদের প্রতি রসুলরাপে প্রেরণ করার কারণ হলো) যাতে আপনি তাদেরকে ঐ গ্রন্থ পাঠ করে শোনান, যা আমি আপনার কাছে ওহীর মাধ্যমে প্রেরণ করেছি এবং (এই বিরাট নিয়ামতের কদর করা এবং মু'জিযা-রাপী এ গ্রন্থের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করা তাদের উচিত ছিল; কিন্তু) তারা পরম দয়াশীলের প্রতি অরুতক্ততা প্রদর্শন করে (এবং কোরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে না।) আপনি বলে দিন : (তোমাদের বিশ্বাস স্থাপন না করাতে আমার কোন ক্ষতি নেই। কেননা তোমরা অধিকতরভাবে আমার বিরুদ্ধাচরণ করেবে। এ জন্য আমি ভীত নই। কারণ) তিনিই আমার পালনকর্তা (ও রক্ষক।) তিনি ব্যতীত ইবাদতের যোগ্য কেউ নেই। (অতএব নিশ্চশ্বই তিনি পূর্ণ গুল্পশ্পন্ন হবেন এবং হিফাযতের জন্যে মথেল্ট হবেন। তাই) আমি তাঁর উপরই ডরুসা করেছি এবং তাঁর কাছেই আমাকে যেতে হবে। (মোট কথা এই যে, আমার হিফাযতের জন্য তো আল্লাহ্ তা'আলাই যথেল্ট। তোমরা আমার বিরুদ্ধাচরণ করে কিছুই করতে পারবে না। তবে এতে তোমাদেরই ক্ষতি হবে।)

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

রুক্র গুরুতে সমগ্র মানবজাতিকে দু'শ্রেণীতে বিডজ করে বলা হয়েছিল যে, তাদের একদল আল্লাহ্ তা'আলার অনুগত ও একদল অবাধ্য। অতঃপর অনুগত বাদ্দা-দের কতিপয় গুণ ও আলামত বণিত হয়েছে এবং পরকালে তাদের জন্যে সর্বোত্তম প্রতিদানের কথা উল্লেখিত হয়েছে।

এখন আলোচ্য আয়াতসমূহে দ্বিতীয় প্রকার লোকদের আলামত ও ওণাবলী এবং তাদের শান্তির কথা বণিত হচ্ছে। এতে অবাধ্য বান্দাদের একটি স্বভাব বর্ণনা করে বলা হয়েছে ঃ

معا الله من بعد مينا ته من محد الله من بعد مينا ته

তা'আলার অঙ্গীকারকে পাকাপোজ্ঞ করার পর ওঙ্গ করে। আরাহ্ তা'আলার অঙ্গীকারের মধ্যে সেই অঙ্গীকারও অন্তর্ভু ক্ত রয়েছে, যা স্পিটর সূচনাকালে আল্লাহ্র পালনকণ্ঠু ও একত সম্পর্কে সব আত্মার কাছ থেকে নেওয়া হয়েছিল। কাফির ও মুশরিকরা দুনিয়াতে এসে সেই অঙ্গীকার ডঙ্গ করেছে এবং আল্লাহ্র মোকাবিলায় শত শত পালনকর্তা ও উপাস্য তৈরী করেছে।

এছাড়া এসব অঙ্গীকারও এর অন্তর্ভু জ রয়েছে, যেগুলো পালন করা 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্' চুক্তির অধীনে মানুষের জন্য অপরিহার্য হয়ে যায়। কারণ, কালিমায়ে তাইয়োবা, 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্ মুহাম্মাদুর রাসূলুল্লাহ্' প্রকৃতপক্ষে একটি মহান চুজির শিরোনাম। এর অধীনে আল্লাহ্ ও রসূলের বণিত বিধি-বিধান পালন এবং নিষিদ্ধ বিষয়াদি থেকে বিরত থাকার অঙ্গীকারও এসে যায়। তাই কোন মানুষ যখন আল্লাহ্ অথবা রসূলের কোন আদেশ অমান্য করে, তখন সে ঈমানের চুজিই লওঘন করে।

অবাধ্য বান্দাদের দিতীয় স্বভাব এরাপ বণিত হয়েছে ঃ

ষেগুলো বজায় রাথতে আলাহ্ নির্দেশ দিয়েছেন। আলাহ্ ও রসূলুলাহ্ (সা)-র সাথে মানুষের যে সম্পর্ক, এখানে সেই সম্পর্কও বুঝানো হয়েছে। তাঁদের প্রদত বিধি-বিধান অমান্য করাই হচ্ছে এ সম্পর্ক ছিন্ন করার অর্থ। এছাড়া আত্মীয়তার সম্পর্কও আয়াতের অন্তর্ভু ক্ত। কোরআন পাকের ছানে স্থানে এসব সম্পর্ক বজায় রাখা ও এগুলোর হক আদায় করার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে।

আরাহ্ তা'আলার নাফরমান বান্দারা এসব হক ও সম্পর্কও ছিন্ন করে। উদাহরণত

পিতামাতা, ডাই-বোন, প্রতিবেশী ও অন্যান্য আর্থীয়ের যেসব অধিকার আল্লাহ্ তা'আলা ও . ডদীয় রসূল মানুষের উপর আরোপ করেছেন, তারা এগুলো আদায় করে না।

তৃতोग्न वखाव अहे दे के कि कि कि कि कि कि कि कि कि जाता शृधिवीरठ

ফাসাদ হৃপিট করে। এ তৃতীয় স্বভাবটি প্রকৃতপক্ষে প্রথমোজ্ঞ দু'স্বভাবেরই ফলশুনতি। যারা আল্লাহ্ তা'আলা ও মানুষের অঙ্গীকারের পরওয়া করে না এবং কারও অধিকার ও সম্পর্কেরপ্রতিলক্ষ্যকরে না,তাদের কর্মকাণ্ডযে অপরাপর লোকদেরক্ষতি ও ফল্টের কারণ হবে, তা বলাই বাহল্য। ঝগড়া-বিবাদ ও মারামারি কাটাকাটির বাজার গরম হবে। এটাই পৃথিবীর সর্বরহৎ ফাসাদ।

অবাধ্য বান্দাদের এই তিনটি খ্রডাব বর্ণনা করার পর তাদের শাস্তি উ**লেখ** করে বলা হয়েছে ঃ

আবাস রয়েছে। লা'নতের অর্থ আরাহ্র রহমত থেকে দুরে থাকা এবং বঞ্চিত হওয়া। বলা বাহল্য, আরাহ্র রহমত থেকে দুরে থাকাই সর্বাপেক্ষা বড় আঘাব এবং সূব বিপদের বড় বিপদ।

বিধান ও নির্দেশ : আলোচ্য আয়াতসমূহের মধ্যে মানবজীবনের বিভিন্ন বিভাগ সম্পকিত বিশেষ বিশেষ বিধান ও নির্দেশ পাওয়া যায় ----কিছু স্পষ্টত এবং কিছু ইস্টিতে। উদাহরণত উল্লেখ্য ঃ

داره عليه الله عليه الله و لا يَدْهُضُونَ المَعْنَا قَ (٥) ....

হয় যে, কারও সাথে কোন চুক্তি করা হলে তা পালন করা ফরয এবং লগ্যন করা হারাম ; চুক্তিটি আল্লাহ্ ও রসূলের সাথে হোক, যেমন ঈমানের চুক্তি ; কিংবা হৃণ্টজগতের মধ্যে কোন মুসলমান অথবা কাফিরের সাথে হোক---চুক্তি লগ্যন করা সর্বাবন্থায় হারাম।

থেকে জाনा याग्न या. وَ الَّذَ يَنَ يَصَلُونَ مَا أَمَرَ اللهُ بِعَ أَنْ يُوْ صَلَ

ইসলাম বৈরাগ্য গ্রহণ করত জাগতিক চাহিদা ও বিষয়াদি ত্যাগ করা শিক্ষা দেয় না : বরং সম্পকিতদের সাথে সম্পর্ক বজায় রাখা এবং তাদের প্রাগ্য অধিকার প্রদান করাকে ইসলামে অপরিহার্য সাব্যস্ত করা হয়েছে। পিতামাতার অধিকার, সন্তান-সন্তুতি, স্ত্রী ও ডাই-বোনদের অধিকার এবং অন্যান্য আত্মীয় ও প্রতিবেশীদের অধিকার পূরণ করা আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যেক মানুষের জন্য অপরিহার্য করেছেন। এগুলোর প্রতি উপেক্ষা প্রদর্শন করে নফল ইবাদত অথবা কোন ধন্যীয় কাজে আত্মনিয়োগ করাও জায়েয় নয়। এমতাবস্থায় অন্য কাজে গেলে এগুলো ভূলে যাওয়া কিরপে জায়েয় হবে ?

কোরআন পাকের অসংখ্য আয়াতে আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা, আত্মীয়দেরকে দেখা-শোনা করা এবং তাদের অধিকার প্রদান করার প্রতি গুরুত্ব আরোপ করা হয়েছে।

বুখারী ও মুসলিমে হযরত আনাস (রা)-এর রেওয়ায়েতে রসূলুলাহ্ (সা)-র উজি বণিত আছে যে, যে ব্যক্তি আল্লাহ্র কাছে রিযিকের প্রশন্ততা ও কাজে-কর্মে বরকত কামনা করে, তার উচিত আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা। আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখার অর্থ আঝীয়দের দেখা-শোনা করা এবং সাধ্যানুযায়ী তাদের সাহায্য-সহায়তা করা ।

হমরত আবৃ আইউব আনসারী (রা) বলেন ঃ জনৈক বেদুঈন রস্লুলাহ্ (সা )-র গৃহে উপস্থিত হয়ে প্রশ্ন করল : আমাকে বলুন, ঐ আমল কোন্টি যা আমাকে জালাতের নিকটবতী করবে এবং জাহালাম থেকে দূরে ঠেলে দিবে ? রসূলুল্লাহ্ (সা) বললেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলার ইবাদত কর<sub>া</sub> তাঁর সাথে কাউকে অংশীদার করো না, নামায**ুকায়েম কর, যাকাত** দাও এবং আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখ।---( বগড়ী )

সহীহ্ ঝুখারীতে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমর (রা)-এর রেওয়ায়েতে রসূলুলাহ্ (সা.)-র উক্তি বণিত আছে যে, আত্মীয়-স্বজনের অনুগ্রহের বিনিময়ে অনুগ্রহ করাকেই আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা বলে না ; বরং কোন আত্মীয় যদি তোমার অধিকার প্রদানে রুটি করে, তোমার সাথে সম্পর্ক না রাখে **; এরপরও ঙধুমার** আ**লাহ্র সন্ত**ণ্টির জন্য তার সাথে সম্পর্ক রাখা এবং তার প্রতি অনুগ্রহ করাই হচ্ছে প্রকৃত আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা।

আত্মীয়দের অধিকার প্রদান করা এবং তাদের সম্পর্ক শেষ পর্যন্ত বজায় রাখার উদ্দেশ্যেই রস্লুরাহ্ (সা) বলেছেন ঃ নিজেদের বংশ-তালিকা সংরক্ষিত রাখ। এর মাধ্যমেই আত্মীয়তা সংরক্ষিত থাকতে পারবে এবং তোমরা তাদের অধিকার প্রদান করতে পারবে। তিনি আরও বলেছেন ঃ সম্পর্ক বজায় রাখার উপকারিতা এই যে, এতে পারম্পরিক ডাল-বাসা সৃষ্টি হয়, ধন-সম্পদ রন্ধি পায় এবং আয়ুতে বরকত হয়। ---( তিরমিযী )

সহীহ্ মুসলিমের এক হাদীসে রস্লুরাহ্ (সা) বলেন ঃ আত্মীয়তার সম্পর্ক বজয়ে রাখার ক্ষেরে এটা প্রধান যে, পিতার মৃত্যুর পর পিতার বর্দ্বদের সাথে তেমনি সম্পর্ক বজায় রখিবে, যেমন তাঁর জীবদ্দশায় রাখা হত ।

(৩) অনেক ফমিলত বণিত হয়েছে। উদাহরণত সবরকারী আল্লাহ্ তা'আলার সঙ্গ ও সাহায্য লাভ করে এবং অগপন সওয়াব ও পুরস্কার পায়। উপরোক্ত আয়াত থেকে জানা যায় যে, এসব ফযিলত তখনই লাভ হয় যখন আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুস্টি অর্জনের জন্যে সবর এখ-তিয়ার করা হয়।

সবরের আসল অর্থ মনকে বশে রাখা এবং দৃঢ় থাকা। এর আবার শ্রেণীভেদ আছে। এক. কণ্ট ও বিপদে সবর অর্থাৎ অস্থির ও নিরাশ না হওয়া এবং আল্লাহ্য় দিকে দৃষ্টি রেখে আশাবাদী হওয়া। দুই. ইবাদতে সবর অর্থাৎ আল্লাহ্র বিধানাবলী পালন করা

কঠিন মনে হলেও তাতে অটল থাকা। তিন. গোনাহ্ও মন্দ কাজ থেকে সবর অর্থাৎ মন মন্দ কাজের দিকে ধাবিত হতে চাইলেও আল্লাহ্র ডয়ে সেদিকে ধাবিত না হওয়া।

(8) المسورة المعقور مما رز قُنا هم سرا وعلا نية (8)

আরাহ্র পথে গোপন ও প্রকাশ্যে উভয় প্রকারে ব্যয় করা দুরস্ত। তবে ওয়াজিব সদকা যেমন যাকাত, ফিতরা ইত্যাদি প্রকাশ্যে দেওয়া উত্তম---যাতে অন্য মুসলমানগণ তা দিতে উৎসাহিত হয়। পক্ষান্তরে নফল দান-খয়রাত গোপনে প্রদান করা উচিত, যাতে রিয়া ও নামযশের সন্দেহ থেকে মুজ থাকা যায়।

(3)

عَمَد المَعَامَة عَامَة عَمَد عَم

যুক্তিগত ও স্বভাবগত দাবী। এ আয়াত থেকে জানা যায় যে, মন্দ দ্বারা মন্দকে প্রতিহত করা ইসলামের নীতি নয়। বরং ইসলামের শিক্ষা এই যে, মন্দকে ডাল দ্বারা প্রতিহত কর। কেউ তোমার উপর জুলুম করলে তুমি তার সাথে ন্যায়ানুগ আচরণ কর। যে তোমার সম্পর্কের হক প্রদান করেনি, তুমি তার হক প্রদান কর। কেউ রাগ করলে তুমি তার জওয়াব সহনশীলতার মাধ্যমে দাও। এর অনির্বায পরিণতি হবে এই যে, শত্রুও মিরে পরিণত হবে এবং দুল্টও তোমার সামনে শিল্ট হয়ে যাবে।

এ বাক্যের আরও একটি অর্থ এই যে, ইবাদত দ্বারা পাপের প্রায়শ্চিত করে। যদি কোন সময় কোন গোনাহ্ হয়ে যায়, তবে অনতিবিলস্বে তওবা কর এবং এরপর আল্লাহ্ তা'আলার ইবাদতে মনোনিবেশ কর। এতে তোমার বিগত গোনাহ্ও মাফ হয়ে যাবে।

হযরত আবৃযর গিফারীর রেওয়ায়েতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র উক্তি বণিত আছে যে, তোমার দারা যখন কোন মন্দ কাজ অথবা গোনাহ্ হয়ে যায়, তখন সাথে সাথে কোন সৎকাজ করে নাও। এতে গোনাহ্ নিশ্চিহ্ণ হয়ে যাবে ।---( আহমদ, মাযহারী) শর্ত এই যে, বিগত গোনাহ্ থেকে তওবা করে সৎকাজ করতে হবে।

جَنْتُ عَدْنَ يَدْخَلُونَهَا وَمَنْ صَلَمَ مِنْ أَبًا تَهُمُ وَآزُوا جِهُمُ وَذَرِيتَهُم

----এর উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ্র প্রিয় বাদ্দাগণ নিজেরা তো জান্নাতে স্থান পাবেই, তাদের খাতিরে তাদের পিতামাতা, স্ত্রী ও সন্তানরাও স্থান পাবে। শর্ত এই যে, তাদেরকে যোগ্য অর্থাৎ মু'মিন-মুসলমান হতে হবে----কাফির হলে চলবে না। তাদের সৎকর্ম আল্লাহ্র প্রিয় বাদ্দার সমান না হলেও আল্লাহ্ তা'আলা তার বরকতে তাদেরকেও জান্নাতে তার স্থানে পৌছিয়ে

দেবেন। অন্য এক আয়াতে বলা হয়েছে : دَرَ يَنْهُم ذَرَ يَنْهُم أَسْتَكَ الْحَقْلَ بِعْمِ ذَرّ يَنْهُم ا

বান্দাদের বংশধর ও সন্তান-সন্ততিকেও তাদের সাথে মিলিত করে দেব। এতে জানা যায় যে, বুযুর্গদের সাথে বংশ আত্মীয়তা অথবা বঙ্গুত্বের সম্পর্ক থাকা পরকালে ঈমানের শর্তসহ উপকারী হবে।

থোক জाना यात्र के مناهكم بما صبرتم فذهم مقبى الدار (٥)

থে, পরকালীন মুজি, উচ্চ মর্তবা ইত্যাদি সব দুনিয়াতে সবর করার ফলশুনতি । অর্থাও দুনিয়াতে আরাহ্ তা'আলা ও তাঁর বান্দাদের হক আদায় করতে হবে এবং আরাহ্র অবাধ্য থেকে বেঁচে থাকার জন্য মনকে বাধ্য করতে হবে ।

و المسلم و مرد مرد و الد ا ر

যেমন অনুগত বান্দাদের প্রতিদান উল্লেখ করে বলা হয়েছিল যে, তাদের স্থান হবে জান্নাতে, ফেরেশতারা তাদেরকে সালাম করে বলবে যে, এসব নিয়ামত তোমাদের সবর ও আনুগত্যের ফলশুনতি; তেমনিভাবে এ আয়াতে অবাধ্যদের অগুভ পরিণতি বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, তাদের উপর আল্লাহ্র লা'নত অর্থাৎ তারা আল্লাহ্র রহমত থেকে দূরে এবং তাদের জন্য জাহান্নামের আবাস অবধারিত। এতে বোঝা যায় যে, অঙ্গীকার ভঙ্গ করা এবং আত্মীয়-বজনদের সাথে সম্পর্ক ছিন্ন করা অভিসম্পাত ও জাহান্নামের কারণ। করে আ

وَلَوْ أَنَّ قُرْانًا سُبِّدَتْ بِهِ الْجِبَالُ أَوْ قُطِّعَتْ بِهِ الْأَرْضُ أَوْ كُلِّمَ بِعِ الْهُوُتْ دِبَلُ تِتَّلِي الْآصْرُجَمِيْعًا ﴿ أَفَلَمُ بِإِنَّكُمْ الَّذِينُ أَمَنُوْآ نْ لَوْ يَشَاءُ اللهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيْعًا ﴿ وَلَا يَزَالُ الَّذِينَ كَفَرُوا تُصِيبُهُمُ بِمَاصَنَعُوا فَارِعَةُ أَوْ تَحُلُّ فَرِيْبًا مِّنْ ذَارِهِمْ حَتَّى يَأْتِيَ وَعُدَّاللَّهِ إِنَّ اللهُ لَا بُخْلِفُ الْبُيْعَادَةَ وَلَقَاسِ اسْتُهْزِئَ بِرُسُلٍ مِّنْ قَبُلِكَ فَآمْلَيْتُ لِلَّذِبْنَ كَعَرُوْا نَتُمَّ أَخَذْنَهُمُ سَعَكَيْفَ كَانَ عِقَابِ۞أَفَهَنْ هُوَقَالِمٌ عَلَى كُلِّ نَفْسٍ بِهَا كَسَبَتْ، وَجَعَلُوْا لِلَّهِ شُرَكًاءً إفْلُ سَبُّوهُمُ أَمْ تَنْتِوُنَهُ بِمَا لَا يَعْلَمُ فِي الْأَرْضِ اَمُرِبِظَاهِمٍ مِّنَ الْقَوْلِ بَلْ زُبِّنَ لِلَّذِينَ كَفَهُوًا مَكُرُهُمُ وَصُدَّ وَا عَنِ التَّبِبُيلِ وَمَنُ تَجْنُلِلِ اللهُ فَهَالَهُ مِنُ هَا إِد

(৩১) যদি কোন কোরআন এমন হত, যার সাহায্যে পাহাড় চল্লমান হয় অথবা যমীন খণ্ডিত হয় অথবা মৃতরা কথা বলে, তবে কি হত ? বরং সব কাজ তো আলাহ্র হাতে। ঈমান-দাররা কি এ ব্যাপারে নিশ্চিত নয় যে, যদি আলাহ্ চাইতেন, তবে সব মানুষকে সৎপথে পরি-চালিত করতেন ? কাফিররা তাদের কৃতকমেঁর কারণে সবসময় আঘাত পেতে থাকবে অথবা তাদের গৃহের নিকটবতী স্থানে আঘাত নেমে আসবে, যে পর্যত আরাহ্র ওয়াদানা আসে । নিশ্চয় আল্লাহ্ ওয়াদা খেলাপ করেন না। (৩২) আপনার পূর্বে কত রস্লের সাথে ঠাট্টা করা হয়েছে। অতঃপর আমি কাফিরদেরকে কিছু অবকাশ দিয়েছি, এরপর তাদেরকে পাকড়াও করেছি। অতএব কেমন ছিল আমার শাস্তি! (৩৩) ওরা প্রত্যেকেই কি মাথার উপর ষ ষ রুতকর্ম নিয়ে দঙায়মান নয় ? এবং তারা আরাহ্র জন্য অংশীদার সাব্যস্ত করে! বলুন; নাম বল অথবা খবর দাও পৃথিবীর এমন কিছু জিনিস সম্পর্কে যা তিনি জানেন না? অথবা অসার কথাবাতা বলছ? বরং সুশোভিত করা হয়েছে কাফিরদের জন্য তাদের প্রতারগাকে এবং তাদেরকে সৎপথে থেকে বাধা দান করা হয়েছে। আল্লাহ্ যাকে পথদ্রচ্ট করেন তার কোন পথগ্রদর্শক নেই ।

# তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (হে পয়গন্ধর এবং হে মুসলমানগণ, কাফিরদের একণ্ড য়েমির অবস্থা এই যে, কোরআন যে মু'জিযা তা চিভা-ভাবনার উপর নির্ভরশীল। বর্তমান এই অবস্থায় কোরআনের পরিবর্তে) ্যদি কোন কোরআন এমন হত, যার সাহায্যে পাহাড় ( স্ব স্থান থেকে) হটিয়ে দেওয়া হত অথবা তার সাহায্যে ভূপ্ষ্ঠে শুনত অতিক্রম করা যেত অথবা তার সাহায্যে মৃতদের সাথে কাউকে আলাপ করিয়ে দেয়া যেত ( অর্থাৎ মৃত জীবিত হয়ে যেত এবং কেউ তার সাথে আলাপ করে নিত। কাফিররা প্রায়ই এসব মু'জিযার ফরমায়েশ করত ; কেউ সাধারণভাবেই এবংকেউ এভাবে যে,কোরআনকে বর্তমান অবস্থায় আমরা মুজিযা বলে স্বীকার করি না। তবে যদি কোরআন দ্বারা এসব অলৌকিক ঘটনাবলী প্রকাশ পায়, তবেই আমরা একে মু'জিয়া বলে মেনে নেব। উদ্দেশ্য এই যে, কোরআন দারা এমন সব মু'জিযাও প্রকাশ পেত, যাতে উভয় প্রকার লোকদের ফরমায়েশ পূর্ণ হয়ে যেত অর্থাৎ যারা ওধু উল্লিখিত অলৌকিক ঘটনাবলী দাবী করত এবং যারা কোরআনের সাহায্যে এণ্ডলোর প্রকাশ চাইত)। তবুও তারা বিশ্বাস স্থাপন করত না। (কেননা, এসব কারণ সত্যিকার ক্রিয়াশীল নয় ) এবং সমগ্র ক্ষমতা আল্লাহ্ তা'আলারই। (তিনি যাকে তও∽ ক্ষীক দেন, সে-ই ঈমান আনয়ন করে। তাঁর রীতি এই যে, তিনি তলবকারীকে তওফীক দেন এবং একগুঁয়েকে বঞ্চিত রাখেন। কোন কোন মুসলমান মনে মনে কামনা করত যে, এসব মু'জিয়া প্রকাশিত হয়ে গেলে সন্তবত তারা ঈয়ান আনয়ন করবে। অতঃপর এই প্রেক্ষিতে তাদেরকে জওয়াব দেওয়া হয়েছে যে) বিশ্বাসীদের কি (এ কথা শুনে যে, এরা একভঁয়ে , সুতরাং বিশ্বাস স্থাপন করবে না, সব ক্ষমতা তো আল্লাহ্ তা'আলারই এবং সব কারণ সত্যিকারভাবে ক্রিয়াশীল নয়---) এ বিষয়ে মনস্তপ্টি হয় না যে, আল্লাহ্ যদি চাইতেন, তবে ( সারা বিশ্বের ) সব মানুযকে হিদায়ত করে দিতেন ? ( কিন্তু কোন কোন

রহস্যের কারণে তিনি এরপ চান না। অতএব সব মানুষ ঈমান আনেবে না। এর বড় কারণ হঠকারিতা। এমতাবস্থায় হঠকারীদের ঈমানের চিভায় কেন পড়ে আছেন?) এবং (যখন ঠিক হয়ে গেল যে, এরা বিশ্বাস স্থাপন করবে না, তখন এরাপ ধারণা হডে পারে যে, তবে তাদের কেন শান্তি দেওয়া হয়না? এ সম্পর্কে বলা হয়েছে যে, মক্সার) কাফিররা তো সর্বদাই ( প্রায়ই ) ও অবস্থায় থাকে যে, তাদের (কু) কীতির কারণে তাদের উপর কোন না কোন দুবিপাক আসতে থাকে ( কোথাও হত্যা , কোথাও বন্দীত্ব এবং কোথাও পরাজয় ও বিপর্যয় ) অথবা কোন কোন দুবিপাক (তাদের উপর না আসনেও ) তাদের জন-পদের নিকটবতী স্থানে নাযিল হতে থাকে (উদাহরণত কোন সম্পুদায়ের উপর বিপদ আসল। এতে শংকিত হল যে, আমাদের উপরও বিপদ না এসে যায়)। এমনকি, (এমতাবস্থারই) আল্লাহ্র ওয়াদা এসে যাবে। ( অর্থাৎ তারা পরকালীন আযাবের সম্মুখীন হয়ে যাবে, যা মৃত্যুর পর শুরু হয়ে যাবে। এবং ) নিশ্চয়ই আল্লাহ্ ওয়াদার খেলাফ করেন না। ( অতএব আষাব যে তাদের উপর পড়বে, তা নিশ্চিত, যদিও মাঝে মাঝে কিছু দেরী হতে পারে। ) এবং ( তারা আপনার সাথেই বিশেষভাবে মিথ্যারোপ ও ঠাট্টা-বিদ্রু পের আচরণ করে না, এমনিডাবে আযাবে বিলম্ব হওয়াও বিশেষডাবে তাদের বেলায় নয় , বরং পূর্ববর্তী পরগম্বরগণ ও তাঁদের কওমের বেলায় এরাপ হয়েছে। সেমতে ) আপনার পূর্ববতী পন্ন-গমরগণের সাথে ( কাফিরদের পক্ষ থেকে ) ঠাট্টা-বিদ্রুপ হয়েছে। 🛛 অতঃপর আমি কাফির-দেরকে কিছু অবকাশ দিয়েছি। অতঃপর আমি তাদের পাকড়াও করেছি। অতএব ( চিন্তার বিষয় যে ) আমার আযাব কিরাপ ছিল ! ( অর্থাৎ খুবই কঠোর ছিল। যখন জানা গেল যে, আল্লাহ্ই সর্বময় ক্ষমতার অধিকারী, তখন তা জানা ও প্রমাণিত হওয়ার পরও ) যে ( আল্লাহ্ ) প্রত্যেক ব্যক্তির কাজকর্ম সম্পর্কে ভাত, সে এবং তাদের শরীকরা সমান হতে পারে কি ? এবং ( এতদসত্ত্বেও ) তারা আল্লাহ্র জন্য অংশীদার ছির করেছে । আপনি বলুন ঃ তাদের ( অর্থাৎ শরীকদের ) নাম তো বল, ( যাতে আমিও শুনি, তারা কে এবং কেমন ? ) তোমরা কি ( তাদেরকে সত্যিকার শরীক মনে করে দাবী কর ? তাহলে তো বোঝা যায় যে, ) আল্লাহ্ তা' আলাকে এমন বিষয়ের খবর দিচ্ছ যে, ( সারা ) দুনিয়ায় তার (অন্তিত্বের ) খবর আল্লাহ্ তা'আলারই জানা ছিল না । ( কেননা আল্লাহ্ তা'আলা ঐ বস্তকেই অভিছশীল জানেন, বাস্তবে যার অন্তিত্ব আছে এবং অনস্তিত্বশীলকে তিনি অন্তিত্বশীল জানেন না। কেননা, তাতে ভানের দ্রান্তি অবশ্যন্তাবী হয়ে পড়ে; যদিও প্রকাশ উভয়টির সমান। স্লোটকথা, তাদেরকে সত্যিকার শরীক বললে এ অসম্ভব বিষয়টি জরুরী হয়ে যায়। কাজেই তাদের শরীক হওয়াই অসম্ভব। অথবা ( তাদেরকে সত্যিকার শরীক বন্ধ না ; বরং ) শুধু বাহ্যিক ভাষার দিক দিয়ে শরীক বল ( বাস্তবে এর কোন প্রতীক নেই । 🛛 তাহলে তারা যে শরীক নয়----একথা তোমরা নিজেরাই স্বীকার করছ। সুতরাং তারা যে শরীক নয়---একথা উডয় অবস্থা-তেই এমাণিত হয়ে গেল। প্রথম অবস্থায় মুজির মাধ্যমে এবং দিতীয় অবস্থায় তোমাদের স্বীকৃতির মাধ্যমে। এ বন্তব্যটি যদিও উচ্চতম পর্যায়ে যথেষ্ট, কিন্তু তারা তা মানবে না )। বরং কাফিরদের কাছে তাদের বিদ্রান্তিকর কথাবার্তা ( যার ডিন্তিতে তারা শিরকে লি॰ত আছে ) সুন্দর মনে হয় এবং ( এ কারণেই ) তারা ( সৎ ) পথ থেকে বঞ্চিত রয়ে গেছে এবং

رُضُ اللهُ الأَصْرِ ( আসল কথা ডাই, যা পূর্ববণিত بَلُ سُله إِلاَ صَرِ

বাক্স থেকে জানা গেছে ।

অর্থাৎ ) যাকে আল্লাহ্ তা'আলা পথন্ডল্টতায় রাখেন, তাকে পথে আনার কেউ নেই। ( তবে তিনি তাক্ষেই পথন্ডল্ট রাখেন, যে সত্য সুস্পল্ট হয়ে উঠার পরও একওঁ য়েমি করে )।

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

মক্কার মুশরিকদের সামনে ইসলামের সত্যতার প্রমাণাদি এবং রস্লুক্কাহ্ (সা)-র সত্য রসূল হওয়ার নিদর্শনাবলী তাঁর জীবনের প্রতিটি ক্ষেত্রের এবং বিদ্যয়কর মু'জিযার মাধ্যমে দিবালোকের মত ফুটে উঠেছিল। তাদের সর্দার আবু জাহ্ল বলে দিয়েছিল যে, বনু হাশিমের সাথে আমাদের পারিবারিক প্রতিযোগিতা বিদ্যমান। আমরা তাদের এ শ্রেছিল কিরাপে স্বীকার করতে পারি যে, আক্লাহ্র রসূল তাদের মধ্য থেকে আগমন করেছেন ? তাই তিনি যাই বলুন না কেন এবং যত নিদর্শনই প্রদর্শন করুন না কেন, আমরা কোন অব-ছাতেই তাকে বিশ্বাস করব না। এজন্যই সে বাজে ধরনের জিন্ডাসাবাদ ও অবান্তর ফর-মায়েশের মাধ্যমে সর্বন্ত এ হঠকারিতা প্রকাশ করত। আলোচ্য আয়াতসমূহও আবু জাহ্ল ও তার সাঙ্গাগেদের এক প্রশ্বের উত্তরে নাখিল হয়েছে।

তক্ষসীর বগঙীতে আছে, একদিন মরার মুশরিকরা পবির কাবা প্রাঙ্গাণে এক সভায় মিলিত হল। তাদের মধ্যে আবু জাহ্ল ও আবদুল্লাহ্ ইবনে উমাইয়ার নাম বিশেষভাবে উল্লেখযোগ্য। তারা আবদুল্লাহ্ ইবনে উমাইয়াকে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে প্রেরণ করল। সে বললঃ আপনি যদি চান যে, আমরা আপনাকে রসূল বলে খ্রীকার করে নেই এবং আপনার অনুসরণ করি, তবে আমাদের কতগুলো দাবী আছে এগুলো কোরআনের মাধ্যমে পূরণ করে দিলে আমরা সবাই মুসলমান হয়ে যাব।

তাদের একটি দাবী ছিল এই যে, মন্ধা শহরটি খুবই সংকীর্ণ। চতুদিক থেকে পাহাড়ে ঘেরা উদ্চডূমি, যাতে না চামাবাদের সুযোগ আছে এবং না বাগবাগিচা ও অন্যান্য প্রয়োজন পূরণের অবকাশ আছে। আপনি মু'জিযার সাহায্যে পাহাড়গুলোকে দূরে সরিয়ে দিন---যাতে মন্ধার জমিন প্রশন্ত হয়ে যায়। আপনিই তো বলেন যে, দাউদ (আ)-এর জন্য পাহাড়ও সাথে সাথে তসবীহ্ পাঠ করত। আপনার কথা অনুযায়ী আপনি তো আল্লাহ্র কাছে দাউদের চাইতে খাটো নন।

দিতীয় দাবী ছিল এই যে, আপনার কথা অনুযায়ী সুলায়মান (আ)-এর জন্য যেরপ বায়ুকে আন্তাবহ করে পথের বিরাট বিরাট দূরত্বকে সংক্ষিপত করা হয়েছিল, আপনিও আমাদের জন্য তদ্রুপ করে দিন---যাতে সিদ্নিয়া ইয়ামানের সফর আমাদের জন্য সহজ হয়ে যায়।

তৃতীয় দাবী ছিল এই যে, ঈসা (আ) মৃতদেরকে জীবিত করতেন। আপনি তাঁর চাইতে কোন অংশে কম নন। আপনিও আমাদের জন্য আমাদের দাদা ঝুসাইকে জীবিত করে দিন---যাতে আমরা তাকে জিন্ডেসা করি যে, আপনার ধর্ম সত্য কি না। (মাযহারী, বগজী, ইবনে আবী হাতেম, ইবনে মরদুওয়াইহ্)

#### সূরা রা'দ

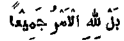
আলোচ্য আয়াতসমূহে এসব হঠকারিতাপূর্ণ দাবীর উত্তরে বলা হয়েছে ঃ

وَلَـوْأَنْ قُوْإِنَّا سَيَّرَتْ بِعِ الْحِبَالَ آَوْ تُطَّعَّتْ بِـعَ الْآَوْمَ آَوْكَلَّمَ بِعِ الْمَوْتَى بَلْ شَهِ إِلاَ شُوَ جَمِيْعًا -

এখানে এখানে ' سببير جبال বলে পাহাড়গুলোকে বস্থান থেকে হটানো, ' قطعت' বলে সংক্ষিণত সময়ে লম্বা দূরত্ব অতিক্রম করা এবং كلم بعا أَضُوْنَى বলে সংক্ষিণত সময়ে লম্বা দূরত্ব অতিক্রম করা এবং بغ الرض বলে মৃতদেরকে জীবিত করে কথা বলা বোঝানো হয়েছে ; এবং এর জওয়াব হানের ইঙ্গিতে উহা রয়েছে ; অর্থাৎ أَصَنُواً এক জায়গায় এমনি বিষয়বস্ত এবং তার এরাপ জওয়াবই উল্লেখ করা হয়েছে :

وَلَــوْزَ نَنَّنَا نَــزَّ لَنَا إِلَيْهِمُ الْمَلَا تِكَمَّ وَكَلَّمُهُمُ الْمُوثَى وَحَشَرْنَا عَلَيْهُمُ در كلَّ هَنْبِي دَبِهَة ما كَا نُوا لَيْرُ مَنُوا

অর্থ এই যে, যদি কোরআনের সাহায্যে তাদের এসব দাবী পূরণ করে দেওয়া হয়, তবুও তারা বিশ্বাস স্থাপন করবে না। কেননা, তারা এসব দাবীর পূর্বে এমন এমন মু'জিয়া প্রত্যক্ষ করেছে, যেগুলো তাদের প্রাথিত মু'জিযার চাইতে অনেক উধ্বে ছিল। রসূলুল্লাহ্ (সা)-র ইশারায় চন্দ্রের দ্বিশ্বন্তিত হওয়া পাহাড়ের স্বস্থান থেকে সরে যাওয়া এবং বায়ুকে আজাবহ করার চাইতে আনেক বেশী বিষ্ণয়কর। এমনিডাবে তাঁর হাতে নিম্পাণ কংকরের কথা বলা এবং তসবীহ পাঠ করা কোন মৃত ব্যক্তির জীবিত হয়ে কথা বলার চাইতে অধিক-তর বিরাট মু'জিয়া। শবে মি'রাজে মসজিদে আকসা, অতঃপর সেখানে থেকে নডোমগুলের সফর এবং সংক্ষিণত সময়ে প্রত্যাবর্তন, বায়ুকে বশ করা সুলায়মানী তখতের আলৌকিকতার চাইতে অনেক মহান। কিন্ত জালিমরা এগুলো দেখার পরও বিশ্বাস স্থাপন করেনি। অতএব এসব দাবীর পেছনেও তাদের নিয়ত যে টালবাহানা করা---কিছু মেনে নেওয়া ও করা নয়, তা বলার অপেক্ষা রাখে না। মুশরিকদের এ সব দাবীর লক্ষ্য এটাই ছিল যে, তাদের দাবী পূরণ না করা হলে তারা বলবে ঃ (নাউযুবিল্লাহ্) আল্লাহ্ তা'আলাই এ সব কাজ করার শক্তি রাখেন না, অথবা রসূলের কথা আল্লাহ্র কাছে শ্রবণযোগ্য ও গ্রহণযোগ্য নয়। এতে বোঝা যায়



যে, তিনি আরাহ্র রসূল নন। তাই অতঃপর বলা হয়েছে **ঃ** 

অর্থাৎ ক্ষমতা সবটুকু আল্লাহ্ তা'আলারই। উদ্দেশ্য এই যে, উল্লিখিত দাবীগুলো পূরণ না করার কারণ এই নয় যে, এগুলো আল্লাহ্র শক্তি বহির্ভূতি ; বরং বাস্তব সত্য এই যে, জগতের মঙ্গলামঙ্গল একমাত্র তিনিই জানেন। তিনি শ্বীয় রহস্যের কারণে এ সব দাবী পূর্ণ করা উপযুক্ত মনে করেন নি। কারণ, দাবী উত্থাপণকারীদের হঠকারিতা ও বদনিয়ত তাঁর জানা আছে। তিনি জানেন যে, এসব দাবী পূরণ করা হলেও তারা বিশ্বাস স্থাপন করবে না।

اَ فَلَمْ يَا يُنَسَ اللَّذِينَ الْمَنُوْا آَنَ لَوْ يَشَاءُ اللَّهُ لَهَدَى النَّاسَ جَمِيْعًا

ইমাম বগড়ী বর্ণনা করেন. সাহাবায়ে কিরাম মুশরিকদের এসব দাবী গুনে কামনা করতে থাকেন যে, মু'জিয়া হিসেবে দাবীগুলো পূরণ করে দিলে ভালই হয়। মক্সার সবাই মুসলমান হয়ে যাবে এবং ইসলাম শক্তিশালী হবে। এর পরিপ্রেক্ষিতে এ আয়াত অবতীর্ণ হয়। অর্থ এই যে, মুসলমানরা মুশরিকদের ছলচাতুরী ও হঠকারিতা দেখা ও জানা সত্ত্বেও কি এখন পর্যন্ত তাদের ঈমানের ব্যাপারে নিরাশ হয়নি যে, এমন কামনা করতে গুরু করেছে ? অথচ তারা জানে যে, আল্লাহ্ তা'আলা ইচ্ছা করলে সব মানুষকে এমন হিদায়েত দিতে পারেন যে, মুসলমান হওয়া ছাড়া তাদের গত্যন্তর থাকবে না। কিন্তু স্বাইকে ইসলাম ও ঈমানে বাধ্য করা আল্লহ্র রহস্যের অনুকূলে নয়; আল্লাহ্র রহস্য এটাই যে, প্রত্যেকের নিজস্ব ক্ষমতা অটুট থাকুক এবং এ ক্ষমতাবলে ইসলাম গ্রহণ করুক অথবা কুফল অবলম্বন করুকে।

و لايز ال الذين تعروا تصيبهم بما صنعوا قا رِمَةُ أَوْ تَعَلَّ تَوِيبُا مِنْ دَارٍ هِمَ -- হ্যরত ইবনে আব্বাস (রা) বলেন قَارَمَةُ المَّامَةِ المَامَةِ مَا مَامَةُ مَا مَامَةً

অর্থ এই যে, মুশরিকদের দাবী-দাওয়া পূরণ করার কারণ এই যে, তাদের বদনিয়ত ও হঠকারিতা জানা ছিল যে, পূরণ করলেও বিশ্বাস স্থাপন করবে না। তারা আল্লাহ্র কাছে দুনিয়াতেও আপদ-বিপদে পতিত হওয়ার যোগ্য, যেমন মক্সাবাসীদের উপর কখনও দুডিক্ষের কখনও ইসলামী জিহাদ তথা বদর, ওহদ ইত্যাদিতে হত্যা ও বন্দীত্বের বিপদ নাযিল হয়েছে। কারও উপরও বজ্ঞ পতিত হয়েছে এবং কেউ অন্য কোন বালা-মুসীবতে আক্রান্ত হয়েছে।

وَ تُحَلَّ قَرِيها سَنْ دَا رِ هُمُ

উপর বিপদ আসবে না ; বরং তাদের নিকটবতী জনপদের উপর বিপদ আসবে যাতে তারা শিক্ষা লাভ করে এবং নিজেদের কুপরিণামও দৃষ্টিগোচর হতে থাকে।

- عَلَى يَا نِي وَعُدُ اللهِ إِنَّ اللهُ لَا تَخْلِفُ الْمُ يَعَادَ

বিপদের এ ধারা অব্যাহতই থাকবে, যে পর্যন্ত আল্লাহ্ তা'আলার ওয়াদা পূর্ণ না হয়ে যায়। কারণ, আল্লাহ্র ওয়াদা কোন সময় টলতে পারে না। ওয়াদা বলে এখানে মক্লা বিজয় বুঝানো হয়েছে । উদ্দেশ্য এই যে, তাদের উপর বিভিন্ন প্রকার আপদ আসতে থাকবে । এমন কি, পরিশেষে মশ্বা বিজিত হবে এবং তারা সবাই পরাজিত ও পর্যুদস্ত হয়ে যাবে।

আলোচ্য আয়াতে مُوَعَدَّ وَعَدَّلُ تَرْبِيبًا سَنْ دَارِهُمْ مَا مَا مَا مَعْ مَا مَا مَا مَا مَ

ষে, কোন সম্পুদায় ও জনপদের আশেপাশে আযাব অথবা বিপদ নাযির হলে তাতে আল্লাহ্ তা'আলার এ রহস্যও নিহিত থাকে যে, পার্শ্ববর্তী জনপদগুলোও হঁ'শিয়ার হয়ে যায় এবং অন্যের দুরবন্থা দেখে তারাও নিজেদের ক্রিয়াকর্ম সংশোধন করে নেয়। ফলে অন্যের আয়াব তাদের জন্য রহমত হয়ে যায়, নতুবা একদিন অন্যদের ন্যায় তারাও আযাবে পতিত হবে।

নিত্যদিনকার অভিজতায় দেখা যায়. আমাদের আশেপাশে প্রায়ই কোন না কোন সম্পুদায় ও জনপদের উপর বিভিন্ন প্রকার আপদ-বিপদ আসছে। কোথাও বন্যার ধ্বংস-লীলা, কোথাও ঝড় ঝড়া, কোথাও ভূমিকম্প এবং কোথাও যুদ্ধ-বিগ্রহ বা অন্য কোন বিপদ অহরহ আপতিত হচ্ছে। কোরআন পাকের উপরোক্ত বক্তব্য অনুযায়ী----এগুলো শুধু সংশ্লিষ্ট সম্পুদায় ও জনপদের জন্যই শান্তি নয় : বরং পার্শ্ব বর্তী এলাকাবাসীদের জন্যও হ শিয়ারি সংকেত হয়ে থাকে। অতীতে যদিও জান-বিজ্ঞান এতটুকু উন্নত ছিল না, কিন্তু মানুষের অন্তরে আল্লাহ্র ডয় ছিল। কোথাও এ ধরনের দুর্ঘটনা দেখা দিলে ছানীয় ও পার্শ্ববর্তী এলাকার সবাই ভীত-সম্ভন্ত হয়ে যেত, আল্লাহ্র দিকে মনোনিবেশ করত তওবা করত এবং ইন্তেগফার ও দান-খয়রাতকে মুক্তির উপায় মনে করত। ফলে চাল্ফুম দেখা যেত যে, তাদের বিপদ সহজেই দুর হয়ে গেছে। আজ আমরা এতই গাফিল হয়ে গেছি যে, বিপদের মুহূতেও আল্লাহ্ স্মরণে আসে না---বাকী সব কিছুই আমরা স্মরণ করি। দুনিয়ার তাবত অমুসলিমদের ন্যায় আমাদের দৃষ্টি কেবল বস্তগত কারণাদির মধ্যেই নিবন্ধ হয়ে থাকে। কারণাদির উদ্ভাবক আল্লাহ্র দিকে মনোযোগের তওফীক তখনও কম লোকেরই হয়। এরই ফলশুচতিতে বিশ্ব আজ একের পর এক উপর্যু পরি দুর্ঘটনার শিকার হতে থাকে।

अधार का कि उ وَ مُدَ الله إِنَّ اللهُ لَا يَحْلِفُ الْمَبْعَا دَ ٥

মুশরিকদের উপর দুনিয়াতেও বিভিন্ন প্রকার আযাব ও আপদ-বিপদের ধারা অব্যাহতই থাকবে, যে পর্যন্ত আল্লাহ্ তা'আলার ওয়াদা পৌছে না যায়'। কেননা, আল্লাহ্ কখনও ওয়াদার খেলাফ করেন না।

ওয়াদার অর্থ এখানে মর্কা বিজয়। আরাহ্ তা'আলা এই ওয়াদা রসূলুল্লাহ্ (সা)-র সাথে করে রেখেছিলেন। উদ্দেশ্য এই যে, পরিশেষে মর্ক্ষা বিজিত হয়ে কাফির ও মুশরিকরা পর্যুদন্ত হবেই ; এর পূর্বেও অপরাধের ফিছু কিছু সাজা তারা ডোগ করবে। ওয়াদার অর্থ এ ছলে কিয়ামতও হতে পারে। এ ওয়াদা সব পয়গম্বরের সাথে সব সময়ই করা আছে। ওয়াদারুত সেই কিয়ামতের দিন প্রত্যেক কাফির ও অপরাধী রুতকর্মের পুরাপুরি শান্তি ডোগ করবে। বণিত ঘটনায় মুশরিকদের হঠকারিতাপূর্ণ প্রশ্নের কারণে রস্লুরাহ্ (সা)-র দুঃখিত ও ব্যথিত হওয়ার আশংকা ছিল । তাই পরবর্তী আয়াতে তাঁকে সাম্থনা দেওয়ার জন্য বলা হয়েছে ।

وَلَقَد اسْتَهْزِي بِرُسُلٍ مِنْ قَبْلِكَ فَا مَلَيْتُ لِلَّذِينَ عَفَرُوا ثُمَّ آخَذَ نَهُمُ نَكَيْفَ كَانَ عِقَابٍ -

আপনি যে পরিস্থিতির সম্মুখীন হয়েছেন, তা শুধু আপনারই পরিস্থিতি নয়। আপ-নার পূর্ববর্তী পয়গন্ধরগণও এমনি ধরনের অবস্থার মুখোমুখি হয়েছেন। অপরাধী ও অবিশ্বাসীদেরকে তাদের অপরাধের কারণে তাৎক্ষণিকভাবে ধরা হয়নি। তারা পয়গন্ধর-গণের সাথে ঠাট্টাবিদ্র প করতে করতে যখন চরম সীমায় পৌছে যায়, তখন আল্লাহ্র আযাব তাদেরকে পরিবেল্টন করে এবং এমনডাবে বেল্টন করে যে, রুখে দাঁড়াবার কারও শক্তি থাকেনি।

وَ قَا مُ عَلَى كُلُّ نَعْس ، وَ الله عَلَى كُلُّ نَعْس هُوَ قَا مُ عَلَى كُلُّ نَعْس

প্রকাশ করে বলা হয়েছে যে, এরা এতই বোকা যে, নিজীব ও চেতনাহীন প্রতিমাণ্ডলোকে ঐ পবিষ্ণ সন্থার সমতুল্য ছির করে, যিনি প্রত্যেক ব্যক্তির রক্ষক ও তার ক্রিয়াকর্মের হিসাব গ্রহিতা। অতঃপর বলা হয়েছে ঃ এর আসল কারণ এই যে, শয়তান তাদের মূর্খতাকেই তাদের দুস্টিতে সুশোভন করে রেখেছে। তারা একেই সাফল্যের চরম পরাকাঠা ও রুতকার্যতা মনে করে।

لَهُمْ عَذَابٌ فِي الْحَيْوةِ اللَّهُ نَيْ أَوَلَعَنَ ابُ الْأَخِرَةِ أَشَقٌ وَمَا لَهُمُ مِّنَ الله مِنْ وَّاقِ ۞ مَنْكُ الْجَنَّةِ الْآَبِي وُعِدَ الْمُتَّقَوُنَ • تَجْرِي مِنْ تَحْتِهِ الْأَنْهُرُ الْمُلْهَا دَابِمٌ وَظِلْهَا اللَّهُ عُفْبَى الَّذِينَ اتَّقَوْا \* وَعُفْبَى لَكْفِرِيْنَ النَّارُ ۞ وَالَّذِيْنَ اتَنْبَنْهُمُ الْكِتْبَ يَفْرَحُوْنَ بِهَآ ٱنْزِلَ إِلَيْكَ وَحِنَ الْآحُزَابِ مَنُ تُبْنِكِرُ بَعْضَهُ ﴿ فُلْ إِنَّكَمَّ أَصُرْتُ أَنْ أَعْبُدُ اللَّهُ وَلَا ٱنْنُرِكَ بِهِ إِلَيْهِ أَدْعُوْا وَإِلَيْهِ مَابٍ 🛛 وَكَذَٰلِكَ أَنْزَلْنَهُ

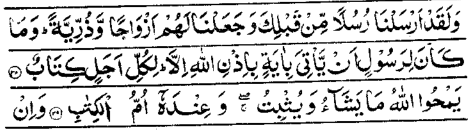
حُكْمًا عَرَبِيًّا وَلَبِنِ انْتَبَعْتَ آهُوَا وَهُمُ بَعْدَ مَاجَاءَكَ مِنَ الْعِلْعِ مَالَكَ مِنَ اللهِ مِنْ وَلِيٍّ وَلَا وَاقِ

(৩৪) দুনিয়ার জীবনেই এদের জন্য রয়েছে আযাব এবং অতি অবশ্য আধিরাতের জীবন কঠোরতম। আলাহ্র কবল থেকে তাদের কোন রক্ষাকারী নেই। (৩৫) পর-হিষণারদের জন্য প্রতিশ্রুত জালাতের অবস্থা এই যে, তার নিম্নে নির্ঝরিণীসমূহ প্রবাহিত হয়। তার ফলসমূহ চিরস্থায়ী এবং ছায়াও। এটা তাদের প্রতিদান, যারা সাবধান হয়েছে এবং কাফিরদের প্রতিফল জগ্নি। (৩৬) এবং যাদেরকে আমি গ্রন্থ দিয়েছি, তারা আপনার প্রতি যা অবতীর্ণ হয়েছে, তজ্জন্য আনন্দিত হয় এবং কোন কোন দল এর কোন কোন বিষয় অধীকার করে। বলুন, আমাকে এরূপ আদেশই দেওয়া হয়েছে যে, আমি আলাহ্র ইবাদত করি। এবং তাঁর সাথে অংশীদার না করি। আমি তাঁর দিকেই দাওয়াত দেই এবং তাঁর কাছেই আমার প্রত্যাবর্তন। (৩৭) এমনিডাবেই আমি এ কোরআনকে আয়হার ইবাদত করি। এবং তাঁর সাথে অংশীদার না করি। আমি তাঁর দিকেই দাওয়াত দেই এবং তাঁর কাছেই আমার প্রত্যাবর্তন। (৩৭) এমনিডাবেই আমি এ কোরআনকে আয়ব্যী ভাষায় নির্দেশরূপে অবতারণ করেছি। যদি আপনি তাদের প্রহান্তির জনুসরণ করেন আপনার কাছে ভান পৌছার পর, চবে আলাহ্র কবল থেকে জাপনার না কোন সাহায্যকারী আছে এবং না কোন রক্ষাকারী।

# তফসীরের সার-সংক্ষেপ

কাকিরদের জন্য গাথিব জীবনে (ও) শান্তি রয়েছে (তা হচ্ছে হত্যা, বন্দীত্ব, অগমান অথবা রোগ-শোক ও বিপদাপদ )। এবং পরকালের শান্তি এর চাইতে অনেক বেশী কঠোর ( কেননা তা যেমন তীর, তেমনি চিরস্থায়ীও ) এবং আলাহ্র ( আযাব ) থেকে তাদেরকে রক্ষাকারী কেউ হবে না ( এবং ) যে জামাতের ওয়াদা পরহিযগারদের সাথে ( অর্থাৎ কৃষ্ণর ও শিরক থেকে আঅরক্ষাকারীদের সাথে ) করা হয়েছে, তার অবস্থা এই যে, তার ( দালান-কোঠা ও রক্ষাদির ) তলদেশ দিয়ে নির্বারিণীসমূহ প্রবাহিত হবে এবং ফল ও ছায়া সদা-সর্বদা- থাফবে। এটা তো পরহিযগারদের পরিণাম এবং কাষ্কিরদের পরিণাম হবে দোষখ। আর যাদেরকে আমি ( ঐশী ) গ্রন্থ ( অর্থাৎ তওরাত ও ইন্জীল ) দিয়েছি ( এবং তারা তা পুরোপুরি মেনে চলত ) তারা এ গ্রন্থের কারণে আনন্দিত হয়েছে, যা আপনার প্রতি অবতীর্ণ করা হয়েছে। (কেননা তারা তাদের গ্রছে এর খবর পায়। তারা আনন্দিত হয়ে একে মেনে নেয় এবং এর প্রডি বিশ্বাস ছাপন করে ; যেমন ইহুদীদের মধ্যে আবদুরাহ্ ইবনে সালাম ও তাঁর সঙ্গীরা এবং খুম্টানদের মধ্যে নাজ্যাশী ও তাঁর প্রেরিত লোকগণ। অন্যান্য আয়াতেও তাদের কথা উল্লিখিত আছে )। এবং তাদের দলের মধ্যেই কেউ কেউ এমন যে, এর ( অর্থাৎ এ গ্রন্থের ) কোন কোন অংশ ( যাতে তাদের গ্রন্থের বিরুদ্ধে বিধানাবলী আছে ) অশ্বীকার করে ( এবং কুফরী করে )। আপনি ( তাদেরকে) বনুন ঃ (বিধানাবলী দু'প্রকার মৌলিক ও শাখাগত। তোমরা যদি মৌলিক বিধানাবলীতে বিরুদ্ধাচরণ কর, তবে সেওলো

সব শরীয়তে অভিন্ন। সেমতে) আমি (তওহীদ সম্পর্কে) আদিল্ট হয়েছি যে, আমি আল্লাহ্র ইবাদত করি এবং কাউকে তাঁর অংশীদার না করি ( এবং নবুয়তের সম্পর্কে এই যে) আমি (মানুষকে) আল্লাহ্র দিকে দাওয়াত দেই (অর্থাৎ নবুয়তের সারমর্ম এই যে, জ্ঞামি আল্লাহ্র দিকে আহবানকারী ) এবং ( পরকাল সম্পর্কে আমার বিশ্বাস এই যে ) তাঁর দিক্ষেই আমাকে ( দুনিয়া থেকে ফিরে ) যেতে হবে। ( অর্থাৎ এ তিনটি হচ্ছে মূলনীতি। এদের একটিও অন্বীকারোপযোগী নয়। তওহীদ সবার কাছে স্বীকৃত। অন্য আয়াতে تعالوا الى ব্যজ كلمة سوام بهنينا الخ এ বিষয়বস্তুটিই করা হয়েছে। নবুয়তের ব্যাপারে আমি নিজের জন্য অর্থকড়ি ও নাম্যশ চাই না, যদ্দরুন অস্বীকারের অবকাশ হবে---ওধু আরাহ্র দিকে দাওয়াত দেই। পূর্বেই এরাপ ব্যক্তি আবির্ডৃত হয়েছেন, যাদেরকে তোমরাও স্বীকার কর। এ বিষয়বস্তুটিই অন্যয় ماً كَا نَ لَبَشَر أَ نَ يُؤْتَيَكُ اللهُ ا لَكَتَابَ الْمِ আয়াতে বিধৃত হয়েছে । এমনি-ভাবে পরকালের বিশ্বাস অভিন্ন, শ্বীকৃত ও অনস্বীকার্ধ। পক্ষান্তরে যদি তোমরা শাধাগত বিধানে বিরোধী হও, তবে এর জওয়াব আলাহ্ তা'আলা দেন যে, আমি যেডাবে অন্যান্য পয়গন্ধরকে বিশেষ বিশেষ ভাষায় বিধান দান করেছি ) এমনিডাবে আমি এ (কোরআন) কে এডাবে নাযিল করেছিযে, এটা আরবী ভাষায় বিশেষ বিধান। ( আরবী বলায় অন্যান্য পয়গন্ধরের অন্যান্য ভাষার প্রতি ইঙ্গিত হয়েছে এবং ডাষার পার্থক্য দ্বারা উষ্মতের পার্থক্যের প্রতি ইলিত হয়ে গেছে। অতএব জওয়াবের সারমর্ম এই যে, শাখাগত বিধানে পার্থক্য উদ্মতের পার্থকোর কারণ হয়েছে। কেননা, প্রতি যুগের উদ্মতের উপযোগিতা ছিল বিভিন্নরূপ। সুতরাং শরীয়তসমূহের পার্থকা বিরুদ্ধাচরণের কারণ হতে পারে না। রয়ং তোমাদের সর্বজনস্বীকৃত শরীয়তসমূহেও শাধাগত পার্থক্য হয়েছে। এমতাবস্থায় তোমাদের বিরুদ্ধাচরণ ও অল্লীকারের কি অবকাশ আছে ? ) এবং [ হে মুহাম্মদ (সা) ] যদি জ্ঞাপনি ( অসম্ভবকে ধরে নেওয়ার পর্যায়ে ) তাদের মানসিক প্রবৃত্তি ( অর্থাৎ রহিত বিধানা-বলী অথবা পরিবর্তিত বিধানাবলী ) অনুসরণ করেন আপনার কাছে ( উদ্দিষ্ট বিধানা-ৰলীর বিওজ ) ভান পৌছার পর, তবে, আল্লাহ্র কবর থেকে আপনার না জোন সাহায্যকারী হবে এবং না কোন উদ্ধারকারী হবে। ( যখন পয়গম্বরকে এমন সম্বোধন করা হচ্ছে, তখন জন্য লোকেরা অস্বীকার করে কোথায় যাবে ? এতে গ্রন্থধারীদের প্রতিও ইঙ্গিত করা হয়েছে। সুতরাং উভন্ন অবস্থাতেই অস্বীকারকারীও বিরুদ্ধাচরণকারীদের জওয়াব হয়ে গেছে । )



#### সুরা রা'দ

لْمُهْزَادُ نَنَّهُ فَيَدَّكَ لَهُ يَرْوَانَكَا نَاتِي لأمُعَقّ لعثر فألله عُقْبَى الدَّارِ ~~~ N. Lom فرالله ې وندېکې

(৩৮) জাপনার পূর্বে আমি জনেক রস্ট্র প্রেরণ করেছি এবং তাঁদেরকে পত্নী ও সম্ভান-সন্তুতি দিয়েছি। কোন রস্ট্রের এমন সাধ্য ছিল না যে আল্লাহ্র নির্দেশ ছাড়া কোন নিদর্শন উপস্থিত করে। প্রত্যেকটি ওয়াদা লিখিত আছে। (৩৯) আল্লাহ্ যা ইচ্ছা, মিটিয়ে দেন এবং বহাল রাখেন এবং মূলগ্রন্থ তাঁর কাছেই রয়েছে। (৪০) আমি তাদের সাথে যে ওয়াদা করেছি, তার কোন একটি যদি আপনাকে দেখিয়ে দেই কিংবা আপনাকে উঠিয়ে নেই. তাতে কি---জ্ঞাপনার দায়িত্ব তো পৌছে দেওয়া এবং আমার দায়িত্ব হিসাব নেওয়া। (৪১) তারা কি দেখে না যে, আমি তাদের দেশকে চত্তুদিক থেকে সমানে সংকুচিত করে আস্ছি ? আল্লাহ্ নির্দেশ দেন। তাঁর নির্দেশকে পশ্চাতে নিক্ষেপকারী কেউ নেই। তিনি দ্রুত হিসাব গ্রহণ করেন। (৪২) তাদের পূর্বে যারা ছিল, তারা চক্রান্ত করেছে। আর সকল চক্রান্ত তো আল্লাহ্র হাতেই আছে। তিনি জানেন প্রত্যেক ব্যক্তি যা কিছু করে। কাফিররা জেনে নেবে যে, পর জীবনের আবাসন্থল কাদের জন্য রয়েছে। (৪৩) কাফিররা বলে : আপনি প্রেরিত ব্যক্তি নন। বলে দিন, আমার ও তোমাদের মধ্যে প্ররুষ্ট সাক্ষী হচ্ছেন আল্লাহ্ এবং এ ব্যক্তি, যার কাছে গ্রন্থর জান আছে।

#### তফঙ্গীরের সার-সংক্ষেপ

এবং ( গ্রন্থধারীদের মধ্যে কেউ ফেউ যে পয়গন্ধরের প্রতি দোষারোপ করে তাঁর অনেক পত্নী রয়েছে, এর জওয়াব এই যে ) আমি নিশ্চিতই আপনার পূর্বে অনেক রসূল প্রেরণ করেছি এবং তাদেরকে পত্নী ও সন্তান-সন্ততিও দিয়েছি ( এটা পয়গন্ধরীর পরিপন্থী বিষয় হল কিরাপে ? এমন বিষয়বস্ত অন্য একটি আয়াতেও এভাবে উল্লিখিত হয়েছে ، الله الله الله الله الم এবং ( শরীয়তসমূহের পার্থকোর সন্দেহটি অন্যান্য সন্দেহের ) এবং ( শরীয়তসমূহের পার্থকোর সন্দেহটি অন্যান্য সন্দেহের

চাইতে ছিল অধিক আলোচিত এবং পূর্বে খুব সংক্ষেপে এ সম্পর্কে উল্লেখ করা হয়েছিল, তাই পরবতী আয়াতে একে পুনর্বারও বিস্তারিত উল্লেখ করা হচ্ছে যে, যে ব্যক্তি নবীর বিরুদ্ধে শরীয়তসমূহের পার্থক্যের প্রশ্ন তোলে, সে পরোক্ষভাবে নবীকে বিধানের মালিক মনে করে ৷ অথচ কোন পয়গম্বরের ক্ষমতা নেই যে, একটি আয়াত ( অর্থাৎ একটি বিধান ) আল্লাহ্র নির্দেশ ছাড়া ( নিজের পক্ষ থেকে ) উপস্থিত করতে পারে। ( বরং বিধানাবলী নির্ধারিত হওয়া আল্লাহ্র নির্দেশ ও ইচ্ছার উপর নির্ভরশীল এবং আল্লাহ্র রহস্য ও উপযোগিতার দিক দিয়ে এরাপ রীতি আছে যে ) প্রত্যেক যুগের উপযোগী বিশেষ বিশেষ বিধান হয় ( এরপর অন্য যুগে কোন কোন ব্যাপারে অন্য বিধান আসে এবং পূর্ববর্তী বিধান মঙকুফ হয়ে যায়। অবশ্য কোন কোন বিধান হবহু বহাল থাকে। সুতরাং ) আলাহ্ তা'আলা (-ই) যে বিধানকে ইল্ছা মঙকুফ করে দেন এবং যে বিধানকে ইচ্ছা বহাল রাখেন এবং মূল গ্রন্থ ( অর্থাৎ লওহে মাহফুম ) তাঁর কাছেই রয়েছে। ( সব মওকুফকারী, মওলুফ ও প্রচলিত বিধান তাতে **লিপিবদ্ধ আছে। সেটি সর্বাত্মক এবং যেন মূল ডা**ঙার। অর্থাৎ যে স্থান থেকে এসব বিধান আসে, সে আরাহ্ তা'আলারই অধিকারভুজ । কাজেই সাবেক বিধানের অনুকূল কিংবা প্রতিক্ল বিধান আনার ক্ষমতাও অবশ্যই কারও হতে পারে না।) এবং ( তারা যে এ কারণে নবুয়ত অস্বীকার করে যে. আপনি নবী হলে নবুয়ত অস্বীকার করার কারণে যে আম্বাবের ওয়াদা করা হয়, তা নাযিল হয় না কেন ? সে সম্পর্কে গুনে নিন ) যে বিষয়ের ( অর্থাৎ আয়াবের ) ওয়াদা আমি তাদের সাঁথে ( নবুয়ত অস্বীকার করার কারণে ) করেছি. ষদি তার কিয়দংশ আমি আপনাকে দেখাই (অর্থাৎ আপনার জীবদ্দশায় কোন আযাব তাদের উপর নাযিল হয়ে যায় ) কিংবা ( আযাব নাযিল হওয়ার আগে ) আমি আপনাকে ওফাত দান করি ( এবং পরে আঘার নায়িল হয়---দুনিয়াতে হোক কিংবা পরকালে, উভয় অবস্থাতেই আপনি চিন্তিত হবেন না। কেননা ) আপনার দায়িত্ব তুধু (বিধানাবলী ) পৌছে দেওয়া এবং হিসাব নেওয়া আমার কাজ। আপনি কেন চিন্তিত হবেন যে, আযাব এসে গেলে সম্ভবত বিশ্বাস স্থাপন করত। আশ্চর্যের বিষয়, তারাও কুফরীর কারণে আযাব আসার কথা কিরাপে দোজাসুজি অশ্বীকার করছে। তারা কি (আযাবের প্রথমাংশের মধ্য থেকে) এ বিষয়টি দেখছে না যে, আমি ( ইসলামের বিজয়ের মাধামে তাদের ) দেশকে চতুদিক থেকে সমানে হ্রাস করে আর্ন্ডি ( অর্থাৎ ইসলামী বিজয়ের অগ্রগতির কারণে তাদের শাসনা-ধীন এলাকা দিন দিনই কমে আসছে। এটাও তো এক প্রকার আযাব---যা আসল আযা-

وَ لَنُذَيْقَنَّهُمْ مِّنَ ٱلْعَذَا بِ اللَّانَ فَى العَدَا بِ اللَّهُ فَى العَدَا بِ اللَّهُ فَي العَدَا ب

مَرْبُونَ الْعَذَا بِ الْأَكْبَرِ ) এবং আল্লাহ্ যা চান, আদেশ করেন। তাঁর আদেশকে রদ করার কেউ নেই। (সুতরাং ছোট কিংবা বড়, যে আয়াবই হোক, তাকে তাদের শরীক কিংবা

জন্য কেউ খণ্ডন করতে পারে না ) এবং (যদি তারা কিছু সময়ও পায়, তাতে কি ) তিনি 🔿 খুব দ্রুত হিসাব গ্রহণকারী। (সময় আসার অপেক্ষা মায়। এরপর তৎক্ষণাৎ প্রতিশ্রুত সাজা গুরু হয়ে যাবে ) এবং ( এরা যে রসূল-পীড়ন কিংবা ইসলামকে হেয় প্রতিপন্ন করার ক্লাজে নানা রকম করাকৌখল অবলম্বন করছে, এতে কিছু আসে যায় না। সেমতে তাদের ) পূর্বে যারা ( কাফির ) ছিল. তারা ( ও এসব উদ্দেশ্য সিদ্ধির জন্য ) বড় বড় চক্রান্ত করেছে। অতএব ( কিছুই হয়নি । কেননা ) আসল কলাকৌশল তো আল্লাহ্ তা'আলারই । (,তাঁর সামনে কারও কলাকৌশল চলে না। তাই আল্লাহ্ তাদের কলাকৌশল ব্যর্থ করে দিয়েছেন।) এবং প্রত্যেক ব্যক্তি যা কিছু করে, তিনি সব জানেন। ( এরপর সময়মত তাকে শান্তি দেন ) এবং ( এমনিভাবে কাফিরদের কাজ-কর্মও তিনি সব জানেন। আতএব ) কাফিররা সত্বরই জানতে পারবে যে, এ জগতে সুপরিণাম কার ডাগে রয়েছে ? ( তাদের না মুসলমানদের ? অর্থাৎ সত্বরই তারা স্বীয় মন্দ পরিণাম ও কর্মের শান্তি জানতে পারবে।) এবং কাফিররা (এসব শান্তি বিস্মৃত হয়ে) বলেঃ (নাউযুবিল্লাহ) আপনি পয়গন্বর নন। আপনি বলে দিনঃ (তোমাদের অর্থহীন অস্বীক্ষারে কি হয়) আমার ও তোমাদের মধ্যে (আমার নবুয়ত সম্পর্কে) আল্লাহ্ তা'আলা এবং ঐ ব্যক্তি, যার কাছে ( ঐশী ) গ্রন্থের জান আছে ( যাতে আমার নবুয়তের সত্যায়ন আছে ) প্রকৃষ্ট সাক্ষী। ( অর্থাৎ কিতাবী সম্পুদায়ের ঐসব আলিম, যারা ন্যায়-পরায়ণ ছিলেন এবং নবুয়তের ভবিষ্যদ্রাণী দেখে বিশ্বাস স্থাপন করেছিলেন। উদ্দেশ্য এই যে, আমার নবুয়তের দুটি প্রমাণ আছে ঃ যুক্তিগত ও ইতিহাসগত। যুক্তিগত প্রমাণ এই যে, আরাহ্তা'আলা আমাকে নবুয়তের প্রমাণ হিসাবে মু'জিয়া দান করেছেন। আরাহ্ তা'আলার সাক্ষী হওয়ার অর্থ তাই । ইতিহাসগত প্রমাণ এই যে, পূর্ববর্তী ঐশী গ্রন্থসমূহে এর সংবাদ বিদ্যমান রয়েছে। বিশ্বাস না হলে ন্যায়পরায়ণ আলিমদের কাছে জিজেস ফর। 🗉 তারা প্রকাশ করে দেবেন । অতএব. যুক্তিগত ও ইতিহাসগত প্রম্যুণাদি সত্ত্বেও নবুয়ত অস্বীকার করা দুর্ভাগ্য বৈ কিছু নয়। কোন বৃদ্ধিমানের এ ব্যাপারে সন্দেই হওয়া উচিত নয়। )

### আনুষ্ঠিক ভাতব্য বিষয়

নবী-রসূল সম্পর্কে কাফির ও মুশরিকদের একটি সাধারণ ধারণা ছিল এই যে, তাদের মানুষ ছাড়া জন্য কোন সৃষ্টজীব যেমন ফেরেশতা হওয়া দরকার। ফলে সাধারণ মানুষের দৃষ্টিতে তাদের শ্রেষ্ঠত্ব বিতর্কের উধের্ব থাকবে। কোরআন পাক তাদের এ দ্রান্ত ধারণার জওয়াব একাধিক আয়াতে দিয়ে বলেছে যে, তোমরা নবুয়ত-রিসালতের হুরুপ ও রহসাই বোঝনি। ফলে এ ধরনের কল্পনায় মেতে উঠিছ। রসূলকে আল্লাহ্ তা'আলা একটি আদর্শ হিসাবে প্রেরণ করেন, যাতে উম্মতের সবাই তাঁর অনুসরণ করে এবং তাঁর মতই কাজকর্ম ও চরিষ্ণ শিক্ষা করে। বলা বাহল্য, মানুষ তার হাজাতীয় মানুষেরই অনুসরণ করতে পারে। স্বজাতীয় নয়---এরাপ কোন অমানবের অনুসরণ করা মানুষের পক্ষে সন্তব-পর নয়। উদাহরণত ফেরেশতার ক্ষুধা নেই, পিপাসা নেই এবং মানসিক প্রবৃত্তির সাথেও তার কোন সম্পর্ক নেই। তার নিদ্রা আসে না এবং গৃহেরও প্রয়োজন নেই। এমতাবন্থায় মানুষকে তার অনুসরণের নির্দেশ দেওয়া হলে তা সাধ্যাতীত কাজের নির্দেশ হয়ে যেত। এখানেও মুশরিকদের পক্ষ থেকে এ আপত্তিই উত্থাসিত হল। বিশেষ করে রস্লুল্লাহ

(সা)-র বহু বিবাহ থেকে তাদের এ সন্দেহ আরও বেড়ে গেল। এর জওয়াব প্রথম আয়াতের বাক্যগুলোতে দেওয়া হয়েছে যে, এক অথবা একাধিক বিবাহ করা এবং জী-পুর পরিজন বিশিল্ট হওয়াকে তোমরা কোন্ প্রমাণের ভিত্তিতে নবুয়ত ও রিসালতের পরিপন্থী মনে করে নিয়েছ ? হলিটর আদিকাল থেকেই আল্লাহ্ তা'আলার চিরন্তন রীতি এই যে, তিনি পয়গম্বরদেরকে পরিবার-পরিজন বিশিল্ট করেছেন। আনেক পয়গম্বর অতিক্রান্ড হয়েছেন এবং তাদের মধ্যে অনেকের নবুয়তের প্রবন্ধা তোমরাও। তাদের সবাই একাধিক পত্নীর অধিকারী ছিলেন এবং তাদের সন্তানাদিও ছিল। অতএব একে নবুয়ত, রিসালাত অথবা সাধুতা ও ওলী হওয়ার খেলাফ মনে করা মূর্খতা বৈ নয়।

সহীহ্ বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে রাস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ আমি তো রোমাও রাখি এবং রোষা ছাড়াও থাকি ; ( অর্থাৎ আমি এমন নই যে, সব সময়ই রোষা রাখব)। তিনি আরও বলেন ঃ আমি রাটিতে নিদ্রাও যাই এবং নামাযের জন্য দণ্ডায়মানও হই ; ( অর্থাৎ এমন নই যে, সারা রাত কেবল নামাযই পড়ব)। এবং মাংসও ভক্ষণ করি এবং নারীদেরকে বিবাহও করি। যে ব্যক্তি আমার এ সুন্নতকে আপত্তিকর মনে করে, সে মুসলমান নয়।

ه अधार कान त्र लात ها كَلَنَ لِرَسُولِ أَنْ يَبًّا تِي بِأَيَّة إِ لَا بِا ذَن نِ اللهُ

ক্ষমতা নেই যে, সে আল্লাহ্র নির্দেশ ছাড়া একটি আয়াতও নিজে আনতে পারে।

কাফির ও মুশরিকরা সদাসর্বদা যেসব দাবী পয়গম্বরদের সামনে করে এসেছে এবং রস্লুল্লাহ্ (সা)-র সামনেও সমসাময়িক মুশরিকরা যে সব দাবী করেছে, তন্মধো দুটি দাবী ছিল অত্যন্ত ব্যাপক। এক. আল্লাহ্র কিতাবে আমাদের অভিপ্রায় অনুযায়ী বিধি-বিধান অবতীর্ণ হোক। যেমন সূরা ইউনুসে তাদের এ আবেদন উল্লিখিত আছে যে. মেন্দ্র হিল্ল আবেদন উল্লিখিত আছে যে. মিন্দ্র এতি আপনি বর্তমান কোরআনের পরিবর্তে সম্পূর্ণ ভিন্ন কোরআন আনুন, যাতে আমাদের প্রতিমাসমূহের উপাসনা নিষিদ্ধ করা না হয়

অথবা আপনি নিজেই এর আনীত বিধি-বিধান পরিবর্তন করে দিন---আযাবের জায়গায় রহমত এবং হারামের জায়গায় হালাল করে দিন ।

দুই পয়গম্বরদের সুস্পণ্ট মু'জিয়া দেখা সত্ত্বেও নতুন নতুন মু'জিয়া দাবী করে বলাযে, অমুক ধরনের মু'জিয়া দেখালে আমরা মুসলমান হয়ে যাব। কোরআন পাকের উপরোজ বাক্যে **৬ঁ া** শব্দ দ্বারা উভয় অর্থই হতে পারে। কারণ কোরআনের পরিডায়ায় কোরআনের আয়াতকেও আয়াত বলা হয় এবং মু'জিযাকেও। এ কারণেই 'এ আয়াত' শব্দের ব্যাখ্যায় কোন কোন তফসীরবিদ কোরআনী আয়াত অর্থ ধরে উদ্দেশা এরাপ ব্যক্ত করেছেন যে, কোন পয়গহরের এরাপ ক্ষমতা নেই যে, নিজের পক্ষ থেকে কোন আয়াত তৈরী করে নেবেন। কেউ কেউ এ আয়াতের অর্থ মু'জিযা ধরে ব্যাখ্যা করেছেন যে, কোন রসূল ও নবীকে আয়াহ্ তো'আলা এরাপ ক্ষমতা দেননি যে, যখন ইব্ছা, যে ধরনের

ইচ্ছা মু'জিষা প্রকাশ করেন। তফসীর রুহুল মা'আনীতে বলা হয়েছে, ) 🚓 р 🛩 এর ফায়দা অনুযায়ী এখানে উভয়বিধ অর্থ হতে পারে এবং উভয় তফসীর বিশুদ্ধ হতে পারে।

এদিক দিয়ে আলোচ্য আয়াতের সার বিষয়বন্ত এই যে, আমার রসূলের কাছে কোরআনী আয়াত পরিবর্তন করার দাবী অন্যায় ও ব্রান্ত। আমি কোন রসূলকে এরুপ ক্ষমতা দেইনি। এমনিভাবে কোন বিশেষ ধরনের মু'জিষা দাবী করাও নবুয়তের স্বরুপ সম্পর্কে অন্ততার পরিচায়ক। কেননা, কোন নবী ও রসূলের এরাপ ক্ষমতা থাকে না যে, লোকদের খাহেশ অনুযায়ী মু'জিয়া প্রদর্শন করবেন।

يكل اجل كتل، এখানে اجل عندي এখনে عند معالم المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع الم المرابع والمرابع المرابع مرابع المرابع المراب مرابع المرابع مرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع المرابع الم مرابع ا

এমনিভাবে একথাও লিখিত আছে যে, অমুক ষুগে অমুক পয়গম্বরের প্রতি কি ওহী এবং কি কি বিধি-বিধান অবতীর্ণ হবে। কেননা, প্রত্যেক যুগ ও প্রত্যেক জাতির উপযোগী বিধি-বিধান আসতে থাকাই যুক্তিসঙ্গত ও ন্যায়ানুগ। আরও লিখিত আছে যে, অমুক পয়গম্বর দ্বারা অমুক সময়ে এই এই মু'জিযা প্রকাশ পাবে।

তাই রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে এরপ দাবী করা যে, অমুক ধরনের বিধি-বিধান পরিবর্তন করান অথবা অমুক ধরনের মু'জিযা দেখান---এটি একটি হঠকারিতাপূর্ণ ও রান্ত দাবী, যা রিসালত ও নবুয়তের স্বরূপ সম্পর্কে অভতার ওপর ডিউিশীল ।

ام الكتاب محاله يَمْهوا اللهُ مَايَشًاءُ وَيَتْبَتْ وَعَدَدًامًا لَكَتَابٍ

এর শাব্দিক অর্থ মূলগ্রন্থ । এতে লওহে মাহ্ফুয বোঝানো হয়েছে, যাতে কোনরাপ পরিবর্তন-পরিবর্ধন হতে পারে না ।

আয়াতের অর্থ এই যে, আঞ্চাহ্ তা'আলা খ্রীয় অপার শক্তি ও অসীম রহস্য জ্ঞান দ্বারা যে বিষয়কে ইচ্ছা নিশ্চিহ্ণ করে দেন এবং যে বিষয়কে ইচ্ছা বহাল ও বিদ্যমান রাখেন। এরপর যা কিছু হয়, তা আল্লাহ্র কাছে সংরক্ষিত থাকে। এর উপর কারও কোন ক্ষমতা চলে না এবং তাতে হ্রাসর্দ্ধিও হতে পারে না।

তফসীরবিদদের মধ্যে সায়ীদ ইবনে জারীর, কাতাদাহ প্রমুখ এ আয়াতটিকেও আহকাম ও বিধি-বিধানের নসখ্তথা রহিতকেরণ বিষয়ের সাথে সম্পর্কযুক্ত সাবাস্ত করেছেন। তাঁদের মতে আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যেক যুগ ও প্রত্যেক জাতির জন্য বিভিন্ন পয়গম্বরের মাধ্যমে স্বীয় গ্রন্থ নাযিল করেন। এসব গ্রন্থে যেসব বিধি-বিধান ও করোয়েষ বণিত হয়, সেগুলো চিরন্থায়ী ও সর্বকালে প্রযোজ্য থাকা জর্জরী নয়; বরং জাতিসমূহের অবস্থা ও যুগের পরিবর্তনের সাথে মিল রেখে রহস্যজ্ঞানের মাধ্যমে তিনি যেসব বিধান মিটিয়ে দিতে চান, সেগুলো মিটিয়ে দেন এবং যেগুলো বাকী রাখতে চান সেগুলো বাকী রাখেন। এবং মূল গ্রন্থ সর্বাবস্থায় তাঁর কাছে সংরক্ষিত থাকে। তাতে পূর্বেই লিখিত আছে যে, অমুক জাতির জন্য নাযিলরুত অমুক বিধানটি একটি বিশেষ মেয়াদের জন্য অথবা বিশেষ অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে ধার্যকৃত হয়েছে। সেই মেয়াদ উত্তীর্ণ হয়ে গেলে কিংবা অবস্থা পরিবর্তিত হয়ে গেলে বিধানটিও পরিবর্তিত হয়ে যাবে। মূলগ্রছে এর মেয়াদ নির্ধারণের সাথে সাথে একথাও লিপিবন্ধ আছে যে, এ বিধানটি পরিবর্তন করে তার স্থলে কোন্ বিধান আনয়ন করা হবে।

এ থেকে এ সন্দেহও দৃরীভূত হয়ে গেল যে, আল্লাহ্র বিধান কোন সময়ই রহিত না হওয়া উচিত। কারণ, কোন বিধান জারি করার পর তা রহিত করে দিলে বোঝা যায় যে, বিধানদাতা পরিস্থিতি সম্পর্কে সম্যক ভাত ছিলেন না। তাই পরিস্থিতি দেখার পর বিধানটি পরিবর্তন করা হয়েছে। বলা বাহল্য, আল্লাহ্র শান এর অনেক উধ্বে। কোন বিষয় তাঁর ভানের বাইরে নেই। উপরোক্ত বক্তব্য থেকে জানা গেল যে, যে নির্দেশটি রহিত করা হয়, সে সম্পর্কে আল্লাহ্ পূর্ব থেকেই জানেন যে, এ বিধান মান্ত এতদিনের জন্য জারি করা হয়েছে; এরপর পরিবর্তন করা হবে। উদাহরণত রোগীর অবস্থা দেখে ডান্ডার অথবা হাকীম তখনকার অবস্থার উপযোগী কোন ওষুধ মনোনীত করেন এবং তিনি জানেন যে, এ ওষুধের এই ক্রিয়া হবে। এরপর এই ওষুধ পরিবর্তন করে অন্য ওষ্ধ দেওয়া হবে। মোটকথা, এই তফ্লসীর অনুযায়ী আয়াতে 'মিটানো' ও 'বাকী রাখার' অর্থ বিধানাবলীকে রহিত করা ও অব্যাহত রাখা।

সুফীয়ান সওরী, ওয়াকী প্রমুখ তফসীরবিদ হযরত ইবনে আব্বাস (রা) থেকে এ আয়াতের ডিম্ন তফসীর বর্ণনা করেছেন। তাতে আয়াতের বিষয়বস্তকে ডাগ্যলিপির সাথে সম্পর্কযুক্ত সাব্যস্ত করা হয়েছে। আয়াতের অর্থ এরাপ বর্ণনা করা হয়েছে যে, কোরআন ও হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী স্প্টজীবের ডাগ্য তথা প্রত্যেক ব্যক্তির বয়স, সারা জীবনের রিষিক, সুখ কিংবা বিপদ এবং এসব বিষয়ের পরিণাম আল্লাহ্ তা'আলা সূচনালগ্নে স্পিটর পূর্বেই লিপিবদ্ধ করে রেখেছেন। অতঃপর সন্তান জন্মগ্রহণের সময় ফেরেশতাদেরকেও লিখিয়ে দেওয়া হয় এবং প্রতি বছর শবে কদরে এ বছরের ব্যাপারাদির তালিকা ফেরেশ-তাদেরকে সোপর্দ করা হয়।

মোট কথা এই যে, প্রত্যেক স্থল্টজীবের বয়স, রিযিক, গতিবিধি ইত্যাদি সব নির্ধারিত ও লিপিবদ্ধ। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা এ ভাগ্যলিপি থেকে যতটুকু ইচ্ছা নিশ্চিহ্ন করে দেন এবং যতটুকু ইচ্ছা বহাল রাখেন। مُنْدَ لا أُمْ الْكَتَابِ এবং যতটুকু ইচ্ছা বহাল রাখেন। مُنْدَ لا أُمْ الْكَتَابِ এবং যতটুকু ইচ্ছা বহাল রাখেন। এবং বহাল রাখার পর যে মূলগ্রন্থ অবশেষে কার্যকর হয়. তা আল্লাহ্র কাছে রয়েছে। এতে কোন পরিবর্তন হতে পারে না।

বিষয়টি ব্যাখ্যা সাপেরু। অনেক সহীহ হাদীস থেকে জানা যায় যে, কোন কোন কর্মের দরুন মানুষের বয়স ও রিযিক রন্ধি পায় এবং কোন কোন কর্মের দরুন হ্রাস পায়।

সহীহ বুখারীতে আছে, আন্দ্রীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা বয়স রদ্ধির কারণ হয়ে থাকে। মসনদ-আহমদের রেওয়ায়েতে আছে, মানুষ মাঝে মাঝে এমন গোনাহ করে, যার কারণে তাকে রিষিক থেকে বঞ্চিত করে দেওয়া হয়। পিতামাতার সেবা-যত্ন ও আনুগত্যের কারণে বয়স রদ্ধি পায়। দোয়া ব্যতীত কোন বস্তু তকদীর খণ্ডন করতে পারে না।

এসব রেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ্ তা'আলা কারও ভাগ্যলিপিতে যে বয়স, রিমিক ইত্যাদি লিখে দিয়েছেন, তা কোন কোন কর্মের দরুন কম অথবা বেশী হতে পারে এবং দোয়ার কারণেও তা পরিবতিত হতে পারে ।

আলোচা আয়াতে এ বিষয়বস্তুটিই এডাবে বণিত হয়েছে যে, ডাগ্যলিপিতে বয়স, রিষিক বিপদ অথবা সুখ ইত্যাদিতে কোন কর্ম অথবা দোয়ার কারণে যে পরিবর্তন হয়, তা ঐ ডাগ্য-লিপিতে হয়, যা ফেরেশতাদের হাতে অথবা জানে থাকে। এতে কোন সময় কোন নির্দেশ বিশেষ শর্তের সাথে সংযুক্ত থাকে। শর্তটি পাওয়া না গেলে নির্দেশটিও বাকী থাকে না। এ শর্তটি কোন সময় লিখিত আকারে ফেরেশতাদের জানে থাকে এবং কোন সময় অলিখিত আফারে ঙধু আল্লাহ্ তা'আলার জানে থাকে। ফলে নির্দেশটি যখন পরিবর্তন করা হয়, তখন সবাই কিম্ময় হতবাক হয়ে যায়। এ ডাগ্যকে 'মুআল্লাক' ( ঝুলন্ড ) বলা হয়। আলোচ্য আয়াতের বর্ণনা অনুযায়ী এতে 'মিটানো' ও 'বাকী রাখা'র কাজ অব্যাহত থাকে। কিন্দু আয়াতে শেষ বাক্য স্থিতি ভাগ্য আছে, যা মূল গ্রন্থে লিখিত অবস্থায় আল্লাহ্ তা'আলার কারে ছে লিখিত অবস্থায় আল্লাহ্ তা'আলার জন্যে ছে লিখিত অবস্থায় আল্লাহ্ তা'আলার কারে হে হিন্দু আয়াতে শেষ বাক্য ব্য আলাহ্ তা'আলার জনোর জন্যে গ্রে লিখিত অবস্থায় আল্লাহ্ তা'আলার কাছে রয়েছে। তা একমাত্র আল্লাহ্ তা'আলার জানার জন্যাহ্য এজে ঐসব বিধান লিখিত হয়, যে-গুলো কর্ম ও দোয়ার শর্তের পর সর্বশেষ ফলাফল হয়ে থাকে। এ জন্যই এটা মিটানো ও বহাল রাখা এবং হ্লাস-রদ্ধি থেকে সম্পূর্ণ মুক্ত।

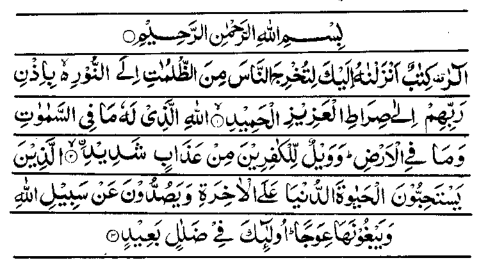
अ आवाल ... - وَ أَنْ مَا نُو يَنْكَ بَعْضَ الَّذِي فَعَدِ هُمْ أَ وَنَتَوَ فَيَنْكَ

রসূলুয়াহ (সা)-কে সাম্ত্রনা দেওয়ার জন্য বলা হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা আপনার সাথে ওয়াদা করেছেন যে, ইসলাম চূড়ান্ত বিজয় লাভ করবে এবং কুফর ও কাফিররা অপমানিত ও লাঞ্ছিত হবে। আল্লাহ্র এ ওয়াদা অবশ্যই পূর্ণ হবে। কিন্তু আপনি এরাপ চিন্তা করবেন না যে, এ বিজয় কবে হবে। সম্ভবত আপনার জীবদ্দশাতেই হবে এবং এটাও সন্তব যে, আপনার ওফাতের পরে হবে। আপনার মানসিক প্রশান্তির জন্য তো এটাই যথেণ্ট যে, আপনি অহরহ দেখছেন, আমি কাফিরদের ভূখণ্ড চতুদিক থেকে সংকুচিত করে দিল্ছি অর্থাৎ এসব দিক মুসলমানদের অধিকারভুক্ত হয়ে যাচ্ছে। ফলে তাদের অধিরুত এলাকা হাস পাচ্ছে। এভাবে একদিন এ বিজয় চূড়ান্ত রাপ লাভ করবে। নির্দেশ আল্লাহ্র হাতেই। তার নির্দেশ খণ্ডনকারী কেন্ট নেই। তিনি দ্রুত হিসাব গ্রহণকারী।

سورة إبراهيه

# সরু। ইবরাহীস

মক্লায় অবতীৰ্ণ ঃ ৫২ আয়াত ঃ ৭ রুকূ



#### পরম করুণাময় ও দয়ালু আলাহ্র নামে ওরু।

(১) আলিফ-লাম-রা; এটি একটি গ্রন্থ, যা আমি আপনার প্রতি নাযিল করেছি----যাতে আপনি মানুষকে অন্ধকার থেকে আলোর দিকে বের করে আনেন---পরাক্রান্ত, প্রশংসার যোগ্য পালনকর্তার নির্দেশে তাঁরই পথের দিকে। (২) তিনি আল্লাহ্; যিনি নডোমণ্ডল ও ডূ-মণ্ডলের সব কিছুর মালিক। কাফিরদের জন্য বিপদ রয়েছে, কঠোর আযাব; (৩) যারা পরকালের চাইতে পাথিব জীবনকে পছন্দ করে; আল্লাহ্র পথে বাধা দান করে এবং তাতে বক্লতা অন্বেষণ করে, তারা পথ ডুলে দুরে পড়ে আছে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আলিফ-লাম-রা: ( এর অর্থ তো আল্লাহ্ তা'আলাই জানেন ); এটি (কোরআন) একটি গ্রন্থ, যা আমি আপনার প্রতি নাযিল করেছি, যাতে আপনি ( এর সাহায্যে) সব মানুষকে তাদের পালনকর্তার নির্দেশে ( প্রচার পর্যায়ে কুফরের ) অন্ধকার থেকে বের করে ( ঈমান ও হিদায়তের ) আলোর দিকে ( অর্থাৎ ) পরাক্লান্ত, প্রশংসিত সত্তার পথের দিকে আনয়ন করেন ( আলোর দিকে আনার অর্থ হচ্ছে আলোর পথ বলে দেওয়া)। যিনি এমন আল্লাহ্যে,

### স্রা ইবরাহীম

নভোমন্তরে যা আছে এবং ভূমগুলে যা আছে, তিনি সেসবের মালিক এবং ( যখন এ গ্রন্থ আল্লাহ্র পথ বলে দেয়, তখন ) বড় পরিতাপ অর্ধাৎ কঠোর শান্তি কাফিরদের জন্য, যারা ( এ পথ নিজেরা তো কবূল করেই না ; বরং ) পাথিব জীবনকে পরকালের উপর অগ্রাধিকার দেয়, ( ফলে ধর্মের অন্বেষণ করে না ) এবং ( অন্যদেরকেও এ পথ অবলম্বন করতে দেয় না, বরং ) আল্লাহ্র এ ( উল্লিখিত ) পথে বাধাদান করে এবং তাতে বক্রতা ( অর্থাৎ নানাবিধ সন্দেহ ) অন্বেষণ করে ( যন্দ্বারা অন্যদেরকে পথর্রস্ট করতে পারে ) । তারা খুব দূরবর্তী পথরস্টতায় পতিত আছে । ( অর্থাৎ এ পথন্ত্রস্টতা সত্য থেকে অনেক দূরবর্তী ) ।

### আনুযরিক ভাতব্য বিষয়

সূরা ও তার বিষয়বন্তু ঃ এটা কোরআন পাকের চতুর্দশতম সূরা---'সূরা ইবরাহীম'। এটা মক্লায় হিজরতের পূর্বে অবতীর্ণ হয়েছে। কতিপয় আয়াত সম্পর্কে মতডেদ আছে যে, মক্লায় হিজরতের পূর্বে অবতীর্ণ, না মদীনায় অবতীর্ণ।

এ সূরার গুরুতে রিসালাত, নবুয়ত ও এসবের কিছু বৈশিষ্ট্য বর্লিত হয়েছে । এ প্রসঙ্গে হযরত ইবরাহীম (আ)-এর কাহিনী বর্ণনা হয়েছে এবং এর সাথে মিল রেখেই সুরার নাম 'সূরা ইবরাহীম' রাখা হয়েছে ।

السرعة عتابة أنْزَلْنَالاً إِلَيْكَ لِتَعْثَرِجَ النَّاسَ مِنَ الظَّلَمَاتِ إِلَى النَّوْرِ بِإِذْنِ رَبِّهِمْ

এগুলো খণ্ড অক্ষর। এগুলোর তাৎপর্য সম্পর্কে বারবার বলা হয়েছে। এ সম্পর্কে পূর্ববর্তী মনীমীদের অনুস্ত পন্থাই হচ্ছে সব চাইতে নির্মান ও বচ্ছ অর্থাৎ এরাপ বিশ্বাস রাখা যে, এ সবের যা অর্থ, তা সত্য। এগুলোর অর্থ কি, সে ব্যাপারে খোঁজাখুঁজি সমীচীন নয়।

نَا س ١٢٢٩ لِتُشْرِجَ النَّا سَ مِنَ الظُّلُمَا تِ الَّى النَّوْرِ بِا ذَنِ رَبَّهِمُ

# তফসীরে মা'আরেফুল-কোরআন ॥ পঞ্চম খণ্ড

শব্দের অর্থ সাধারণ মানুষ। এতে বর্তমান ও ভবিষ্যৎ সকল যুগের মানুষই বোঝান শব্দটি ظلمة এর বছবচন। এর অর্থ অক্ষকার। এখানে হয়েছে ৷ বলে কুষ্ণর শিরক ও মন্দকর্মের অঙ্কাকারসমূহ এবং 🤰 站 বলে ঈমানের ظلمات আলো বোঝান হয়েছে। এজন্যই ظلمات শব্দটির বহুবচন ব্যবহার করা হয়েছে। কেননা কুফর ও শিরকের প্রকার অনেক। এমনিডাবে মন্দ কর্মের সংখ্যাও গণনার বাইরে। পক্ষা-ৰুৱে نور শব্দটি এফবচনে আনা হয়েছে। কেননা, ঈমান ও সত্য এফ। আয়াতের অর্থ এই যে, আমি এ গ্রন্থ এজন্য আপনার প্রতি অবতীর্ণ করেছি, যাতে আপনি এর সাহায্যে বিশ্বের মানুষকে কুষ্ণর, শিরক ও মন্দ কর্মের অঙ্ককার থেকে মুক্তি দিয়ে তাদের পালনক্তার আদেশক্রমে ঈমান ও সত্যের আলোর দিকে আনয়ন করেন । এখানে শব্দটি ړې প্রয়োগ করার মধ্যে ইঙ্গিত পাওয়া যায় যে, গ্রন্থ ও পয়গম্বরের সাহায্যে সবঁ ভরের মানুষকে অঙ্ককার থেকে মুক্তি দেওয়া----আলাহ্ তা'আলার এ অনুগ্রহের একমায় কারণ হচ্ছে ঐ কৃপা ও মেহেরবাণী, যা মানব জাতির অঙ্টা ও প্রভু প্রতিপালকত্বের কারণে মানবজাতির প্রতি নিয়োজিত করে রেখেছেন । নতুবা আল্লাহ্ তা'আলার্ যি¤মায় না কারও কোন পাওনা আছে এবং না কারও জোর তাঁর উপর চলে ।

হিদায়ত গুধু আল্লাহ্র কাজ : আলোচ্য আয়াতে অন্ধকার থেকে মুক্তি দিয়ে আলোর দিকে আনয়ন করাকে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাজ আখ্যা দেওয়া হয়েছে। অথচ হিদায়ত দান করা প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ্ তা'আলারই কাজ ; যেমন অন্য আয়াতে বলা হয়েছে ঃ

বিধান ও নির্দেশ । এ আয়াত থেকে জানা গেল যে, মানবজাতিকে মন্দ কর্মের অন্ধকার থেকে বের করা এবং আলোর মধ্যে আনয়ন করার একমান্ন উপায় এবং মানব ও মানবতাকে ইহকাল ও পরকালে ধ্বংসের কবল থেকে মুক্তি দেওয়ার একমান্ন পথ হচ্ছে কোরআন পাক। মানুষ যতই এর নিকটবতী হবে, ততই তারা ইহকালেও সুখ-শান্তি নিরা-পত্তা ও মনস্তল্টি লাভ করবে এবং পরকালেও সাফল্য ও কামিয়াবি অর্জন করবে। পক্ষান্তরে তারা যতই এ থেকে দুরে সরে পড়বে, ততই উভয় জাহানের দুঃখ ক্ষতি, আপদ-বিপদ ও স্বিহ্নতার গহন্র পাতত হবে।

আয়াতের ভাষায় এ-কথা ব্যক্ত করা হয়নি যে, রসূলুয়াহ (সা) কোরআনের সাহায্যে কিভাবে মানুষকে অন্ধকার থেকে মুক্তি দিয়ে আলোর মধ্যে আনয়ন করবেন। কিন্ত এতটুকু অজানা নয় যে, কোন গ্রন্থের সাহাযো ফোন জাতিকে সংশোধন করার উপায় হচ্ছে গ্রন্থের শিক্ষা ও নির্দেশসমূহকে জাতির মধ্যে ছড়িয়ে দেওয়া এবং তাদেরকে এর অনুসারী করা।

কোরজান পাকের তিলাওয়াত একটি খতর লক্ষ্য ঃ কিন্তু কোরআন পাকের আরও একটি বৈশিল্ট্য এই যে, এর তিলাওয়াত অর্থাৎ অর্থ হাদয়ঙ্গম না করে গুধু শব্দাবলী পাঠ করাও মানুষের মনে যথেপ্ট প্রভাব বিস্তার করে এবং তাদেরকে মন্দ কাজ থেফে বিরত থাকতে সাহায্য করে। কমপক্ষে কুফর ও শিরকের যত মনোমুগ্ধকর জালই হোক, কোর-আন তিল্লাওয়াতকারী অর্থ না বুঝলেও এ জালে আবদ্ধ হতে পারে না। হিন্দুদের ডদ্ধি সংগঠন আন্দোলনের সময় এটা প্রত্যক্ষ করা হয়েছে যে, তাদের জালে এমন কিছু সংখ্যক মুসলমানই মাত্র আবদ্ধ হয়েছিল, যারা কোরআন তিলাওয়াতেও অজ ছিল। আজকাল খুগ্টান মিশনারীরা প্রত্যেকটি মুসলিম অধ্যুষিত এলাকায় নানা ধরনের প্রলোডন ও সেবা প্রদানের জাল নিয়ে ঘোরাফেরা করে। কিন্তু ওদের প্রভাব শুধুমাত্র এমন পরিবারের উপরই পড়ে যারা মূর্খতার কারণে অথবা নব্যশিক্ষার কুপ্রভাবে কোরআন তিলাওয়াত থেকেও গাফিল।

সম্ভবত এই তাত্ত্বিক প্রভাবের দিকে ইঙ্গিত করার জন্য কোরআন পাকে যেখানে রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে প্রেরণ করার উদ্দেশ্যাবলী বর্ণনা করা হয়েছে, সেখানে অর্থ শিক্ষাদানের পূর্বে তিলাওয়াতকে পৃথকডাবে উল্লেখ করা হয়েছে । বলা হয়েছে ঃ

عاناه ..... يُتَلُوا مَلَيْهِم أَيَا تَه وَيَزَ نَيْهُم وَ يَعَلَّمُهُم ا لَكَتَا بَ وَ ا لَحَكَمَةً

রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে তিনটি কাজের জন্য প্রেরণ ফরা হয়েছে । এক. কোরআন পাকের তিলাওয়াত। বলা বাহল্য, তিলাওয়াত শব্দের সাথে সম্পৃক্ত। অর্থ বোঝা হয়---তিলাওয়াত করা হয় না। দুই. মানুষকে মন্দ কাজকর্ম থেকে পবিত্র করা। তিন. কোরআন পাক ও হিক্ষমত অর্থাৎ সুন্নাহ্র শিক্ষা দান করা।

মোট কথা, কোরআন এমন একটি হিদায়তনামা, যার অর্থ বুঝে তদনুযায়ী কাজ করার মূল লক্ষ্য ছাড়াও মানব জীবনের সংশোধনে এর ক্রিয়াশীল হওয়াও সুস্পষ্ট , এতদ-সংগে এর শব্দাবলী তিলাওয়াত করাতেও অজাতভাবে মানব মনের সংশোধনে প্রডাব বিস্তার করে।

এ আমাতে আল্লাহ্র নির্দেশক্রমে অন্ধকার থেকে আলোর দিকে বের করে আনার কাজকে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র সাথে সম্বন্ধযুক্ত করে একথাও বলে দেওয়া হয়েছে যে, যদিও হিদায়ত হুল্টি করা গ্রন্থতপক্ষে আল্লাহ্ তা'আলার কাজ। কিন্তু রসূলুল্লাহ্ (সা)-র মধ্যস্থতা ব্যতিরেকে এটা অর্জন করা যায় না। কোরআনের অর্থ ও ব্যাখ্যাও তাই গ্রহণযোগ্য, যা রসূলুল্লাহ্ (সা) স্বীয় উক্তি ও কর্ম দ্বারা ব্যক্ত করেছেন। এর বিপরীত ব্যাখ্যা গ্রহণযোগ্য নয়।

إِلَى صَراط الْعَزِيْزِ الْحَمْيَدِ- اللهِ أَلَدْ ثَى لَكُمَ مَا فِي السَّمَا وَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ

----এ আয়াতের গুরুতে যে অজ্বকার ও আলোর উল্লেখ করা হয়েছিল, বলা বাহুল্য, তা ঐ অঙ্ককার ও আলো নয়, যা সাধারণ দৃল্টিতে দেখা যায়। তাই তা ফুটিয়ে তোলার জন্য এ বাক্যে বলা হয়েছে যে, ঐ আলো হচ্ছে আল্লাহ্র পথ। এই পথে যারা চলে, তারা অন্ধকারে চলাচলকারীর অনুরূপ পথয়ান্ত হয় না, হোঁচট খায় না এবং গন্তব্যস্থলে পৌঁছতে বিফল মনো-রথ হয় না। আল্লাহ্র পথ বলে ঐ পথ বোঝান হয়েছে, যেপথে চলে মানুষ আল্লাহ্ পর্যন্ত পৌঁছতে পারে এবং তাঁর সন্তুল্টির মর্যাদা অর্জন করতে পারে।

এ হলে আলাহ্ শব্দটি পরে এবং তাঁর আগে তাঁর দু'টি গুণবাচক নাম رُجْرُ خُرْرُ ৬ ২৯০ উল্লেখ করা হয়েছে । رُجْرُ শব্দের অর্থ শক্তিশালী ও পরাক্রান্ত এবং ২৫০ শব্দের অর্থ এ সন্তা, যিনি প্রশংসার যোগ্য । এ দু'টি গুণবাচক শব্দকে আসল নামের পূর্বে উল্লেখ করে ইন্সিত করা হয়েছে যে, এ পথ পথিককে যে সন্তার দিকে নিয়ে যায়, তিনি পরা-ক্রান্তও এবং প্রশংসার যোগ্যও ৷ ফলে এ পথের পথিক কোথাও হোঁচট খাবে না এবং তার প্রচেল্টা বিফলে যাবে না , বরং তাঁর গন্তব্যহলে পৌঁছা সুনিশ্চিত ৷ শর্ত এই যে, এ পথ ছাড়তে পারবে না ৷

আল্লাহ্ তা'আলার এ দু'টি ভণ আগে উল্লেখ করার পর বলা হয়েছে : أَ اللهُ أَلْذَى لَكُ

صافى السَّمَّا وَإِنَّ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ السَّمَا وَ إِنَّ وَمَا فِي ٱلْأَرْضِ

আগতিত হবে।

সারকথা ঃ আয়াতের সারমর্ম এই যে, সব মানুষকে অন্ধকার থেকে বের করে আল্লাহ্র পথের আলোতে আনার জন্য কোরআন অবতীর্ণ হয়েছে । কিন্তু যে হতভাগা কোরআনকেই অস্বীকার করে, সে নিজেই নিজেকে আযাবে নিক্ষেপ করে । কোরআন যে আল্লাহ্র কালাম. যারা এ বিষয়টিই স্বীকার করে না, তারা তো নিশ্চিতরূপেই উপরোজ সাব-ধান বাণীর লক্ষ্য, কিন্তু যারা বিশ্বাসের ক্ষেত্রে অস্বীকার করে না, তবে কার্যক্ষেত্রে কোরআনকে ত্যাগ করে বসেছে —-তিলাওয়াতের সাথেও কোন সম্পর্ক রাখে না এবং বোঝা ও তা মেনে চলার প্রতিও জক্ষেপ করে না, তারা মুসলমান হওয়া সত্ত্বেও সাবধান বাণীর আওতা থেকে সম্পূর্ণ মুন্ত নয় ।

### সূরা ইবরাহীম্

اَ لَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ الْحَلَّوةَ الدُّنْهَا عَلَى اللَّذِينَ يَسْتَحِبُّونَ عَنْ

سَبِيْنِ إِنَّهُ وَيَهْدُوْ أَهَا عَوَجًا ﴾ ولَتِكَ فِي هَلَا لِ بَعِيدُ ٥

এ আয়াতে কোরআনে অবিশ্বাসী কাফিরদের তিনটি অবন্থা বর্ণিত হয়েছে। এক. তারা পার্থিব জীবনকে পরকালের তুলনায় অধিক পছন্দ করে এবং অপ্রাধিকার দেয়। এজন্যই পার্থিব লাভ বা আরামের খাতিরে পরকালের ক্ষতি শ্বীকার করে নেয়। এতে তাদের রোগ নির্ণয়ের দিকে ইঙ্গিত ফরা হয়েছে যে, তারা কেন কোরআনের সুস্পট মু'জিয়া দেখা সম্বেও একে অস্বীক্ষার করে ? কারণ এই যে, দুনিয়ার বর্তমান জীবনের ডালবাসা তাদেরকে পরকালের ব্যাপারে অন্ধ করে রেখেছে। তাই তারা অন্ধকারকেই পছন্দ করে এবং আলোর দিকে আসার কোন আগ্রহ রাখে না।

দ্বিতীয় অবস্থা এই যে, তারা নিজেরা তো অঙ্ককারে থাকা পছন্দ করেই ; তদুপরি সর্বনাশের কথা এই যে, নিজেদের ভ্রান্তি ঢাকা দেওয়ার জন্য অন্যদেরফেও আলোর মহাসড়ক অর্থাৎ আল্লাহ্র পথে চলতে বাধা দান করে।

جا موجا - বাক্ষ্যে বর্ণিত হয়েছে। এর অর্থ দ্বিধ হতে পারে। এক. তারা

স্বীয় মন্দ বাসনাও মন্দ কর্মের কারণে এ চিন্ডায় মগ্ন থাকে যে, আল্লাহ্র উজ্জ্বলও সরল পথে কোন বরুতাও দোষ দৃষ্টিগোচর হলেই তারা আপত্তিও ডহুসিনা করার সুযোগ পাবে। ইবনে কাসীর এ অর্থই বর্ণনা করেছেন।

দুই. তারা এরাপ খোঁজাখুঁজিতে লেগে থাকে যে, আয়াহ্র পথে অর্থাৎ কোরআন ও হাদীসের কোন বিষয়বস্তু তাদের চিন্তাধারা ও মনোহুতির অনুকূলে পাওয়া খ্যয় কিনা, পাওয়া গেলে সেটাকে তারা নিজেদের সত্যতার প্রমাণ হিসাবে পেশ করতে পারবে, তফ্রসীরে-কুর-তুবীতে এ অর্থ গ্রহণ করা হয়েছে। আজকাল অসংখ্য পণ্ডিত ব্যক্তি এ ব্যাধিতে আক্রান্ত আছে। তারা মনে মনে একটি চিন্তাধারা কখনও দ্রান্তিবশত এবং কখনও বিজাতীয় প্রভাবে প্রভাবান্বিত হয়ে গড়ে নেয়। এরপর কোরআন ও হাদীসে এর সমর্থন তালাশ করে। কোথাও কোন শব্দ এ চিন্তাধারার অনুকূলে দৃষ্টিগোচর হলেই একে নিজেদের পক্ষ কোরারানী প্রমাণ মনে করে। অথচ এ কর্মপন্থাটি নীতিগতভাবেই য্রান্ত। কেননা, মু'মিনের কাজ হল নিজস্ব চিন্তাধারা ও মনোহন্ডি থেকে মুক্ত মন নিয়ে কোরআন ও হাদীসকে দেখা। এরপর এগুলো থেকে সুস্পষ্টভাবে যা প্রমাণিত হয়, সেটাকে নিজের মতবাদ সাব্যস্ত করা।

و لا تُکَ فَى فَلَا لَ بَعَيدُ ﴾ في فَلَا لَ بَعَيدُ ﴾ في فَلَا لَ بَعَيدُ

এ বাক্যে তাদেরই অশুভ পরিণতি উল্লেখ করা হয়েছে। এর সারমর্ম এই যে, তারা পথ-ষ্রচ্টতায় এত দূর পেঁ ছৈ গেছে যে, সেখান থেকে সৎ পথে ফিরে আসা তাদের পক্ষে কঠিন।

বিধান ও মাস'জালা ঃ তফসীরে কুরতুবীতে বলা হয়েছে, এ আয়াতে যদিও কাফির-দের এ তিনটি অবস্থা পরিষ্কারভাবে বর্ণনা করা হয়েছে এবং তাদেরই এ পরিণাম উল্লেখ করা হয়েছে যে, তারা পথদ্রস্টতায় অনেক দূরে চলে গেছে, কিন্তু নীতির দিক দিয়ে যে মুসল-মানের মধ্যে এ তিনটি অবস্থা বিদ্যমান থাকে, সেও এ সাবধান বাণীর যোগ্য। অবস্থাছয়ের সারমর্ম এই ঃ

(১) দুনিয়ার মহব্বতকে পর্কালের উপর প্রবল রাখা এমনকি ধর্মপথে না আসা ।

(২) অন্যদেরকেও নিজের সাথে শরীক রাখার জন্য আল্লাহ্র পথে চলতে না দেওয়া।

(৩) কোরআন ও হাদীসের অর্থ পরিবর্তন করে নিজস্ব চিন্তাধারার সাথে খাপ খাও-য়ানোর চেষ্টা করা।

وَمَآ أَرْسَلْنَا مِنُ تَرْسُولٍ إِلَّا بِلِسَانِ فَوْمِ جَهِ لِبُبَ اللهُ مَنْ يَبْنُكَاءٍ وَبَهْلِى مَنْ يَشَاءُ وَهُوَالْعَزِيْرُ الْحَ

(৪) আমি সব পয়গমরকেই তাদের স্বজাতির ডাষাডাষী করেই প্রেরণ করেছি, যাতে তাদেরকে পরিষ্কার বোঝাতে পারে। অতঃপর আল্লাহ্ যাকে ইচ্ছা, পথদ্রস্ট করেন এবং যাকে ইচ্ছা সৎপথ প্রদর্শন করেন। তিনি পরাক্রান্ত, প্রভাময়।

# তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (এ গ্রন্থটি আল্লাহ্র পক্ষ থেকে অবতীর্ণ হওয়ার ব্যাপারে কোন কোন কাফির সন্দেহ করে যে, আরবী ভাষায় কেন ? এতে তো সন্ভাবনা বোঝা যায় যে, শ্বয়ং পয়গন্বর তা রচনা করে থাকবে। অনারব ভাষায় অবতীর্ণ হলে এরাপ সন্ভাবনাই থাকত না এবং অনারব হওয়ার ক্ষেত্রে অন্যান্য ঐশী গ্রন্থের অনুরাপও হত। তাদের এ সন্দেহ নিরর্থক। কেননা) আমি সব (পূর্ববর্তী) পয়গন্বরকে (ও) তাদেরই সম্প্রদায়ের ভাষায় পয়গন্বর করে প্রেরণ করেছি যাতে ( তাদের ভাষায় ) তাদের কাছে ( আল্লাহ্র বিধানসমূহ ) বর্ণনা করে। ( কারণ, আসল লক্ষ্য হচ্ছে সুস্পল্ট বর্ণনা। সব গ্রন্থেরই এক ভাষায় হওয়া কোন লক্ষ্য নয়)। অত্যপর ( বর্ণনা করার পর ) যাকে ইচ্ছা, আল্লাহ্ পথন্তল্ট করেন ( অর্থাৎ সে বিধানসমূহ কবুল করে না ) এবং যাকে ইচ্ছা পথ প্রদর্শন করেন ( অর্থাৎ সে বিধানসমূহ কবুল করে নেয় )। এবং তিনিই ( সব কিছুর উপর ) পরাক্রমশালী ( এবং ) প্রভাময় ( সুতরাং পরাক্রমশালী হওয়ার কারণে স্বাইকে পথপ্রদর্শন করতে পারতেন ; কিন্ড প্রভাময় হওয়ার কারণে তা করেন নি )।

## আনুষ্ঠিক ভাতব্য বিষয়

প্রথম আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলার একটি নিয়ামত ও সুবিধার কথা উল্লেখ করা হয়েছে যে, তিনি যখনই কোন রসূল কোন জাতির কাছে প্রেরণ করেছেন, তখনই সেই জাতির ভাষাভাষী রসূল প্রেরণ করেছেন, যাতে তিনি আল্লাহ্র বিধানসমূহ তাদেরই ভাষায় তাদেরই বোধগম্য আঙ্গিকে ব্যক্ত করে এবং তাদের পক্ষে তা বোঝা সহজ হয়। রসূলের ভাষা উম্মতের ভাষা থেকে ভিন্ন হলে বিধি-বিধান বোঝার ব্যাপারে উম্মতকে অনুবাদের ঝুঁ কি গ্রহণ করতে হত। এরপরও বিধি-বিধানকে বিগুদ্ধরাপে বোঝার ব্যাপারটিতে সন্দেহ থেকে যেত। তাই হিব্রু ভাষীদের কাছে কোন রসূল প্রেরণ করা হলে তাঁর ভাষাও হিন্দুই হত, পারস্যবাসীদের প্রতি প্রেরিত রসূলের ভাষা ফারসী এবং বার্বারদের প্রতি প্রেরিত রসূলের ভাষা বার্বারী হওয়াই ছিল স্বাভাবিক। যাকে রসূলরপে প্রেরণ করা হত, কোন সময় তিনি ঐ জাতিরই একজন হতেন এবং জাতির ভাষাই তাঁর মাতৃভাষা হত। আবার কোন সময় এমনও হয়েছে যে, রসূলের মাতৃভাষা ভিন্ন হলেও আল্লাহ্ তা'আলা এমন পরিস্থিতি স্প্টি করেছেন যে, তিনি ঐ জাতির ভাষা শিখে নিয়েছেন। উদাহরণত হযরত লুত (আ) জন্ম-গতভাবে ইরাক্রের অধিবাসী ছিলেন। ইরাকের ভাষা ছিল ফারসী। কিন্তু সিরিয়ায় হিজরত করে তিনি সেখানেই বিবাহ-শাদী করেন এবং তাদের ভাষা শিখে নেন। তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে সিরিয়ার এক অংশের রস্ল নিযুক্ত করেনে।

আমাদের রসুল (সা) ছানের দিক দিয়ে সারা বিশ্বের জন্য এবং কালের দিক দিয়ে কিয়ামত পর্যন্ত সর্বকালের জন্য প্রেরিত হয়েছেন। জগতের কোন জাতি, কোন দেশের অধিবাসী এবং কোন ভাষাভাষী তাঁদের রিসালাত ও নবুয়তের আওতাবহির্ভু ত নয় এবং কিয়ামত পর্যন্ত যত নতুন জাতি ও নতুন ভাষার উত্তব হবে, তারা সবাই রসুল্ললাহ (সা)-র সম্বোধিত উম্মতের অন্তর্ভু গু হবে। কোরআন পাকে বলা হয়েছে :

আমি আল্লাহ্র রসূল, তোমাদের সবার প্রতি। সহী বুখারী ও মুসলিমে হযরত জাবের (রা)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) সব পয়গন্ধরের মধ্যে নিজের পাঁচটি আতন্ত্রামূলক বৈশিল্ট্য উল্লেখ করে বলেন ঃ আমার পূর্বে প্রত্যেক রসূল ও নবী বিশেষভাবে নিজের সম্প্রদায়ের প্রতি প্রোর্বিত হতেন। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা আমাকেই সমগ্র মানব জাতির জন্য রসূল মনোনীত করে প্রেরণ করেছেন।

আল্লাহ্ তা'আলা হযরত আদম (আ) থেকে জগতে মানব-বসতি শুরু করেছেন এবং তাঁকেই মানব জাতির সর্বপ্রথম নবী ও পয়গম্বর মনোনীত করেন। এরপর পৃথিবীর জনসংখ্যা যতই রদ্ধি পেয়েছে, আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে বিভিন্ন পয়গম্বরের মাধ্যমে হিদায়ত ও পথ-প্রদর্শনের ব্যবস্থা ততই সম্প্রসারিত হয়েছে। প্রত্যেক যুগ ও প্রত্যেক জাতির অবস্থার উপযোগী বিধি-বিধান ও শরীয়ত অবতীর্ণ হয়েছে। শেষ পর্যন্ত মানব জগতের ক্রমবিকাশ যখন পূর্ণছের ন্তরে উপনীত হয়েছে, তখন সাইয়েদুল আওয়ালীন ওয়াল-আখেরীন ইমামুল-আছিয়া মুহাম্মদ যুস্তফা (সা)-কে সমগ্র বিধের জন্য রসূলরূপে প্রেরণ করা হয়েছে। তাঁকে যে গ্রন্থ ও শরীয়ত দান করা হয়েছে, তাকে সমগ্র বিশ্ব এবং কিয়ামত পর্যন্ত সর্বকালের জন্য স্বয়ংসম্পূর্ণ করে দেওয়া হয়েছে। আয়াহ্ বলেন ঃ

অখা و اَ تَمَكْ مَكْتَ لَكُمْ دِينَكُمْ وَ اَ تَمْمَت عَلَيْكُمْ فَعْمَتِي

আজ আমি তোমাদের জন্য তোমাদের দীনকে খ্রয়ংসম্পূর্ণ করে দিয়েছি এবং তোমাদের জন্য নিয়াযত পূর্ণ করে দিয়েছি ।<sup>,</sup>

পূর্ববর্তী পয়গন্ধরগণের শরীয়ত ও নিজ নিজ সময় এরং ভূখণ্ডের দিক দিয়ে স্বয়ং-সম্পূর্ণ ছিল। সেণ্ডলোকেও অসম্পূর্ণ বলা যায় না। কিন্তু মুহাম্মদী শরীয়তের সম্পূর্ণতা কোন কোন বিশেষ সময় ও বিশেষ ভূখণ্ডের মধ্যে সীমাবদ্ধ নয়। এ সম্পূর্ণতা সর্বকালীন ও সার্বরিক। এ দিক দিয়ে দীনের স্বয়ংসম্পূর্ণতা এই শরীয়তেরই বৈশিষ্ট্য এবং এ কারণেই রসূলুল্লাহ্ (সা) পর্যন্ত নবুয়তের পরম্পরা শেষ করে দেওয়া হয়েছে।

কোরজান আরবী ভাষায় কেন ? এখানে প্রশ্ন হয় যে, পূর্ববর্তী উল্মতদের প্রতি প্রেরিত রসূল তাদেরই ভাষাভাষী ছিলেন। ফলে তাদেরকে অনুবাদের শ্রম স্বীকার করতে হয়নি। শেষ পয়গন্ধরের বেলায় এরুপ হল না কেন ? রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে তথু আরবেই কেন আরবী ভাষা দিয়ে প্রেরণ করা হল এবং তাঁর গ্রন্থ কোরআনও আরবী ভাষায়ই কেন নাযিল হল ? একটু চিন্তা-ভাবনা করলেই এর উত্তর পরিষ্কার হবে। বিশ্বের জাতিসমূহের মধ্যে শত শত ভাষা প্রচলিত রয়েছে। এমতাবস্থায় সবাইকে হিদায়ত করার দু'টি মাল্র উপায় সন্ডবপর ছিল। এক. প্রত্যেক জাতির ভাষায় পৃথক পৃথক কোরআন অবতীর্ণ হওয়া এবং রসূলুল্লাহ্ (সা)-র শিক্ষাও তদ্র প্রত্যেক জাতির ভাষায় ভিন্ন ভিন্ন হওয়া। আল্লাহ্র অপার শক্তির সামনে এরুপ ব্যবস্থাপনা মোটেই কঠিন ছিল না কিন্ত সমগ্র বিশ্ববাসীর জন্য এক রসূল, এক গ্রন্থ, এক শরীয়ত প্রেরণ করার মাধ্যমে তাদের মধ্যে হাজারো মতবিরোধ সন্থেও ধর্মীয়, চারিক্রিক ও সামাজিক ঐক্যও সংহতি স্থাপনের যে মহান লক্ষ্য অর্জন করা উদ্দেশ্য ছিল, এমতাবস্থায় তা অর্জিত হত না।

এছাড়া প্রত্যেক জাতিও প্রত্যেক দেশের কোরআন ও হাদীস ডিন্ন ডিন্ন ডাযায় থাকলে কোরআন পরিবর্তনের অসংখ্য পথ খুলে যেত এবং কোরআন যে একটি সং-রক্ষিত কালাম. যা বিজাতি এবং কোরআন অবিশ্বাসীরাও মুক্তকণ্ঠে স্বীকার করে, এ অলৌকিক বৈশিল্ট্য খতম হয়ে যেত। এছাড়া একই ধর্ম এবং একই গ্রন্থ সঙ্গেও এর অনুসারীরা শতধা বিচ্ছিন্ন হয়ে যেত এবং তাদের মধ্যে ঐফ্যের কোন ফেন্দ্রবিন্দুই অবশিল্ট থাকত না। এক আরবী ডাযায় কোরআন নাযিল হওয়া সত্তেও এর ব্যাখ্যা ও তফসীরে বৈধ সীমার মধ্যে কত মতপার্থন্যে দেখা দিয়েছে। অবৈধ পন্থায় যেসব মতবিন্নোধ হয়েছে, সেগুলোর তো ইয়ত্তাই নেই। এ থেকেই উপরোক্ত বক্তব্যের সত্যতা সম্যক অনুমান করা যায়। কিন্ত এতদসত্তেও যারা কোন না কোন স্তরে কোরআনের বিধি-বিধান পালন করে, তাদের মধ্যে জাতীয় ঐক্য ও স্বতন্ধ্র ব্যক্তিত্ব বিদ্যমান রয়েছে। মোটকথা এই যে, রস্লে করীম (সা)-এর নবুয়ত সমগ্র বিশ্বের জন্য ব্যাপক হওয়ার প্রেক্ষিতে প্রত্যেক জাতির ভাষায় ডিন্ন ডিন্ন কোরআনের মাধ্যমে সমগ্র বিশ্ববাসীর শিক্ষা ও হিদায়তের পহাকে কোন স্থুলবুদ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তিও সঠিক ও নির্ভুল মনে করতে পারে না। তাই দ্বিতীয় পছাটিই অপরিহার্য হয়ে পড়ে। তা এই যে, কোরআন একই ভাষায় অবতীর্ণ হবে এবং রস্লের ভাষাও কোরআনেরই ভাষা হবে। এরপর অন্যান্য দেশীয় ও আঞ্চলিক ভাষায় এর অনুবাদ প্রচার করা হবে। নায়েবে রস্ল আলিমগণ প্রত্যেক জাতি ও প্রত্যেক দেশে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র নির্দেশাবলী তাঁদের ভাষায় বুঝাবেন এবং প্রচার করবেন। আলাহ্ তা'আলা এর জন্য বিশ্বের ভাষাসমূহের মধ্য থেকে আরবী ডাষাকে নির্বাচন করেছেন। এর অনেক কারণ রয়েছে।

মুহাদ্দিস একে দুর্বল বলেছেন। হাদীস শাস্তজ ইবনে তাইমিয়া বলেনঃ এ হাদীসের বিষয়-বস্তও প্রমাণিত---'হাসান'-এর নিম্নে নয়।--- ( ফয়যুল-কাদীর, শরহে জামে সগীর, ১ম খণ্ড ১৭৯ পৃঃ )

হাদীসের অর্থ এই যে, তোমরা তিনটি কারণে আরবকে ডালবাস ঃ (১) আমি আরবীয়, (২) কোরআন আরবী ডাষায় এবং (৩) জান্নাতীদের ডাষা আরবী।

তফসীরে কুরতুবী প্রমুখ গ্রন্থে আরও বণিত আছে যে, জানাতে হযরত আদম (আ)-এর ডামা ছিল আরবী। পৃথিবীতে অবতরণ ও তওবা কবুল হওয়ার পর আরবী ভাষাই কিছু পরিবর্তিত হয়ে সুরইয়ানী ডামার রাপ পরিগ্রহ করে।

এ থেকে ঐ রেওয়ায়েতেরও সমর্থন পাওয়া যায়, যা আবদুরাহ্ ইবনে আব্বাস (রা) প্রমুখ থেকে বণিত আছে যে, আরাহ্ তা'আলা পয়গম্বরগণের প্রতি যত গ্রন্থ অবতীর্ণ করেছেন, সবগুলোর আসল ভাষা ছিল আরবী। জিবরাঈল (আ) সংগ্লিপ্ট পয়গম্বরের ভাষায় অনুবাদ করে তা পয়গম্বরগণের কাছে বর্ণনা করেছেন এবং তাঁরা নিজ নিজ জাতীয় ভাষায় তা উম্মতের কাছে পৌছে দিয়েছেন। এই রেওয়ায়েতটি আল্লামা সূমূতী ইতক্লান গ্রন্থে এবং অধিকাংশ তফ্রসীরবিদ আলোচ্য আয়াতের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে বর্ণনা করেছেন। এর সার বিষয়বস্ত এই যে, সব ঐশী গ্রন্থের আসল ভাষা আরবী। কিন্তু কোরআন ব্যতীত 294

অন্যান্য গ্রন্থ সংশ্লিষ্ট জনগোষ্ঠীর দেশীয় ও জাতীয় ভাষায় অনুবাদ করে দেওয়া হয়েছে। তাই সেওলোর অর্থসন্ডার তো আল্লাহ্র পক্ষ থেকে অবতীর্ণ, কিন্তু ভাষা ও শব্দ পরিবৃতিত। এটা একমাল্ল কোরআনেরই বৈশিষ্ট্য যে, এর অর্থসন্ডারের মত শব্দাবলীও আল্লাহ্র পক্ষ থেকে আগত। সন্তবত এ কারণেই কোরআন দাবী করেছে যে, সমগ্র বিশ্বের জিন্ ও মানব একপ্রিত হয়েও কোরআনের একটি ছোট সুরা---বরং আয়াতের অনুরাপ তুল্য রচনা করতে পারবে না। কেননা, এটা অর্থগত ও শব্দগত দিক দিয়ে আল্লাহ্র কালাম এবং আল্লাহ্র গুণ। কেউ এর অনুকরণ করতে সক্ষম নয়। অর্থগতে দিক দিয়ে তো অন্যান্য ঐশীগ্রন্থ আল্লাহ্র কালাম, কিন্তু সেগুলোতে সন্তবত আসল আরবী ভাষার পরিবর্তে অনুদিত ভাষায় হওয়ার কারণে এই দাবী অন্য কোন ঐশীগ্রন্থ জনুবন হওয়া নিশ্চিত ছিল।

আরবী ভাষার নিজম্ব গুণাবলীও এ ভাষাকে বেছে নেওয়ার অন্যতম কারণ। এ ভাষায় একটি উদ্দেশ্যকে প্রকাশ করার জন্য অসংখ্য উপায় ও পথ বিদ্যমান রয়েছে।

আন্নও একটি কারণ এই যে, মুসলমানকে আল্লাহ্ তা'আলা প্রকৃতগতভাবেই আরবী ডাষার সাথে বিশেষভাবে সম্পুক্ত করে দিয়েছেন। ফলে প্রত্যেক ব্যক্তি অনায়াসে আরবী ডাষা যতটুকু প্রয়োজন, ততটুকু শিখে নিতে পারে। এক্যারণেই সাহাবায়ে-ক্রিরাম যে দেশেই পৌঁছেছেন, অল্পদিনের মধ্যেই কোনেরাপ জোর জবরদন্তি ব্যতিরেকেই সে দেশের ডাষা আরবী হয়ে গেছে। মিসর, সিরিয়া, ইরাক----এ সব দেশের কোনটিরই ডাষা আরবী ছিল না। কিন্তু আজ এগুলো আরবদেশ বলে কথিত হয়।

আরও একটি কারণ এই যে, আরবরা ইসলাম-পূর্বকালে যদিও জঘন্য সব মন্দ কর্মে লিপ্ত ছিল, কিন্তু এমতাবস্থায়ও এ জাতির কর্মক্ষমতা, নৈপুণ্য ও ভাবাবেগ ছিল অনন্যসাধারণ। এ কারণেই আল্লাহ্ তা'আলা সর্বপ্রথম ও সর্বশেষ পয়গন্ধরকে তাদের মধ্য থেকে উদ্ভূত করেন, তাদের ডাষাকে কোরআনের জন্য পছন্দ করেন এবং রসূল (সা)-

وَ ] قَدْ وَ عَشَيْرَ لَكَ } لاَ قَرَ بِينَ ! क जर्वक्षथम जाम्बर हिमाग्नठ ७ मिकात आम्म एनन

আল্লাহ্ তা'আলা সর্বপ্রথম স্বীয় রস্লের চারপাশে তাদেরই এমন ব্যক্তিবর্গকে জমায়েত করেন, যারা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র জন্য নিজেদের জানমাল, সন্তান-সন্তুতি সবকিছু উৎসর্গ করে দেন এবং তাঁর শিক্ষাকে প্রাণের চেয়েও প্রিয় মনে করেন। এডাবে তাদের উপর তাঁর সংসর্গ ও শিক্ষার গভীর প্রভাব প্রতিফলিত হয় এবং তাদের দ্বারা এমন একটি আদর্শ সমাজ অস্তিত্ব লাভ করে, যার নজির ইতিপূর্বে জাসমান ও জমিন প্রত্যক্ষ করেনি। রস্লুল্লাহ্ (সা) এই নজিরবিহীন দলটিকে কোরআনী শিক্ষা প্রচার ও প্রসারের জন্য নিযুক্ত করেন এবং বলেন ঃ যে বু বির্ত্ব ব্যু বু ব্যু বু বু ব্যু বু বির্ত্বার আমার কাছ থেকে শ্রুত প্রত্যেকটি কথা উম্মতের কাছে পৌছিয়ে দাও। সাহাবায়ে কিরাম এই নির্দেশটি অলঞ্জননীয় বলে গ্রহণ করে নেন এবং বিশ্বের কোণায় কোণায় পৌছে গিয়ে কোরআনের শিক্ষাকে সর্বন্ন হড়িয়ে দেন। রস্লুল্লাহ্ (সা)-র ওফাতের পর পঁচিশ বৎসরও অতির্লাভ হয়নি, কোরআনের আওয়ায প্রাচ্য-প্রতীচ্য নিবিশেষে তদানীন্তন পরিচিত পৃথিবীর সর্বজ্ञ অনুরণিত হতে থাকে।

অপরদিকে আল্লাহ্ তা'আলা তক্ষদীরগত ও হৃষ্টিগতভাবে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র দাও-য়াত পর্যায়ে উম্মত ( দুনিয়ার সব মুশরিক এবং গ্রন্থধারী ইহুদী ও খৃস্টান যাদের অন্ত ভুঁ জ )-এর মধ্যে একটি বিশেষ নৈপুণ্য এবং শিক্ষা-দীক্ষা, গ্রন্থ রচনা ও প্রচারকার্যের এমন অনুপ্রেরণা হৃষ্টি করে দেন যে, এর নজির জগতের অতীত ইতিহাসে খুঁ জে পাওয়া যায় না। এর ফলশুন্তিতে অনারব জাতিসমূহের মধ্যে শুধু কোরআন ও হাদীসের জান অর্জনের অদন্য স্পৃহাই জাগ্রত হয়নি, বরং আরবী ডামা শিক্ষা ও তার প্রসারের ক্ষেত্রে অনারবদের অবদান আরবদের চাইতেও কোন অংশে কম নয়।

বর্তমানে আরবী ভাষা, এর বাকপদ্ধতি এবং ব্যাকরণ ও অলংকার শান্তের যতগুলো গ্রন্থ পৃথিবীতে বিদ্যমান আছে, সেগুলোর অধিকাংশই অনারব লেখকদের রচিত। এটি এক বিস্ময়কর সত্য বটে। কোরআন ও হাদীসের সংকলন, তফসীর ও ব্যাখ্যার ক্ষেন্ত্রেও অনারবদের ভূমিকা আরবদের চাইতে কম নয়।

এডাবে রসূলুরাহ্ (সা)-র ডাষা এবং তাঁর গ্রন্থ আরবী হওয়া সত্ত্বেও সমগ্র বিশ্বকে তা বেল্টন করে নিয়েছে এবং দাওয়াত ও প্রচারের পর্যায়ে আরব ও অনারবের পার্থকা বিলুপ্ত হয়ে গেছে। প্রত্যেক দেশ, জাতি এবং আরব-ডাষাগোষ্ঠীর মধ্যে এমন আলিম হল্টি হয়েছে, যাঁরা কোরআন ও হাদীসের শিক্ষাকে নিজ নিজ জাতীয় ভাষায় অত্যন্ত সহজ-ডাবে পৌছে দিয়েছেন। ফলে প্রত্যেক জাতির ডাষায় পয়গম্বর প্রেবেরে যে প্রয়োজনীয়তা উপলশ্বি হতে পারতো, তা অজিত হয়ে গেছে।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে ঃ আমি মানুষের সুবিধার জন্য পয়গম্বরগণকে তাদের ভাষায় প্রেরণ করেছি---যাতে পয়গম্বরগণ আমার বিধি-বিধান উত্তমরাপে বুঝিয়ে দেন। কিন্তু হিদায়ত ও পথন্তপ্টতা এরপরও মানুষের সাধ্যাধীন নয়। আল্লাহ্ তা'আলাই স্বীয় শক্তিবলে যাকে ইচ্ছা পথন্তপ্টতায় রাখেন এবং যাকে ইচ্ছা হিদায়ত দেন। তিনিই পরা-রুমশালী, প্রজাবান।

وَلَقَبْ أَرْسَلْنَا مُؤْسَى بِإِيْتِنَا أَنْ اَخْدِبُ قَوْمَكَ مِنَ الظُّلُبْتِ إِلَى التُّوْرِهُ الله الله عانَ في ذلكَ لأينتِ لَكُلُّ صَبَّارٍ شَكُوْرِ ن إذْكُرُوا نِعْمَانَاللهِ عَلَيْكُمُ إِذْ أَنُ عَوْنَ بَشُوْمُوْزَكَمْ شُوْءَ الْعَدْ ابِدُوْ بُنَّ بْحُوْنَ أَبْدُ ڹ۫ڒؙۑڹ**ٛ**ؙؙؠؗٛؠ۫ۘۘ عَظِيْهُ ۗ۞وَإِذْ تَأَ لم مَلاً \* م

بَهُ نَكْمُ وَلَبِنُ كَفَرْتُمْ إِنَّ عَذَابِي لَشَهِ بُدٌ 🕤 وَ قَالَ مُوْسَى إِنْ تَكْفُرُوْآ انْنَهُ وَمَنْ فِي الْأَنْرِضِ - جَمِيْعًا وَإِنَّ اللَّهُ ن*غَنِقْ حَ*مِيْكُ<sub>ْ</sub>

(৫) আমি মূসাকে নিদর্শনাবলীসহ প্রেরণ করেছিলাম খে, স্বজাতিকে অন্ধকার থেকে আলোকের দিকে আনয়ন এবং তাদেরকে আল্লাহ্র দিনসমূহ স্মরণ করান। নিশ্চয় এতে প্রড্যেক ধৈর্য্বশীল রুতন্ডের জন্য নিদর্শনাবলী রয়েছে। (৬) যখন মূসা স্বজাতিকে বললেন ঃ তোমাদের প্রতি আল্লাহ্র অনুগ্রহ স্মরণ কর---যখন তিনি তোমাদেরকে ফেরা-উনের সম্প্রদায়ের কবল থেকে মুক্তি দেন। তারা তোমাদেরকে অত্যন্ত নিরুষ্ট ধরনের শাস্তি দিত, তোমাদের ছেলেদেরকে হত্যা করত এবং তোমাদের মেয়েদেরকে জীবিত রাখত। এবং এতে তোমাদের পালনকর্তার পক্ষ থেকে বিরাট পরীক্ষা হয়েছিল। (৭) যখন তোমাদের পালনকর্তার পক্ষ থেকে বিরাট পরীক্ষা হয়েছিল। (৭) যখন তোমাদের পালনকর্তা ঘোষণা করলেন যে, যদি রুতজ্ঞতা স্বীকার কর, তবে তোমাদেরকে জারও দেব এবং যদি অরুতজ্ঞ হও, তবে নিশ্চেয়ই আমার শান্তি হবে কঠোর। (৮) এবং মূসা বললেন ঃ তোমরা এবং পৃথিবীস্থ স্বাই যদি কুফরী কর, তথাপি আল্লাহ্ জম্খাপেক্ষী, যাবতীয় ডপের আধার।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং আমি মুসা (আ)-কে খীয় নিদর্শনাবলী দিয়ে প্রেরণ করেছি যে, খ্বজাতিকে ( কুফরী ও গোনাহর ) জরুকার থেকে ( বের করে ঈমান ও আনুগত্যের ) আলোর দিকে আনয়ন করুন এবং তাদেরকে আল্লাহ্র ( নিয়ামত ও আযাবের ) ব্যাপারাদি স্মরণ করান । নিশ্চয় এসব ব্যাপারের মধ্যে শিক্ষা রয়েছে প্রত্যেক সবরকারী, শোকরকারীর জন্য। ( কেননা, নিয়ামত স্মরণ করে শোকর করবে এবং শাস্তি ও তার অবসান স্মরণ করে ভবিষ্যত বিপ-দাপদে সবর করবে ।) এবং স্মরণ করুন, যখন ( আমার উপরোক্ত আদেশ অনুযায়ী ) মুসা ( আ ) ( খ্বজাতিকে ) বললেন ঃ তোমরা নিজেদের প্রতি আল্লাহ্র নিয়ামত স্মরণ কর, যখন তোমাদেরকে ফেরাউনের লোকদের কবল থেকে মুক্তি দেন----যারা তোমাদেরকে অমানুষিক কল্ট দিত এবং তোমাদের ছেলেসন্তানদেরকে হত্যা করত এবং তোমাদের মেয়েদেরকে ( অর্থাৎ কন্যাদেরকে, যারা বড় হয়ে বয়ন্ধা দ্রীলোকে পরিণত হয়ে যেত ) ছেড়ে দিত ( যাতে তাদেরকে শ্রমে নিষুন্ত করে । অতএব, এটাও হত্যার ন্যায় এক প্রকার শান্তি ছিল । ) এবং এতে ( অর্থাৎ বিপদ ও মুক্তি উডয়ের মধ্যে ) তোমাদের পালনকর্তার পক্ষ থেকে একটি বিরাট পরীক্ষা আছে । [ অর্থাৎ মুসিবতে বালা এবং মুক্তিতে নিয়ামত ছিল । বালা ও নিয়া-মত উজয়টি বান্দার জন্য পরীক্ষা । সুতরাং একথা বলে মূসা (আ)নিয়ামত ও শান্তি উডয়াটিই স্মরণ করিয়েছেন ।] এবং ( মুসা আরও বললেন যে, হে আমার সন্দ্রদায় ) স্মরণ কর ,

# স্রা ইবরাহীম

মখন তোমাদের পালনকর্তা ( আমার মাধ্যমে ) ঘোষণা করে দেন যে, যদি ( আমার নিয়ামত-সমূহ গুনে ) তোমরা রুতজ্ঞ হও, তবে তোমাদেরকে ( হয় দুনিয়াতেও, না হয় পরকালে তো অবশ্যই ) অধিক নিয়ামত দেব এবং যদি তোমরা ( এসব নিয়ামত গুনে ) অকৃতজ্ঞ হও, তবে ( মনে রেখ, ) আমার শাস্তি খুবই ডয়ঙ্কর। ( অকৃতজ্ঞতা করলে এর সন্ভাবনা আছে। ) এবং মূসা ( আরও ) বলেন ঃ যদি তোমরা এবং সারা বিখের সব মানুষ একরিত হয়েও অকৃতজ্ঞতা কর, তবে আল্লাহ্ তা আলা ( -র কোন ক্ষতি নেই । ফেননা, তিনি ) সম্পূর্ণ অমুখাপেক্ষী ( এবং ত্রীয় সতায় ) প্রশংসার যোগ্য। ( সেখানে অপরের দারা পূর্ণতা অর্জনের সন্তাবনাই নেই । তাই আল্লাহ্র ক্ষতি কল্পনাই করা যায় না । পক্ষান্তরে তোমরা তো স্রুতজ্ঞ হয়ে আল্লাহ্র ক্ষতি কল্পনাই করা যায় না । পক্ষান্তরে তোমরা তো

## আনুমলিক ডাতব্য বিষয়

প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে ঃ আমি মূসা (আ)-কে আয়াত দিয়ে প্রেরণ করেছি, যাতে সে খজাতিকে কুফর ও গোনাহ্র অন্ধকার থেকে ঈমান ও আনুগত্যের আলোতে নিয়ে আসে।

😀 💭 । —আয়াত শব্দের অর্থ তওরাতের আয়াতও হতে পারে ; কারণ, সেঙলো

নাযিল করার উদ্দেশ্যই ছিল সত্যের আলো ছড়ানো। আয়াতের অন্য অর্থ মু'জিযাও হয়। এখানে এ অর্থও উদ্দিল্ট হতে পারে। মূসা (আ)-কে আলাহ্ তা'আলা ন'টি মু'জিযা বিশেষডাবে দান করেছিলেন। তন্মধ্যে লাঠির সর্প হয়ে যাওয়া এবং হাত উজ্জ্বল হয়ে যাও-য়ার কথা কোরআনের একাধিক জায়গায় উল্লিখিত আছে। এ অর্থে উদ্দেশ্য এই যে, মূসা (আ)-কে সুম্পল্ট মু'জিয়া দিয়ে পাঠানো হয়েছে, সেঙলো দেখার পর কোন ডল্ল ও সমঝদার ব্যক্তি অন্বীকার ও অবাধ্যতায় কায়েম থাকতে পারে না।

একটি সূক্ষতত্ব এ আয়াতে 'কওম' শব্দ ব্যবহার করে নিজ কওমকে অন্ধকার থেকে আলোতে আনার কথা বলা হয়েছে। কিন্তু এ বিষয়বস্তুটিই যখন আলোচ্য সূরার প্রথম আয়াতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে সম্বোধন করে বর্ণনা করা হয়েছে, তখন সেখানে 'কওম' শব্দের পরিবর্তে তেওঁ (মানবমণ্ডলী) শব্দ ব্যবহার করা হয়েছে। বলা হয়েছে ঃ

(আ) এ لَنَعْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ الَى النَّورِ (আ) এ ধু বনী ইসরাঈর্ও মিসরীয় জাতির প্রতি নবীরূপে প্রিরিত হয়েছিলেন, অপরদিকে রসূলুরাহ্ (সা)-র নবুয়ত সমগ্র বিশ্বমানবের জন্য !

এরপর বলা হয়েছে : - وَذَكْرُهُمْ بَا يَّنَامُ اللهُ - অর্থাৎ আলাহ্ তা'আলা মুসা (জা)-কে নির্দেশ দেন যে, বজাতিকে 'আইয়্যামুল্লাহ্' স্মরণ করান। জাইয়াগুল্লাহ : ২ শব্দটি শব্দটি শব্দটি এর বহুবচন। এর অর্থ দিন, তা সুবিদিত। এ শু শব্দটি দু'অর্থে ব্যবহাত হয়। এক. যুদ্ধ অথবা বিপ্লবের বিশেষ দিন, যেমন বদর, ওহদ, আহ্যাব, হুনায়ন ইত্যাদি যুদ্ধের ঘটনাবলী অথবা পূর্ববর্তী উম্মতের উপর আযাব নাযিল হওয়ার ঘটনাবলী। এসব ঘটনায় বিরাট বিরাট জাতির ভাগ্য ওলট পালট হয়ে গেছে এবং তারা পৃথিবীর বুক থেকে নিশ্চিহণ হয়ে গেছে। এমতাবন্থায় 'আইয়্যামুল্লাহ্' স্মরণ করানোর উদ্দেশ্য হবে, এই সব জাতির কুফরের অন্তত পরিণতির ভয় প্রদর্শন করা এবং হ'শিয়ার করা।

আইয়্যামুল্লাহ্র অপর অর্থ আল্লাহ্ তা'আলার নিয়ামত ও অনুগ্রহও হয়। এণ্ডলো স্মরণ করানোর লক্ষ্য হবে এই যে, ডাল মানুষকে যখন কোন অনুগ্রহদাতার অনুগ্রহ স্মরণ ক্রানো হয়, তখন সে বিরোধিতা ও অবাধ্যতা করতে লজ্জাবোধ করে।

কোরআন পাকের সংশোধন পদ্ধতি সাধারণত এই যে, কোন কাজের নির্দেশ দিলে সাথে সাথে কাজটি করার কৌশলও বলে দেওয়া হয়। এখানে প্রথম বাক্যে মূসা ( আ )-কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, আক্সাহ্র আয়াত গুনিয়ে অথবা মু'জিযা প্রদর্শন করে স্বজাতিকে কুফরের অন্ধকার থেকে বের করুন এবং ঈমানের আলোতে নিয়ে আসুন। এ বাক্যে এর কৌশল বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, অবাধ্যদেরকে দু'উপায়ে সৎপথে আনা যায়। এক. শান্তির ডায় প্রদর্শন করা এবং দুই. নিয়ামত ও অনুগ্রহ স্মরণ করিয়ে আনুগত্যের দিকে আহবান

ও প্রমাণাদি। ایا ت এখানে ان نی نی ن لک لایا ت لکل صبار شکور अ প্রমাণাদি। مجار শব্দটি مجار থেকে د مجار এর পদ। এর অর্থ অত্যন্ত সবর-কারী। منگور শব্দটি شکر থেকে خالف থেকে এর পদ। এর অর্থ অধিক হৃতত। বাক্যের অর্থ এই যে, অবিশ্বাসীদের শান্তি ও আযাব সম্পর্কিত হোক অথবা আল্লাহ্র নিয়ামত ও অনুগ্রহ সম্পর্কিত হোক, উডয় অবস্থাতেই অতীত ঘটনাবলীতে আল্লাহ্র আপার শক্তি ও অসীম রহস্যের বিরাট নিদর্শন বিদ্যমান আছে ঐ ব্যক্তির জন্যে, যে অত্যন্ত সবরকারী এবং আধিক শোকরকারী। উদ্দেশ্য এই যে, ঐ সকল সুস্পষ্ট নিদর্শনাবলী ও প্রমাণাদি যদিও প্রত্যেক চিন্তাশীল ব্যক্তির হিদায়তের জন্য ; কিন্তু হতভাগ্য কাফিররা চিন্তাই করে না, তারা এগুলো থেফে কোন উপকারই লাভ করে না। উপকার তারাই লাভ করে, যারা সবর ও শোকর উভয় গুণে গুণান্বিত অর্থাৎ মু'মিন। ফেননা, বায়হাকী হযরত আনাস (রা)-এর রেওয়ায়েতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র উন্তি বর্ণনা করেন যে, ঈমান দু'ভাগে বিডক্ত। এর অর্ধাংশ সহ, এবং অর্ধাংশ শোকর।---( মাযহারী )

হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে মাসউদ (রা) বলেন, সবর ঈমানের অর্ধেক। সহীহ্ মুসলিম ও মসনদে আহ্মদে হযরত সোহায়ব (রা)-এর রেওয়ায়েতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র উক্তি বণিত আছে যে, মু'মিনের প্রত্যেক অবস্থাই সর্বোভম ও মহন্ডম। এ বিষয়টি মু'মিন হাড়া আর করেও ভাগ্যে জোটেনি। কারণ, মু'মিন ফোন সুখ, নিয়ামত অথবা সম্মান পেলে তজ্জন্য আল্লাহ্ তা'অ'লার কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে। এটা তার জন্য ইহকাল ও পরকালে মঙ্গল ও সৌডাগ্যের কারণ হয়ে যায়। ( ইহকালে তো আল্লাহ্র ওয়াদা অনুযায়ী নিয়ামত আন্নও বেড়ে যায় এবং অব্যাহত থাকে, পরকালে সে এ কৃতজ্ঞতার বিরাট প্রতিদান পায়।) পল্লান্ডরে মু'মিনের কল্ট অথবা বিপদ হলে সে তজ্জন্য সবর করে। সবরের কারণে তার বিপদও তার জন্য নিয়ামত ও সুখ হয়ে যায়। ( ইহকালে এডাবে যে, সবরকারীরা আল্লাহ্ তা'আলাশ্ব সঙ্গলান্ডে সমর্থ হয়। কোরআন বলে ঃ তির্ট প্রত্যে যে, সবরকারীরা আল্লাহ্ তা'আলা যার সঙ্গে থাকেন, পরিণামে তার মুছিবত আরামে রাপান্ডরিত হয়ে যায়। পরকালে এজবে যে, আল্লাহ্র কাছে সবরের বিরাট প্রতিদান থায়।

বলে ঃ

# إِنَّهَا يُوَنَّى إِلَّهَا بِرونَ أَجْرَهُم بِغَيْرِ هُمَا بِ §

মোটকথা, মু'মিনের কোন অবস্থা মন্দ হয় না ---সর্বোন্তম হয়ে থাকে। সে পতিত হয়েও উদ্বিত হয় এবং নণ্ট হয়েও গঠিত হয়।

# نے شو خی چل سکی بہا د مہہا کی ہگڑ نے میں بھی ز لف اسکی بنا کی

ষ্টমান এমন একটি অনন্য সম্পদ যা বিপদ ও কল্টকেও নিয়ামত ও সুখে রাপান্তরিত করে দেয়। হযরত আবুদ্দারদা (রা) বলেনঃ আমি রস্দুল্লাহ্ (সা)-র কাছে গুনেছি, আল্লাহ্ তা'আলা হযরত ঈসা (আ)-কে বললেন, আমি আপনার পর এমন একটি উল্মত হৃল্টি করব, যদি তাদের মনোবাম্ছা পূর্ণ হয়, তবে তারা হৃতজ্ঞতা প্রকাশ করবে। পক্ষান্তরে যদি তাদের ইচ্ছা ও মর্জির বিরুদ্ধে কোন অপ্রিয় পরিছিতির উদ্ভব হয়, তবে তারা একে সওয়াবের উপায় মনে করে সবর করবে। এ বিজ্ঞতা ও দূরদর্শিতা তাদের বাজিগত জানবুদ্ধি ও সহ্যগুণের ফলণ্ডতি নয় বরং আমি তাদেরকে স্বীয় জ্ঞান ও সহনশীলতার একটি অংশ দান করব।---( মায়হারী) সংক্ষেপে শোকর ও কৃতজ্ঞতার বরপ এই যে, আল্লাহ্ প্রদন্ত নিয়ামতকে তাঁর অবাধ্যতা এবং হারাম ও অবৈধ ফাজে ব্যয় না করা, মুখেও আল্লাহ্ তা'আলার কৃতভতা প্রকাশ করা এবং খ্রীয় কাজকর্মকেও তাঁর ইচ্ছার অনুগামী করা ।

সবরের সারমর্ম হচ্ছে খভাববিরুদ্ধ ব্যাপারাদিতে অস্থির না হওয়া, কথায় ও কাজে অকৃতভূতার প্রকাশ থেকে বেঁচে থাকা এবং ইহফালেও আল্লাহ্র রহমত আশা করা ও পরকালে উত্তম পুরস্কার প্রাশ্তিতে বিশ্বাস রাখা ।

দ্বিতীয় আয়াতে পূর্ববর্তী বিষয়বস্তুর বিস্তারিত বর্ণনা রয়েছে যে, বনী ইসরাঈলকে নিম্নলিখিত বিশেষ নিয়ামতটি স্মরণ করিয়ে দেওয়ার জন্য মূসা (আ)-কে আদেশ দেওয়া হয় ঃ

মূসা (আ)-এর পূর্বে ফেরাউন বনী ইসরাঈলকে অবৈধভাবে গোলামে পরিণত করে রেখেছিল। এরপর এসব গোলামের সাথেও মানবোচিত ব্যবহার করা হত না। তাদের . ছেলে-সন্তানকে জন্মগ্রহণের পরই হত্যা করা হত এবং ওধু ফন্যা-সন্তানদেরকে খিদমতের জন্য লালন-পালন করা হত। মূসা (আ)-কে প্রেরণের পর তাঁর বরকতে আলাহ্ তা'আলা বনী ইসরাঈলকে ফেরাউনের কবল থেকে মুক্তিদান করেন।

# কৃতভূতা ও অকৃতভূতার পরিণাম ঃ

وَإِنْ تَا ذَنَّ رَبُّكُمْ لَئِنْ شَكَرْتُمْ لاَ زِيدَ نَّكُمْ وَلَئِنْ كَعَرْتُمْ إِنَّ عَذَ إِبَى لَشَد يَدُه

ن ن ---শব্দটির অর্থ সংবাদ দেওয়া ও ঘোষণা করা। আয়াতের উদ্দেশ্য এই: এ কথা স্মরণযোগ্য যে, আল্লাহ্ তা'আলা ঘোষণা করে দেন, যদি তোমরা আমার নিয়ামত সমূহের কৃতজ্ঞতা প্রকাশ কর অর্থাৎ সেগুলোকে আমার অবাধ্যতায় ও অবৈধ কাজে ব্যয় না কর এবং নিজেদের ক্রিয়াকর্মকে আমার মর্জির অনুগামী করার চেল্টা কর, তবে আমি এসব নিয়ামত আরো বাড়িয়ে দেব। এ বাড়ানো নিয়ামতের পরিমাণেও হতে পারে এবং শ্বায়িত্বেও হতে পারে। রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেনঃ যে ব্যক্তি কৃতজ্ঞতা প্রকাশের তওফীক প্রাণ্ড হয়, যে কোন সময় নিয়ামতের বরকত ও রদ্ধি থেকে বঞ্চিত হয় না।

আল্লাহ্ আরও বলেন ঃ যদি তোমরা আমার নিয়ামতসমূহের নাশোকরী কর, তবে আমার শাস্তিও ভয়ঙ্কর। নাশোকরীর সারমর্ম হচ্ছে আল্লাহ্র নিয়ামতকে তাঁর অবাধ্যতার এবং অবৈধ কাজে ব্যয় করা অথবা তাঁর ফরয ওওয়াজিব পালনে অবহেলা করা। অকৃতজ্ঞতার কঠোর শাস্তিস্বরূপ দুনিয়াতেও নিয়ামত ছিনিয়ে নেওয়া যেতে পারে অথবা এমন বিপদ আসতে পারে যে, যেন নিয়ামত ডোগ করা সম্ভবপর না হয় এবং পরকালেও আযাবে গ্রেফতার হতে পারে!

এখানে এ বিষয়টি স্মরণীয় যে, আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা কৃতভদের জন্য প্রতিদান, ^ ৫ ৫ সওয়াব ও নিয়ামত রুদ্ধির ওয়াদা তাকিদ সহকারে করেছেন করেছেন টু জু জিড এর বিপরীতে অকৃতত্তদের জন্য তাকিদ সহকারে بنديم ( আমি অবশ্যই তোমাকে শান্তি দেব )। বলেননি; বরং শুধু 'আমার শান্তিও কঠোর' বলেছেন এতে ঈঙ্গিত আছে যে, প্রত্যেক অকৃতত্ত আযাবে পতিত হবে---এটা জরুরী নয়; বরং ক্ষমারও সম্ভাবনা আছে।

...قَالَ مُوْسَى إِنْ تَكْفُرُوا أَنْنَهُمْ وَمَنْ فِسَى الْأَرْضِ جَهِيْعًا قَالَ اللَّهُ

যারা বসবাস করে তারা সবাই আল্লাহ্ তা'আলার নিয়ামতসমূহের নাশোকরী করে, তবে স্মরণ রেখ, এতে আল্লাহ্ তা'আলার কোন ক্ষতি নেই। তিনি সবার তারিফ, প্রশংসা, রুতভাতা ও অরুতভাতার উধ্বে। তিনি আপন সভার প্রশংসনীয় তোমরা তাঁর প্রশংসা না করলেও সব ফেরেশতা এবং স্পটজগতের প্রতিটি অণু-পরমাণু তাঁর প্রশংসায় মুখর।

কৃতজ্ঞতার উপকার সবটুকু তোমাদের জন্যই । তাই আল্লাহ্র পক্ষ থেকে কৃতজ্ঞতার জন্য যে তাকিদ করা হয়, তা নিজের জন্য নয় ; বরং দয়াবশত তোমাদেরই উপকার করার জন্য ।

وُاالَّذِيْنَ مِنْ قَبْلِكُمُ قَوْمِ نُوْجِ وَعَادٍ وَ تَعُوْدُ هُ إِيْنَ مِنْ بَعْلِهِمْ ذَكَا بَعْلَمُهُمُ إِلَّا اللهُ حَاءَتُهُمْ رُسُلُهُمْ بَيَّنْتِ فَرَدُّ وْأَآيَلِ بَهُمْ فِي آفُوَاهِمْ وَقَالُوْآ إِنَّا كُفُرْنَا بِمَآ أُرْسِلْتُ ىجە **ۇ**انخالغى شاپتى تىمنا تەنىمەنىنا آلىيە مىرىيىب، قالىتەرسەلھە أفى اللهِ شَكٌّ فَاطِرِ السَّمْوٰتِ وَالْأَرْضِ • يَدْعُؤُكُمُ لِيَغْفِرُ لَكُمُ قِنْ ذُنْؤَيِكُمُ وَيُؤَخِرَكُمُ إِلَى آجَيلِ مُسَبَّى مَ قَالُوْآ إِنَّ ٱنْتَخُرِالْا بَشَرُ كَثِرِيْدُوْنَ أَنْ تَصُدُّ وْنَا عَتَبَاكَانَ بَعْدُهُ إِيَّا وَكَافَأَتُوْنَا بِبِينِ ۞قَالَتْ لَهُمُ رُسُلُهُمُ إِنَّ نَّحُنُ إِلَّا بَشَرْمِتْلَكُمُ

مِنْ عِبَادِةٍ وَمَا كَانَ لَنَا أَنْ وْعَذَاللهِ فَلْيَتَوَكَنِ اللودأ لمامنك كمكنك أقاا الذ ) ( U ( U لتناه 90 افَ مَقَامِي وَ ځاف فتأر

(৯) তোমাদের কাছে কি তোমাদের পূর্ববতী কওমে-নূহ, আদ ও সামুদের এবং তাদের পরবতীদের খবর পৌছেনি ? তাদের বিষয়ে আরাহ্ ছাড়া আর কেউ জানে না । জাদের কাছে তাদের পয়গন্ধর প্রমাণাদি নিয়ে আগমন করেন । অতঃপর তারা নিজেদের হাত নিজেদের মুখে রেখে দিয়েছে এবং বলেছে ঃ যা কিছু সহ তোমাদেরকে প্রেরণ করা হয়েছে, আমরা তা মানি না এবং যে পথের দিকে তোমরা আমাদেরকে দাওয়াত দাও, সে সম্পর্কে আমাদের মনে সম্দেহ আছে, যা আমাদেরকে উৎকণ্ঠায় ফেলে রেখেছে । (১০) তাদের পয়গম্বরগণ বলেছিলেন ঃ আল্লাহ্ সম্পর্কে কি সন্দেহ আছে, যিনি নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের **স্র**ল্টা ? তিনি তোমাদেরকে আহবান করেন যাতে তোমাদের কিছু গোনাহ<sub>ু</sub> ক্রমা করেন এবং নিদিল্ট মেয়াদ পর্যন্ত তোমাদের সময় দেন। তারা বলত ১ তোমরা তো আমাদের মতই মানুষ ৷ তোমরা আমাদেরকে ঐ উপাস্য থেকে বিরত রাখতে চাও, যার ইবাদত আমা– দের পিতৃপুরুষগণ করত । অতএব তোমরা কোন সুস্পগ্ট প্রমাণ আনয়ন কর । (১১) তাদের পয়গন্বর তাদেরকে বলেন ঃ আমরাও ডোমাদের মত মানুষ, কিন্তু আল্লাহ্ বান্দাদের মধ্য থেকে যার উপর ইচ্ছা, অনুগ্রহ করেন । 🛛 আল্লাহ্র নির্দেশ ব্যতীত্ তোমাদের কাছে প্রমাণ নিয়ে আসা আমাদের কাজ নয় ; ঈমানদারদের আল্লাহ্র উপর ভরসা করা চাই । (১২) জামাদের আল্লাহ্র উপর ডরসা না করার কি কারণ থাকতে পারে, অথচ তিনি আমাদেরকে পথ বলে দিয়েছেন। তোময়া আমাদেরকে যে পীড়ন করেছ, তজ্জন্য আমরা সবর করব। ভরসাকারিগপের আল্লাহ্র উপরই ভরসা করা উচিত । (১৩) কাফিররা পয়গঘরগণকে বলেছিল ঃ আমরা তোমাদেরকে দেশ থেকে বের করে দেব অথবা তোমরা আমাদের ধর্মে ফিরে আঙ্গবে। তখন তাদের কাছে তাদের পালনকর্তা ওহী প্রেরণ করলেন যে, আমি জালিম-দেরকে অবশ্যই ধ্বংঙ্গ করে দেব। (১৪) তাদের পর তোমাদেরকে দেশে আবাদ করব। এটা ঐ ব্যক্তি পায়, যে আমার সামনে দণ্ডায়মান হওয়াকে এবং আমার আযাবের ওয়াদাকে ডন্থ করে। (১৫) পয়গদ্বরগণ ফয়সালা চাইতে লাগলেন এবং প্রত্যেক অবাধ্য, হঠকারী ব্যর্থ কাম হল।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

(হে মক্সার কাফিররা) তোমাদের কাছে কি ঐসব লোফের (ঘটনাবলীর) খবর (সংক্ষপে হলেও) পৌছেনি, যারা তোমাদের পূর্বে ছিল ? অর্থাৎ কওমে-নূহ, আদ, (কওমে হদ,) সামুদ, (কওমে সালেহ্) এবং যারা তাদের পরে হয়েছে, যাদের (বিস্তা-রিত অবন্থা) আল্লাহ্ ছাড়া কেউ জানে না ? (কারণ, তাদের তথ্যাদি ও বিবরণ লিপিবদ্ধ ও বর্ণিত হয়নি। তাদের ঘটনাবলী এই ঃ) তাদের পয়গম্বর তাদের কাছে প্রমাণাদি নিয়ে আগমন করেন। তাদের ঘটনাবলী এই ঃ) তাদের পয়গম্বর তাদের কাছে প্রমাণাদি নিয়ে আগমন করেন। তাঙেগর তারা (কাফিররা) আপন হাত পয়গম্বরগণের মুখে দিয়েছিল (অর্থাৎ মেনে নেওয়া দূরের কথা, তারা চেল্টা করত, যাতে পয়গম্বরগণ কথা পর্যন্ত বলতে না পারে)। এবং বলল ঃ যে নির্দেশ দিয়ে তোমাদেরকে (তোমাদের ধারণা অনুযায়ী) প্রেরণ করা হয়েছে (অর্থাৎ তওহীদ ও ঈমান), আমরা তা মানি না এবং যে বিষয়ের দিকে তোমরা আমাদেরকে দাওয়াত দাও (অর্থাৎ সেই তওহীদ ও ঈমান,) আমরা সে বিষয়ে বিরাট সন্দেহে আছি, যা (আমাদেরকে) উৎকণ্ঠায় ফেলে রেখেছে। (এর উদ্দেশ্য তওহীদ ও রিসালত উডিয়টি অন্সীকার করা। তওহীদের অস্বীকার বর্ণনা সাপেক্ষ নয় এবং রিসালতের

অশ্বীকার لل عَوْدَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْ اللَّهُ اللَّ لَهُ اللَّهُ اللَّ

এই জওয়াবে উভয় বিষয়ের জওয়াব হয়ে গেছে। في الله شک أ و م তওহীদ সম্পর্ক

এবং 
 এবং

 এবং 
 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

 এবং

বাক্যে তওহীদের তর্কের দিকে ইস্তিত আছে। যার সারমর্ম এই যে, শিরক যে সত্য, তার প্রমাণ---ইহা আমাদের, বাপদাদার কাজ) তাদের পয়গম্বর (এর উত্তরে) বললেন ঃ ( তোমাদের বক্তব্য কয়েক ডাগে বিডক্ত ঃ তওহীদ অস্বীকার , প্রমাণ---বাপদাদার কাজ। নবুয়ত অস্বীকার, পূর্ববর্তী প্রমাণাদি ছাড়া সুম্পল্ট মু'জিযার দাবী। প্রথমোক্ত বিষয়

जम्भाक وَأَتَّ وَأَلْأَرْض अम्भाक وَاتِ وَالْأَرْض अम्भाक

যুক্তির**্সামনে প্রথা ও প্রচলন কোন কিছু নয় । দ্বিতীয়** ব্যাপারে আমরা নি**টে**জদের মানবজ স্বীকার করি যে, বান্ডবিকই ) আমরাও তোমাদের মত**্মানুষ, কিন্তু ( মানুষ হওয়া ও নবী** হওয়ার মধ্যে বৈরিতা নেই। কেননা, নবুয়ত হচ্ছে একটি উচ্চন্ডরের আরাহ্র অনুগ্রহ এবং ) আক্লাহ্ ( স্বেচ্ছাধীন ) বান্দাদের মধ্য থেকে যার প্রতি ইচ্ছা, ( এ ) অনুগ্রহ করবেন ( অনুগ্রহ বিশেষ করে অমানবের প্রতি হবে--- এর কোন প্রমাণ নেই । ) 🛛 এবং ( তৃতীয় বিষয় সম্পর্কে কথা এই যে, নবুয়তের দাবীসহ যে কোন দাবীর জন্য যে কোন যুক্তি এবং নবুয়তের দাবী হলে যে কোন প্রমাণ অবশ্যই দরকার। এণ্ডলো পেশ করা হয়ে গেছে। এখন রইল বিশেষ যুক্তি ও বিশেষ মু'জিষার কথা, যাকে তোমরা সুলতানে-মুবীন অর্থাৎ সুস্পল্ট প্রমাণ বলে ব্যক্ত করহ। এ সম্পর্কে কথা এই যে, প্রথমত এটা তর্কশান্তের নীতি অনুযায়ী জরুরী নয়। দিতীয়ত) এটা আমাদের আয়ডাধীন বিষয় নয় যে, আল্লাহ্র নির্দেশ ছাড়া আমরা তোমাদেরকে কোন মু'জিযা দেখাই। (সুতরাং তোমাদের সব সন্দেহের জওয়াব হয়ে গেছে। এরপরও যদি তোমরা না মান এবং বিরোধিতা করে যাও, তবে কর। আমরা তোমাদের বিরোধিতাকে ভয় করি না ; বরং আল্লাহ্র উপর ভরসা করি। ) এবং আল্লাহ্র উপরই সব মু'মিনের ভরসা করি উচিত। ( আমরাও ঈমানদার। ঈমানের দাবী হচ্ছে ভরসা ফরা। তাই আমরাও ভরসা করি।) এবং আমাদের আল্লাহ্র উপর ভরসা না করার কি কারণ থাকতে পারে ?় অথচ তিনি ( আমাদের প্রতি অত্যন্ত কৃপা করেছেন ষে ) আমাদেরকে আমাদের (ইহ-পরকালের লাভের) পথ বলে দিয়েছেন। ( যার এত বড় মেহেরবানী, তার উপর তো অবশ্যই ডরসা করা উচিত।) এবং ( বাইরের ক্ষতি থেকে তো আমরা এডাবে নিশ্চিত্ত হয়ে গেছি, এখন রইল আডান্তরীণ ক্ষতি অর্থাৎ তোমাদের বিরোধিতার চিন্তা-ডাবনা । অত্তএব ) তোমরা (হঠকারিতা ও বিরুদ্ধাচরণ করে )

আমাদেরকে যেসব পীড়ন করেছ, আমরা তজ্জন্য সব করব। (সুতরাং এর কারণেও আমাদের ক্ষতি রইল না। এ সবরের সারমর্মও সেই ভরসা।) এবং ভরসাকারীদের আল্লাহ্র উপরই ডরসা করা উচিত। এবং ( এসব প্রমাণাদি সম্পন্ন করার পরও কাফিররা নরম হল না ; বরং ) কাফিররা পয়গম্বরগণকে বলল ঃ আমরা তোমাদেরকে দেশ থেকে বের করে দেব, না হয় তোমরা আমাদের ধর্মে ফিরে আসবে। ( ফিরে আসা) বলার জারণ এই যে, নবুয়ত লাভের পূর্বে চুপ থাকার কারণে তারাও বুঝতো যে, তাদের ধর্মবিখাসও আমাদের মতই হবে। ) তখন পয়গন্বরগণের প্রতি তাদের পালনকর্তা ( সাম্মনার জন্য ) ওহী প্রেরণ করলেন যে, ( এ বেচারীরা তোমাদেরফে কি বের করবে ) আমি ( ই) জালিমদেরকে অবশ্যই ধ্বংস করে দেব এবং তাদের (ধ্বংস করার ) পর তোমাদেরকে এ দেশে আবাদ করব। (এবং) এটা (অর্থাৎ আবাদ করার ওয়াদা বিশেষ করে তোমাদের জন্যই নয়;বরং) প্রত্যেক ঐ ব্যক্তির জন্য ( ব্যাপক ), যে আমার সামনে দণ্ডায়মান হওয়াকে ভয় করে এবং আমার শান্তির সতর্কবাণীকে ভয় করে। ( অর্থাৎ যে ব্যক্তি মুসলমান। এর আলামত হচ্ছে ফিয়ামতকে ও শান্তির সতর্কবাণীফে ডয় করা। । শান্তির কবল থেকে মুক্তি দেওয়ার এ ওয়াদা সবার জন্য ব্যাপক।) এবং ( পয়গন্বরগণ ও বিষয়বস্ত কাফিরদেরকে শোনালেন যে, তোমরা যুক্তির মীমাংসা অমান্য করেছ। এখন আযাবের মীমাংসা আগত প্রায় অর্থাৎ আযাব আসবে। তখন ) কাফিররা ( যেহেতু চরম মূর্খতা ও হঠকারিতায় নিমজ্জিত ছিল, তাই এতেও ভয় পেল না ; বরং পুরাপুরি নির্ভয়ে সেই ) মীমাংসা চাইতে লাগল (যেমন ناگذا بها تعد نا ও ইত্যাকার আয়াত থেকে জানা যায়।) এবং ( যেমন সেই মীমাংসা আসল, তথন) যত অবাধ্য ও হঠকারী ছিল, সবাই (এ মীমাংসায়) বিফল মনোরথ হল ( অর্থাৎ ধ্বংস হয়ে গেল। তারা নিজেদেরকে সত্যপন্থী মনে করে বিজয় ও সাফল্য কামনা করত। তাতে এ মনক্ষাম অপূর্ণ রয়ে গেল।)

لِيُنْقُ مِنُ مَّاءٍ صَدِيْ أِنَّ مِنْ كُلِّ مَكَانٍ وَمَا هُوَ به عَلَّابٌ غُ . 🕑

(১৬) তার পেছনে দোযখ রয়েছে। তাতে পুঁজ মিশানো পানি পান করানো হবে। (১৭) টোক গিলে তা পান করবে এবং গলার ভিতরে প্রবেশ করতে পারবে না। প্রতি দিক থেকে তার কাছে মৃত্যু আগমন করবে এবং সে মরবে না। তার পশ্চাতেও রয়েছে কঠোর আযাব।

#### তফসারের সার-সংক্ষেপ

(যে অবাধ্য হঠকারীর কথা উপরে বর্ণিত হয়েছে, গার্থিব শাস্তি ছাড়া) তার সামনে

দোষখ ( এর শান্তি ) রয়েছে। এবং তাকে ( দোযখে ) এমন পানি পান করতে দেওয়া হবে, যা পুঁজরক্ত ( এর অনুরাপ ) হবে---যা ( দারুণ পিপাসার কারণে ) ঢোক গিলে গিলে পান করবে এবং ( অত্যন্ত গরম ও বিস্তাদ হওয়ার কারণে ) গলার ভিতরে সহজে প্রবেশ করার উপায় থাকবে না এবং প্রতি দিক থেকে তার কাছে মৃত্যু আগমন করবে এবং সে কিছুতেই মরবে না; ( এবং এমনিডাবে কাতরাতে থাকবে ৷ ) এবং ( এ শান্তি এক অবস্থা-তেই থাকবে না; বরং ) তাকে আরও ( অধিক ) কঠোর আযাবের সম্মুখীন ( সব সময়) হতে হবে। ( ফলে অজ্যন্ত হয়ে যাওয়ার সম্ভাবনাই থাকতে পারে না । যেমন আল্লাহ্ বলেন ঃ

ريا تفجمت جلود هم بد (نا هم جلود) غير ها

مَثْلُ الَّذِينَ حَفَرُوا بِرَبْرِمْ أَعْمَالُهُمْ كَرْمَادِ الشَّتَلَاتَ بِهِ الرِّرْبَجُ فِيْ يَوْمِرِعَاصِفِ الايَقْدِرُوْنَ مِتَنَا كَسَبُوًا عَلْى شَيْءً ﴿ ذَٰلِكَ هُوَ الصَّلْلُ الْبَعِيْدُ ۞الَحُرِتَزَانَ اللَّهَ خَلَقَ الشَّبِوْتِ وَالْأَرْضَ بِالْحَقِّ • إِنْ يَشَأْ يُدْهِبْكُمْ وَ يَأْتِ بِخَلْقٍ جَدِيْدٍ ﴿ وَمَا ذَٰلِكَ عَلَ الله بِعَنْ زِنْ وَبَرُزُوا لِلهِ جَمِيْعًا فَقَالَ الضَّعَفَوُ إِلَّذٍ بِنَ اسْتَكْبَرُوْا إِنَّا كُنَّا لَكُوُ تَبَعَّافَهَلُ أَنْنَهُمْ تَمُعْنُونَ عَنَّا مِنُ عَذَابِ اللَّهِ مِنْ شَيْءٍ قَالُوا لَوْ هَمَا مِنَا اللهُ لَهَلَا يَكُمُ سَوَاءُ عَلَيْنَا أَجَزِعْنَا أَمْرِصَبُرْنَامَا لَنَامِنُ مَحْيِصٍ ﴿ وَقَالَ الشَّيْطِنُ لَمَّنَا قُضِبَ الْاَمْرِيانَ اللَّهُ وَعَلَكُمْ وَعُلَا الْحِقّ وَوَعَلْ تُكْمُ فَأَخْلَفْتُكُمْ وَمَا كَانَ لِي عَلَيْكُمُ مِتْنُ سُلُطِنِ إِلاَّانُ دَعُوْتُكُمْ فَاسْتَجَبْنَهُ لِےُ فَلَا تَلُوْمُونِي وَلُوْمُونَ ٱنْفُسَكْمُ مَاآانًا بِعُصْرِيجَكُمُ وَمَآانَتُهُ بِمُصْرِخِيٌّ إِنِّي كَفَرْتُ بِهَآ ٱشْرَكْتُهُوْنِ مِنْ قَبْلُ إِنَّ الظَّلِيبِ بْنَ لَهُمُ عَذَابٌ ٱلِيُهُ

(১৮) যারা স্বীয় পালনকর্তার সন্তায় অবিশ্বাসী, তাদের অবস্থা এই যে, তাদের কর্মসমূহ ছাইন্ডস্মের মত যার উপর দিয়ে প্রবল থাতাস বয়ে যায় ধুলিঝড়ের দিন। তাদের

উপার্জনের কোন অংশই তাদের করতলগত হবে না। এটাই দূরবতী পথদ্রস্টতা; (১৯) তুমি কি দেখনি যে, আলাহ্ নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডল যথাবিধি সৃষ্টি করেছেন ? যদি তিনি ইক্ছা করেন, তবে তোমাদেরকে বিলুপ্তিতে নিয়ে যাবেন এবং নতুন সৃষ্টি আনয়ন করবেন । (২০) এটা আরাহ্র পক্ষে মোটেই কঠিন নয়। (২১) সবাই আরাহ্র সামনে দণ্ডায়মান হৰে এবং দুৰ্বলেরা বড়দেরকে বলবে ঃ আমরা তো তোমাদের অনুসারী ছিলাম---অতএব তোমরা আল্লাহ্র আযাব থেকে আমাদেরকে কিছুমার রক্ষা করবে কি ? তারা বলবে ঃ যদি আলাহ আমাদেরকে সংপথ দেখাতেন, তবে আমরা অবশ্যই তোমাদেরকে সংপথ দেখাতাম। এখন তো আমরা ধৈর্যচ্যুত হই কিংবা সবর করি---সবই আমাদের জন্য সমান ---আমাদের রেহাই নেই। যখন সব কাজের ফরসালা হয়ে যাবে, তখন শয়তান বলবে মিশ্চয় আল্লাহ্ ডোমাদেরকে সত্য ওয়াদা দিয়েছিলেন এবং আমি তোমাদের সাথে ওয়াদা করেছি, অতঃপর তা ডঙ্গ করেছি। তোমাদের উপর তো আমার কোন ক্ষমতা ছিল না, কিন্তু এতটুকু যে, আমি তোমাদেরকে ডেকেছি, অতঃপর তোমরা আমার কথা মেনে নিয়েছ। অতএব তোমরা আমাকে ডৎঁসনা করোনা এবং নিজেদেরকেই ডৎঁসনা কর । জামি তোমাদের উদ্ধারে সাহায্যকারী নই এবং তোমরাও আমার উদ্ধারে সাহায্যকারী নও। ইতিপূর্বে তোমরা আমাকে যে আল্লাহর শরীক করেছিলে, আমি তা অস্বীকার করি। নিশ্চন্ন যারা জালিম তাদের জন্য রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি।

#### তফসাঁরের সার-সংক্ষেপ

( যদি কাফিরদের ধারণা হয় যে, তাদের ব্রিয়াকর্ম তাদের জন্য উপকারী হবে, তবে এ সম্পর্কে সামগ্রিক নীতি গুনে নাও যে) যারা পালনকর্তার সাথে কুফরী করে. কর্মের দিক দিয়ে তাদের অবস্থা এই, ( অর্থাৎ তাদের ক্রিয়াকর্মের দৃষ্টান্ত এমন ) যেমন ছাই ভস্ম, ( উড়ে যাওয়ার ক্ষে**রে খুবই হালকা )** যাকে ধূলিঝড়ের দিন প্রবল বাতাস **উ**ড়িয়ে নিয়ে যায়। (এমতাবস্থায় ছাই ডাস্মের চিহ্ন্মার অবশিষ্ট থাক্ষব না, এমনিভাবে) তারা যা কিছু কর্ম করে, তার কোন অংশ ( অর্থাৎ প্রতিক্রিয়াও উপকারের দিক থেকে) তাদের অজিত হবেনা। ( ছাইডলেমর মত বিফলে যাবে। ) এটাও অনেক দূরবর্তী পথরতটতা। (ধারণা তো এরূপ যে, আমাদের ব্রিয়াকর্ম সৎ ও উপকারী কিন্তু কার্যক্ষেত্রে প্রকাশ পায় অসৎ ও ক্ষতিকর---যেমন, মৃত্তিপূজা অথবা অনুপকারী, ষেমন ঃ ক্রীতদাস মুক্ত করা আত্মীয়তার সম্পর্ক বজায় রাখা ইত্যাদি। যেহেতু তাদের কর্ম সত্য থেকে অনেক দূরে. তাই একে দুরবর্তী পথরতটতাবা ঘোরতর বিদ্রান্তি বলা হয়েছে। সুতরাং এপথে মুক্তি পাওয়ার তো কোন সম্ভাবনা নেই। পক্ষান্তরে যদি তাদের ধারণা হয় যে, কিয়ামতের অস্তিত্বই অসম্ভব বলে আযাবের সম্ভাবনা নেই। তবে এর জণ্ডয়াব এই যে,) তুমি কি ( হে সম্বোধিত ব্যক্তি ) এ কথা জান না যে, আল্লাহ্ তা'আলা নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলকে যথা-বিধি ( অর্থাৎ উপকারিতা ও উপযোগিতার সমন্বয়ে ) হৃষ্টি করেছেন (এবং এতে বোঝা যায় যে, তিনি সর্বশক্তিমান। সুতরাং) তিনি যদি চান, তোমাদের সবাইকে ধ্বংস করে দেবেন এবং অন্য নতুম সৃষ্টজীব আনয়ন করবেন এবং এটা আল্লাহ্র পক্ষে মোটেই কঠিন নয়।

( সুতরাং নতুন সৃষ্টজীব আনয়ন করা যখন সহজ, তখন তোমাদেরকে পুনর্বার সৃষ্টি করা কঠিন হবে কেন ? ) এবং (যদি এরাপ ধারণা হয় যে, তোমাদের বড়রা তোমাদেরকে বাঁচিয়ে নেবে, তবে এর স্বরূপ ঙনে নাও যে, কিয়ামতের দিন ) আল্লাহ্র সামনে স্বাই উপস্থাপিত হবে । অতঃপর নিম্নস্তরের লোক ( অর্থাৎ জনসাধারণ তথা অনুসারীরা ) উচ্চস্তরের লোকদেরকে ( অর্থাৎ বিশিষ্ট ও অনুস্তদেরকে তিরঙ্কার ও ডৎ´সনার ছলে ) বলবে ঃ আমরা ( পৃথিবীতে ) তোমাদের অনুসারী ছিলাম, এমনকি ধর্মের যে পথ তোমরা আমাদেরকে বলে-ছিলে, আমরা সে পথেরই অনুগামী হয়েছিলাম। ( আজ আমরা বিপদে আছি । ) অতএব তোমরা কি আরাহ্র আযাবের কিছু অংশ থেকে আমাদেরকে বাঁচাতে পার ? ( অর্থাৎ সম্পূর্ণ বাঁচাতে না পারলেও কিয়ৎ পরিমাণেও বাঁচাতে পার কি ? ) তারা ( উত্তরে ) বলবে ঃ ( আমরা তোমাদেরকে বাঁচাব কি. রয়ং নিজেরাই তো বাঁচতে পারি না। তবে ) যদি আ**রাহ্** আমাদেরকে (কোন)পথ ( আত্মরক্ষার্থে) বলতেন, তবে আমরা তোমাদেরকেও (সেই) পথ বলে দিতাম ( এবং ) এখন তো আমাদের সবার পক্ষে সমান---আমরা অস্থির হই থোকে প্রকাশ গাচ্ছে এবং نهل أ نتم سغنو ن (যেমন তোমাদের অস্থিরতা আমাদের অস্থিরতা 🖑 🗘 🖌 থেকে বোঝাই যাচ্ছে।) অথবা আত্মসংবরণ করি। (উডয় অবহুাতেই) আমাদের বাঁচার কোন উপায় নেই। (সুতরাং এই প্রশোত্তর থেকে জানা গেল যে, কুফরের পথের বড়রাও তাদের অনুসারীদের কোন কাজে আসবে না। মুক্তির এ সন্তাব্য পথটিও ভণ্ডুল হয়ে গেল। এবং যদি এরাপ ডরসা হয় যে, আল্লাহ্ ছাড়া অন্য উপাস্যেরা উপকার করবে, তবে এর অবস্থা এই কাহিনী থেকে জানা যাবে যে, ) যখন (কিয়ামতে ) সব মোকদ্দমার ফয়সালা সমাপ্ত হবে ( অর্থাৎ ঈমানদাররা জালাতে এবং কাফিররা দোষখে প্রেরিত হবে তখন দোযখীরা সবাই সেখানে অবস্থানকারী শয়তানের কাছে গিয়ে তিরকার করবে যে, হতডাগা, তুমি তো ডুবলেই, আমাদেরকেও নিজের সাথে ডুবালে। ) তখন শয়তান (উওরে ) বলবে ঃ (তোমরা আমাকে অন্যায় তিরস্কার করছ। কেননা, ) আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের সাথে (যত ওয়াদা করেছিলেন, সব ) সত্য ওয়াদা করেছিলেন (যে, কিয়ামত হবে, কুফুরীর কারণে ধ্বংস অনিবার্ষ এবং ঈমানের দারা মুক্তি পাওয়া যাবে ) এবং আমিও তোমাদের সাথে ওয়াদা করেছিলাম ( যে, কিয়ামত হবে না এবং তোমাদের কুফরীর পথও মুক্তির পথ ) অতএব আমি সেসব ভুয়া ওয়াদা তোমাদের সাথে করেছিলাম । ( এবং আল্লাহ্র ওয়াদা যে সত্য এবং আমার ওয়াদা যে মিথ্যা----এর **ভূরি ভূ**রি অফাট্য প্রমাণ বিদ্যমান ছিল। এতদসত্বেও তোমরা আমার্ ওয়াদাকে সত্য এবং আল্লাহ্র ওয়াদাকে মিথ্যা মনে করেছ । অতএব তোমরা নিজে নিজেই ডুবেছ । এবং যদি তোমরা বল যে, সত্য ওয়াদাকে মিথ্যা মনে করা এবং মিথ্যা ওয়াদাকে সত্য মনে করার কারণও তো আমিই ছিলাম, তবে কথা এই যে, বান্ডবিকই আমি কুমন্ত্রণাদানের পর্যায়ে কারণ ছিলাম, কিন্তু এটাও তো দেখবে যে, আমার কুমন্ত্রণা দানের পর তোমরা স্বেচ্ছাধীন ছিলে. না অক্ষম ও অপারক ? অতএব বলাই বাহল্য যে, ) তোমাদের উপর আমার এ ছাড়া অন্য কোন জোর ছিল না যে, আমি তোমাদেরকে ( পথরুপ্টতার দিফে ) ডেকেছিলাম, অতঃপর তোমরা (স্বেহ্ছায়)আমার কথা মেনে নিয়েছিলে।(যদি না মানতে, তবে আমি বলপূর্বক তোমাদেরকে পথর্রচ্ট করতে পারতাম না। যখন এটা প্রমাণিত ) অতএব আমাকে ( সম্পূর্ণ ) ভর্ৎ সনা কর না ( অর্থাৎ নিজেদেরকে সম্পূর্ণ দোষমুক্ত মনে করে আমাকে সামগ্রিক পর্যায়ে দোষী মনে করো না।) এবং (বেশী) ডর্ৎ সনা নিজেদেরকেই কর। (কারণ আযাবের আসল হোতা তোমরাই। আমার কাজ তো নিরেট ফারণ, যা দূরবর্তী এবং তোমাদের পথদ্রস্টতাকৈ অপরিহার্য করে না। এ হচ্ছে ডর্ৎ সনার জওয়াব। পক্ষান্তরে তোমাদের কথার উদ্দেশ্য যদি সাহায্য প্রার্থনা হয় ; তবে আমি অন্যের সাহায্য ফিডাবে করতে পারি, যখন নিজেই বিপদগ্রন্ত এবং সাহায্য প্রত্যাশী হয়ে যাচ্ছি। কিন্তু আমি জানি যে, কেউ আমাকে সাহায্য করবে না। নতুবা আমিও তোমাদের কাছে নিজের জন্য সাহায্য প্রত্যাশা করতাম। কেননা, তোমাদের সাথেই আমার সম্পর্ক বেশী। সুতরাং এখন তো ) না আমি তোমাদের উদ্ধারে সাহায্যকারী ( হতে পারি ) এবং না তোমরা আমার উদ্ধারে সাহায্যকারী ( হতে পার। 🛛 তবে আমি যদি তোমাদের শিরককে সত্য মনে করতাম, তবুও এ সম্পর্কের কারণে সাহায্য প্রার্থনার অবকাশ থাকত, কিন্তু)আমি স্বয়ং তোমাদের এ কর্মে অবিশ্বাসী (এবং একে মিথ্যা মনে করি) যে, তোমরা ইতিপূর্বে ( দুনিয়াতে ) আমাকে ( আল্লাহ্র ) শরীক সাব্যন্ত করতে। ( অর্থাৎ মূটি ইত্যাদির পূজার ব্যাপারে আমার এমন আনুগত্য করতে, যে আনুগত্য বিশেষভাবে আর্রাহ্র প্রাপ্য। সুতরাং মৃতিদেরকে শরীক সাব্যস্ত করা এর অর্থ শয়তানকে শরীক সাব্যস্ত করা। 🛛 অতএব আমাদের সাথে তোমাদের কোন সম্পর্ক নেই এবং তোমাদের সাহায্য প্রার্থনা করারও কোন অধিকার নেই। ) নিশ্চয় জালিমদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক শান্তি (নিধা-রিত ) রয়েছে। ( অতএব আযাবে পড়ে থাক। আমাকে ডর্ৎ সনা করে এবং আমার কাছে সাহায্য চেয়ে কোন উপকারের আশা করো না । তোমরা যে জুলুম করেছ, তা তোমরাই ভোগ কর। আমি যা করেছি, তা আমি ডোগ করব। তাই এসব কথাবার্তার এখন আর কোন অর্থ হয় না। এ হচ্ছে ইবলীসের উত্তরের সারমর্ম। এতে আল্লাহ্ ছাড়া অন্য উপাস্য-দের ভরসাও ছিন্ন হয়েছে। কেননা, ইবলীসই হচ্ছে অন্য উপাস্যদের উপাসনার আসল প্রতিষ্ঠাতাও উদ্যোক্তা এবং প্রকৃতপক্ষে এ উপাসনা দ্বারা সে-ই অধিক সপ্ত¤ট হয়। এ কারণেই কিয়ামতের দিন দোযখীরা তার সাথেই কথাবার্তা বলবে এবং আল্লাহ্ ছাড়া অন্য কোন উপাস্যকে কিছুই বলবে না। যখন সে পরিষ্ণার জওয়াব দিয়ে দিল, তখন অন্য-দের কাছ থেকে আর কি আশা করা যায়। সুতরাং কাফিরদের মুক্তির সব পথই রুদ্ধ হয়ে গেল। এ বিষয়বস্তুটিই আগ্নাতের উদ্দেশ্য ছিল।)

لواالصل ادن ربيهم من

(২৩) এবং যারা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সৎ কর্ম সম্পাদন করে তাদেরকে এমন উদ্যানে প্রবেশ করানো হবে, যার পাদদেশ দিয়ে নির্বারিণীসমূহ প্রবাহিত হবে! তারা তাতে পালনকর্তার নির্দেশে অনস্তকাল থাকবে। যেখানে তাদের সম্ভাষণ হবে সালাম।

#### তক্র্সীরের সার-সংক্ষেপ

এবং যারা বিশ্বাস হাগন করে এবং সৎকর্ম সম্পাদন করে, তারা এমন উদ্যানে প্রবিষ্ট হবে, যার পাদদেশ দিয়ে নির্মারিণীসমূহ প্রবাহিত হবে (এবং) তারা তাতে পালনকর্তার নির্দেশে অনন্তকাল থাকবে। সেখানে তাদেরকে (আস্সালামু আলাইকুম বলে) সালাম করা হবে। (অর্থাৎ পরস্পরেও এবং ফেরেশতাদের পক্ষ থেকেও। যেমন আলাহ বলেন ঃ وَالْهُلَا لُحَكَمُ يَحَدُ خُلُونَ আরও বলেন :

هُمَ من کل با پ سلام طبیکم دما صبر

الْفُرْتَرُ كَيْفَ ضَرَبَ اللهُ مَثَلًا كَلِمَةً طَيِّبَةً كَشَجَرَةٍ طَيِّبَةٍ أَصُلُهَا ثَابِتُ قَوْرُعُهَا فِالسَّمَاءِ ﴿ تُؤْذِي أَكُلُهَا كُلَّ حِيْنٍ بِإِذْنِ رَبِّهَا وَيَضْرِبُ اللهُ الْأَمْنَالَ لِلنَّاسِ لَعَلَّهُمْ يَتَذَكَرُونَ ٠

(২৪) তৃমি কি লক্ষ্য কর না, আলাহ্তা আলা কেমন উপমা বর্ণনা করেছেন ঃ ---পবিত্র বাক্য হলো পবিত্র রক্ষের মত। তার শ্রিকড় মজবুত এবং শাখা আকাশে উষিত। (২৫) সে পালনকর্তার নির্দেশে অহরহ ফল দান করে। আলাহ্মানুষের জন্য দৃল্টান্ড বর্ণনা করেন---মাতে তারা চিন্তাড় বনা করে।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

আপনার কি জানা নেই ( অর্থাৎ এখন জানা হয়েছে ) যে, আল্লাহ্ তা'আলা কেমন (উত্তম ও স্থানোপযোগী ) উপমা বর্ণনা করেছেন কালেমায়ে তাইয়্যেবার ! ( অর্থাৎ কালেমায়ে তওহীদ ও ঈমানের ৷ ) এটা একটা পবিত্র হক্ষসদৃশ ( অর্থাৎ খেজুর হক্ষের মত ) যার শিকড় দৃঢ়ভাবে ( মাটির অভ্যন্তরে ) প্রোথিত এবং এ শাখাসমূহ সুউচ্চে উপ্রিত ৷ ( এবং ) সে ( অর্থাৎ হক্ষ ) আল্লাহ্র নির্দেশে প্রতি ঋতুতে ( অর্থাৎ যখন তার ফলনের ঋতু আসে ) ফল দান করে ( অর্থাৎ যথেষ্ট ফলন হয়, কোন ঋতু মার যায় না ৷ এমনিভাবে ফলেমায়ে তওহীদ অর্থাৎ লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্র একটি শিকড় আছে অর্থাৎ বিশ্বাস যা মু'মিনের অন্তরে শক্তভাবে প্রতিন্ঠিত আছে এবং এর কিছু ডালপালা রয়েছে অর্থাৎ বিশ্বাস যা মু'মিনের অন্তরে শক্তভাবে প্রতিন্ঠিত আছে এবং এর কিছু ডালপালা রয়েছে অর্থাৎ সংকর্মসমূহ ৷ ঈমানের পর এগুলো ফলদায়ক হয় ৷ এগুলোকে আক্লাশপানে আল্লাহ্র দরবারে নিয়ে যাওয়া হয় ৷ এরপর এগুলোর ভিত্তিতে আল্লাহ্র চিরন্থায়ী সন্তন্টির ফল অজিত হয় ৷ ) এবং আল্লাহ্ তা'আলা ( এধরনের ) দৃষ্টান্ত লোকদের ( বলার ) জনা এ কারণে বর্ণনা করেন---যাতে তারা ( এর উদ্দেশ্যকে ) ডাল্লোডাবে বুঝে নেয় । ( ফেননা, দৃষ্টান্ত থারা উদ্দেশ্য চমৎকার ফুটে উঠে ৷ )

# সূরা ইবরাহীম

لَهِ كَشَجَرَةٍ خَبِيُنَكَةٍ واخِـ تُتَنَّتُ مِنْ ، مَا لَهَا مِنْ فَرَارِ حِيُثَةِيْتُ اللهُ الَّذِيْنَ الْمُنُوْ بِالْقَوْ ، الْحَيْوَةِ الدَّنْيَا وَفِي الْاخِرَةِ ، وَيُعِيلُ اللهُ الظَّلِينَ خَوَيَقْحَ إِلَى الَّذِينَ بَدَّالُوا نِعْمَتَ اللَّهِ كَفُرًا وَاحَلُوا قَوْمَهُمُ 521 دَارَ الْبُوَارِ فَ جَهَنْمَ، يَصْلَوْنَهَا، وَبِنْسَ الْقَرَارُ ا

(২৬) এবং নোংরা বাক্যের উদাহরণ হলো নোংরা হক্ষ। একে মাটির উপর থেকে উপড়ে নেওয়া হয়েছে। এর কোন স্থিতি নেই। (২৭) আল্লাহ্ তা'আলা মু'মিনদেরকে মজবুত বাক্য ছারা মজবুত করেন। পাথিবজীবনে এবং পরকালে। এবং আল্লাহ্ জালিমদেরকে পথ্রচট করেন। আল্লাহ্ যা ইচ্ছা, তা করেন। (২৮) তুমি কি তাদেরকে দেখনি, যারা আল্লাহ্র নিয়ামতকে কুফরে পরিণত করেছে এবং স্বজাতিকে সম্মুখীন করেছে ধ্বংসের আলয়ে (২৯) দোষখের ? তারা তাতে প্রবেশ করবে সেটা কতই না মন্দ আবাস !

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং নোংরা কালেমার ( অর্থাৎ কালেমায়ে কুফর ও শিরকের ) দৃষ্টান্ত এমন, যেমন একটি খারাপ রক্ষ ( অর্থাৎ হান্যল রক্ষ), যাকে মাটির উপর থেকেই উৎপাটিত করে নেওয়া হয় ( এবং ) তার ( মাটিতে ) কোন ছায়িত্ব নেই । ( 'খারাপ' বলা হয়েছে এর গঙ্ক, ছাদ ও রং-এর দিক দিয়ে অথবা এর ফলের গন্ধ, ছাদ ও রং-এর দিক দিয়ে । এ হচ্ছে ঠ+১৮ পবিত্র বিশেষণের বিপরীত । উপর থেকে উৎপাটনের উদ্দেশ্য এই যে, এর শিকড় দূর পর্যন্ত যায় না, উপরে-উপরেই থাকে । এ হচ্ছে এবং এবং ক্রি কি বিশেষজের থাকে । এ হচ্ছে এবং জিবর রোথিত'

এর বিপরীত এবং مَا يَ مَن تَرَار বাক্যটি এর তাকিদ। এর শাখার উধের্ব না যাওয়া এবং এর ফলের খাওঁয়ার বস্তু হিসাবে কাম্য না হওয়া বর্ণনাসাপেক্ষ নয়। কালেমায়ে কুফরের অবস্থা তদ্রপই। যদিও কাফিরের অন্তরে এর শিকড় আছে, কিন্তু সত্যের সামনে এর ক্ষয়প্রাণিত ও পরাভূত হয়ে যাওয়া এ অবস্থারই সমত্ল্য, যেন এর শিকড়ই নেই। আল্লাহ্ বলেন : مَا يُهَا مِنْ قُرَار স্তব্য: আল্লাহ্ বলেন গ্রিক্ষ বিক্ষ্য ব্যক্ত করা উদ্দেশ্য। কাফিরের সৎকর্ম আরাহ্র কাছে কবুল হয় না। তাই এ যুক্ষের যেন শাখাও ছড়ায় না। যেহেতু এ সৎকর্ম দারা আলাহ্র সন্তুল্টি অজিত হয় না, ফল যে হয় না---একথাও স্পল্টত বোঝা যায়। যেহেতু কাফিরের মধ্যে কবুল ও সন্তণ্টির মোটেই সন্তাবনা নেই, তাই ধারাপ রক্ষের শাখা ও ফলের উল্লেখ নিশ্চিতরূপেই পরিত্যক্ত হয়েছে। তবে কুফরের উল্লেখ এজন্য করা হয়েছে যে, এর অভিভ অনুভবও করা যায় এবং জিহাদ ইত্যাদির বিধি-বিধানে ধর্তব্যও। এ হচ্ছে উভয়ের দৃষ্টান্ত। অতঃপর প্রতিব্রিয়া বণিত হচ্ছে ঃ) আরাহ্ তা'আলা মু'মিনদেরকে মজবুত কথা দ্বারা ( অর্থাৎ কালেমা তাইয়োবার বরকত দ্বারা ) পাথিব জীবনে ও পরকালে ( উভয় জায়গায় ধর্মে ও পরীক্ষায় ) মজবুত রাখেন এবং ( নোংরা কালেমার অশুভ প্রভাবে ) জালিমদেরকে ( অর্থাৎ কাফিরদেরকে উত্তয় জায়গায়---ধর্মে ও পরীক্ষায় ) পথদ্রতট করে দেন এবং ( কাউকে মজবুত রাখা ও কাউকে পথদ্রতট করে দেওয়ার মধ্যে অনেক রহস্য রয়েছে।) আক্লাহ্ তা'আলা ( স্বীয় রহস্যের কারণে ) যা ইচ্ছা তা করেন। আপনি কি তাদেরকে দেখেন নি ( অর্থাৎ তাদের অবস্থা আশ্চর্যজনক ), যারা নিয়ামতের (শোকরের) পরিবর্তে কুফরী করেছে? (উদ্দেশ্য মক্কার কাফির সম্প্রদায়---দুররে মন-সুর ) এবং যারা স্বজাতিকে ধ্বংসের গৃহ অর্থাৎ জাহান্নামে পৌঁছে দিয়েছে ? ( অর্থাৎ তাদের-কেও কুফর শিক্ষা দিয়েছে। ফলে) তারা তাতে ( অর্থাৎ জাহান্নামে) প্রবেশ করবে। সেটা মন্দ বাসন্থান। (এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, তাদের প্রবেশ করা স্থায়ীও চিরকালীন হবে।)

### আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহের পূর্বে এক আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা দৃষ্টান্ড বর্ণনা করেছেন যে, কাফিরদের ক্রিয়াকর্ম হচ্ছে ছাইডস্মের মত, যার উপর দিয়ে প্রবল বাতাস বয়ে যাওয়ার কারণে প্রতিটি কণা বাতাসে বিক্ষিপ্ত হয়ে নিশ্চিহ্ন হয়ে যায়। এরপর কেউ এগুলোকে একর করে কোন কান্ড নিতে চাইলে তা অসন্তব হয়ে যায়।

مَثْنُ اللَّذِيْنَ نَغَرُوا بَرَبَّهُمْ اعْمَا لَهُمْ كَرَ مَادِنِ اشْتَدَّتْ بِعَ الرَّيْمَ فَى قَدْنَ اللَّذَيْنَ عَفَرُوا بَرَبَهُمْ اعْمَا لَهُمْ كَرَ مَادِنِ اشْتَدَّتْ بِعَ الرِّيْمَ فَى مَثْنَ اللَّهُ

আল্লাহ্ তা'আলার কাছে গ্রহণীয় নয়। তাই সব অর্থহীন ও অকেজো।

এরপর উদ্লিখিত আয়াতসমূহে প্রথমে মু'মিন ও তার রিয়াক্সমের একটি দৃষ্টান্ত দেওয়া হয়েছে। অতঃপর কাফির ও মু'মিনদের ক্রিয়াক্সমের দৃষ্টান্ত বণিত হয়েছে। প্রথম আয়াতে মু'মিন ও তার রিয়াফ্সমের উদাহরণে এমন একটি রক্ষের কথা উল্লেখ করা হয়েছে, যার কাণ্ড মজবুত ও সুউচ্চ এবং শিকড় মাটির গভীরে প্রোথিত। ভূগর্ভস্থ ঝরনা থেকে সেগুলো সিক্ত হয়। গভীর শিক্ষড়ের কারণে রক্ষটি এত শক্ত যে দমকা বাতাসে ভূমিসাৎ হয়ে যায় না। ভূপৃষ্ঠ থেকে উধ্বে থাকার কারণে এর ফল ময়লা ও আবর্জনা থেকে মুক্তা এ রক্ষের দ্বিতীয় গুণ এই যে, এর শাখা উচ্চতাের আকাশপানে ধাবমান। তৃতীয় গুণ এই যে, এর ফল সব সময় সর্বাবস্থায় যায়।

এ রক্ষটি কি এবং কোথায়, এ সম্পর্কে তফসীরবিদগণের বিভিন্ন উক্তি বর্ণিত আছে। সর্বাধিক সত্যাশ্রয়ী উক্তি এই যে, এটি হচ্ছে খেজুর রক্ষ। এর সমর্থন অভিক্ততা এবং চাক্ষুম দেখা বারাও হয় এবং বিভিন্ন হাদীস থেকেও পাওয়া যায়। খেজুর রক্ষের কাণ্ড যে উচ্চ ও মজবুত, তা প্রত্যক্ষ বিষয় ---সবাই জানে। এর শিকড়সমূহের মাটির গড়ীর অভ্যন্তরে পৌঁছাও সুবিদিত। এর ফলও সব সময় সর্বাবন্থায় খাওয়া যায়। রক্ষে ফল দেখা দেওয়ার পর থেকে পরিপঙ্ক হওয়া পর্যন্ত সর্বাবন্থায় চাট্নী, আচার ইত্যাদি বিভিন্ন পন্থায় এ ফল খাওয়া যায়। ফল পেকে গেলে এর ডাণ্ডারও সারা বছর অবশিল্ট থাকে। সকাল-বিকাল, দিবা-রার, শীত-গ্রীম--মোটকথা সব সময় ও সব খতুতে এটি কাজে আসে। এ রক্ষের শাঁসও খাওয়া হয়, এ রক্ষ থেকে মিল্ট রসও বের করা হয়। এর পাতা বারা অনেক উপকারী বন্তসামগ্রী চাটাই ইত্যাদি তৈরী করা হয়। এর আঁটি জন্ত-জানোয়ারের খাদ্য। অন্যান্য রক্ষের ফল এরাপ নয়। অন্যান্য রক্ষ বিশেষ ঋতুতে ফলবান হয় এবং ফল নিঃশেষ হয়ে যায়---সঞ্চয় করে রাখা হয় না এবং সেগুলোর প্রত্যেকটি অংশ দ্বারা উপকৃত হওয়া যায়।

তিরমিয়ী, নাসায়ী, ইবনে হাব্বান ও হাকিম হযরত আনাস (রা)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেন যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেছেন ঃ কোরআনে উল্লিখিত পবিত্র রক্ষ হচ্ছে খেজুর রক্ষ এবং অপবিত্র রক্ষ হচ্ছে হান্যল (মাকাল) রক্ষ। ––––( মাযহারী )

মসনদ আহ্মদে মুজাহিদের রেওয়ায়েতে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে ওমর (রা) বলেন ঃ একদিন আমরা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র খিদমতে উপস্থিত ছিলাম। জনৈক ব্যক্তি তাঁর কাছে খেজুর রক্ষের শাঁস নিয়ে এল। তখন তিনি সাহাবায়ে কিরামকে একটি প্রশ্ন করলেন ঃ রক্ষসমূহের মধ্যে একটি রক্ষ হচ্ছে মরদে-মু'মিনের দৃল্টান্ত। ( বুখারীর রেওয়ায়েত মতে এছলে তিনি আরও বললেন যে, কোন ঋতুতেই ও রক্ষের পাতা ঝরে না।) বল, এ কোন্ রক্ষ ? ইবনে ওমর বলেন ঃ আমার মনে চাইল যে, বলে দিই—-খেজুর রক্ষ। কিন্তু মজলিসে আবু বক্ষর, ওমর ও অন্যান্য প্রধান প্রধান সাহাবী উপস্থিত ছিলেন। তাঁদেরকে নিশ্চুপ দেখে আমি বলার সাহস পেলাম না। এরপর স্বয়ং রস্লুল্লাহ্ (সা) বললেন ঃ এ হচ্ছে খেজুর রক্ষ।

এ রক্ষ দারা মু'মিনের দৃষ্টান্ত দেওয়ার কারণ এই যে, কালেমায়ে তাইয়োবার মধ্যে ঈমান হচ্ছে মজবুত ও অনড় শিকড় বিশিষ্ট, দুনিয়ার বিপদাপদ একে টলাতে পারে না। কামেল মু'মিন সাহাবী ও তাবেয়ী, বরং প্রতি মুগের খাঁটি মুসলমানদের এমন দৃষ্টান্ত বিরল নয়, যারা ঈমানের মুকাবিলায় জানমান ও কোন কিছুর পরওয়া করেন নি। দ্বিতীয় কারণ তাঁদের পবিষ্কতা ও পরিচ্ছমতা। তাঁরা দুনিয়ার নোংরামি থেকে সব সময় দূরে সরে থাকেন যেমন ভূ-পৃষ্ঠের ময়লা আবর্জনা উঁচু রক্ষকে স্পর্শ করতে পারে না। এ দু'টি ওণ হচ্ছে

سلما تَ بَنَ اللهُ ال আকাশের দিকে উচ্চ ধাবমান, মু'মিনের ঈমানের ফলাফলও অর্থাৎ সৎকর্মও তেমনি আফা-শের দিকে উল্লিত হয়। ফোরআন বলে : اللهُ ال পৰিয় বাক্যাবলী আল্লাহ্ তা'আলার দিকে উঠানো হয় । উদ্দেশ্য এই যে, মু'মিন আল্লাহ্ তা'আলার যেসব যিকির, তসবীহ্-তাহ্লীল, তিলাওয়াতে ফোরআন ইত্যাদি করে, সেঙলো স্কাল বিফাল আল্লাহ্র দরবারে পৌঁছতে থাকে ।

চতুর্থ কারণ এই যে, খেজুর রক্ষের ফল যেমন সব সময় সর্বাবন্থায় এবং সব ঋতুতে দিবারাত্র খাওয়া হয়, মু'মিনের সৎকর্মও তেমনি সব সময়, সর্বাবন্থায় এবং সব ঋতুতে অব্যাহত রয়েছে এবং খেজুর রক্ষের প্রত্যেকটি বস্তু যেমন উপকারী, তেমনি মু'মিনের প্রত্যেক কথা ও কাজ, ওঠা-বসা এবং এসবের প্রতিক্রিয়া সমগ্র বিশ্বের জন্য উপকারী ও ফলদায়ক। তবে শর্ত এই যে, কামিল মানুষ এবং আল্লাহ্ ও রস্লের শিক্ষার অনুযায়ী হতে হবে।

কোরআনে এই খারাপ রক্ষের অবস্থা এরাপ বর্ণিত হয়েছে যে, এর শিকড় ভূগর্ডের অভ্যন্তরে বেশী যায় না। ফলে যখন কেউ ইচ্ছা করে, এ রক্ষকে সমূলে উৎপাটিত করতে পারে। أَجْنَكْتُ مَنْ فَوْتِ أَلَّا رَضْ পারে। أَجْنَكْتُ مَنْ فَوْتِ أَلَّا رَضْ কোন বন্তর অবয়বকে পুরোপুরি উৎপাটন ফরা।

কাফিরের কাজকর্মকে এ রক্ষের সাথে তুলনা করার কারণ তিনটি। এক. কাফিরের ধর্মবিশ্বাসের কোন শিকড় ও ভিত্তি নেই। অরক্ষণের মধ্যেই নড়বড়ে হয়ে যায়। দুই. দুনিয়ার আবর্জনা দ্বারা প্রভাবাদিবত হয়। তিন. রক্ষের ফলফুল অর্থাৎ কাফিরের ক্রিয়াকর্ম আল্লাহ্র দরবারে ফলদায়ক নয়।

উমানের বিশেষ প্রতিক্রিয়া ঃ এরপর মু'মিনের ঈমান ও কালেমায়ে তাইয়্যেবার এফটি বিশেষ প্রতিক্রিয়া দিতীয় আয়াতে বণিত হয়েছে ঃ

يَتَبَيِّتَ اللهُ الَّذَيْنَ أَ مَنَوا بِا لَقَرُلِ إِلَّنَا بِتِ فِي الْحَقْوة إِلَّ نَبِيا يَتَبَيِّت اللهُ الَّذَيْنَ أَ مَنَوا بِا لَقَرُلِ إِلَّنَا بِتِ فِي الْحَقْوة إِلَّ نُبِياً عَوَرًا اللَّهُ وَ مواجع الله عرفي الله

প্রতিষ্ঠিত উক্তি । একে আল্লাহ্ তা'আলা চিরকাল কায়েম ও প্রতিষ্ঠিত রাখেন---দুনিয়াতেও এবং গরকালেও । শর্ত এই যে, এ কালেমা আন্তরিকতার সাথে বলতে হবে এবং লা-ইলাহা ইল্লাল্যাহ্র মর্ম পূর্ণরাপে বু্ৃুঝতে হবে ।

উদ্দেশ্য এই যে, এ কালেমায় বিষাসী ব্যক্তিক্ষে দুনিয়াতে আলাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে শক্তি যোগানো হয়। ফলে সে মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত এ কালেমায় কায়েম থাকে, যদিও এর মুক্ষাবিলায় অনেক বিপদাপদের সম্মুখীন হতে হয়। পরকালে এ কালেমাকে প্রতিষ্ঠিত রেখে তাকে সাহায্য করা হবে। সহীহ্ বুখারী ও মুসলিমের এক হাদীসে আছে, আয়াতে পরকাল বলে বরষখ অর্থাৎ 'কবর জগৎ' বোঝানো হয়েছে।

কবরের শাস্তি ও শাস্তি কোরআন ও হাদীসের ঘারা প্রমাণিতঃ রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ কবরে মু'মিনকে প্রশ্ন করার ডয়ংকর মুহূতেও সে আল্লাহ্র সমর্থনের বলে এই কালেমার উপর কায়েম থাকবে এবং লা-ইলাহা ইল্লালাছ মুহাত্মাদুর রাস্লুল্লাহ্র সাল্কা দেবে। এরপর বলেন ঃ আল্লাহ্র বাণী

الد نيبا و ني الخر المعنى المتيبو الد نيبا و ني الخر الخر المعني المتيبو الد نيبا و ني الخر الخر المعني المتيبو الد نيبا و ني الخر الخر الخر العن المعني المتيبو الد نيبا و ني الخر الخر المعني المتيبو الد نيبا و ني الخر المعني المتيبو المعني المتيبو الد نيبا و ني الخر المعني المتيبو المعني المعني المتيبو المعني الم المعني ا معني معني المعني ال المعني المعن المعني المعن المعني المعني

মৃত্যু ও দার্কনের পর কবরে পুনর্বার জীবিত হয়ে কেরেশতাদের প্রশ্নের উত্তর দেওয়া এবং এ পরীক্ষায় সাফল্য ও অরুতকার্যতার ভিত্তিতে সওয়াব অথবা আযাব হওয়ার বিষয়টি কোরআন পাকের প্রায় দশটি আয়াতে ইঙ্গিতে এবং রসূলুল্লাহ (সা)-র সন্তরটি মৃতাওয়াতির হাদীসে সুস্পল্টভাবে উল্লিখিত রয়েছে। ফলে এ ব্যাপারে মুসলমানদের সন্দেহ করার অবকাশ নেই। তবে সাধারণ লোকের পক্ষ থেকে সন্দেহ করা হয় যে, এই সওয়াব ও আযাব দুল্টিগোচর হয় না। এখানে এর বিস্তারিত উত্তর দানের অবকাশ নেই। সংক্ষেপে এতটুকু বুঝে নেওয়া যথেল্ট যে, কোন বস্ত দুল্টিগোচর না হওয়া সেই বস্তুটির অনস্তিত্বশীল হওয়ার প্রমাণ নয়। জীন ও ফেরেশতারাও দুল্টিগোচর হয় না, কিন্ত তারা বিদ্যমান রয়েছে। বর্তমান যুগে রকেটের সাহায্যে যে মহাশূন্য জগৎ প্রত্যক্ষ করা হচ্ছে, ইতিপূর্বে তা কারও দুল্টিগোচর হত না; কিন্ত অন্তিত্ব ছিল। যুমন্ত ব্যক্তি ব্যেরে কোন বিপদে পতিত হয়ে বিষম কল্ট অস্থির হতে থাকে; কিন্তু নিকটে উপবিল্ট ব্যক্তি যোটেই তা টের পায় না।

নীতির কথা এই যে, এক জগতের অবস্থাকে অন্য জগতের অবস্থার সাধে তুলনা করা

নিতান্তই ভুল । স্পিটকর্তা যখন রস্লের মাধ্যমে পর জগতে পৌঁছার পর এ আযাব ও সও-য়াবের সংবাদ দিয়েছেন, তখন এর প্রতি বিশ্বাস ছাপন করা অপরিহার্য ।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে : وَيَضُلُ اللَّهُ الْظَالَمِيْنَ مَعْنَى ---- অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা মু'মিনদেরকে তো প্রতিষ্ঠিত বাক্যের উপর কায়েম রাখেন, ফলে কবর থেকেই তাদের শান্তির আয়োজন গুরু হয়ে যায়। পক্ষান্তরে জালিম অর্থাৎ অস্বীক্ষারকারী কাক্ষির ও মুশ্রিকরা এ নিয়ামত পায় না। তারা মুনকার-নক্ষীরের প্রশের সঠিক উত্তর দিতে পারে না। ফলে এখান থেকেই তারা এক প্রকার আযাবে জড়িত হয়ে পড়ে।

ইচ্ছাকে রুখে দাঁড়ায় এরাপ কোন শক্তি নেই। হযরত উবাই ইবনে কা'ব আবদুল্লাহ্ ইবনে মাসউদ, হযায়ফা ইবনে এয়ামান প্রমুখ সাহাবী বলেন ঃ মু'মিনের এরপ বিশ্বাস রাখা অপরিহার্য যে, তার যা কিছু অজিত হয়েছে, তা আল্লাহ্র ইচ্ছায়ই অর্জিত হয়েছে। এটা অর্জিত না হওয়া অসন্তব ছিল। এমনিডাবে যে বস্তু অর্জিত হয়নি, তা অজিত হওয়া সন্তবপর ছিল না। তাঁরা আরও বলেন ঃ যদি তুমি এরাপ বিশ্বাস না রাখ, তবে তোমার আবাস হবে জাহানাম।

اً لَمْ تَرَالَى الَّذِيْنَ لَدْ لُوَا نَعْمَةَ اللهِ تُغُرًا وَّاَ حَلُّوْا تَوْمَهُمْ دَارً الْبَوْارِ جَهَنَّمَ يَصْلُوْنَهَا وَبَيْسَ الْقَرَارُ -

অর্থাৎ আপনি কি তাদেরকে দেখেন না, যারা আরাহ্ তা'আলার নিয়ামতের পরিবর্তে কুফর অবলম্বন করেছে এবং তাদের অনুসারী জাতিকে ধ্বংস ও বিপর্যয়ের অবস্থানে পৌছিয়ে দিয়েছে ? তারা জাহারামে প্রজ্বলিত হবে। জাহারাম অত্যন্ত মন্দ আবাস।

এখানে 'আল্লাহ্র নিয়ামত' বলে সাধারণভাবে অনুভূত, প্রত্যক্ষ ও মানুষের বাহ্যিক উপকার সম্পর্কিত নিয়ামত বোঝান যেতে পারে ; যেমন পানাহার ও পরিধানের দ্রব্য সামগ্রী, জমিজমা, বাসন্থান ইত্যাদি এবং মানুষের হিদায়তের জন্য আল্লাহ্র পক্ষ থেকে আগত বিশেষ নিয়ামতসমূহও ; যেমন ঐশী গ্রন্থ এবং আল্লাহ্ তা'আলার শক্তি ও রহস্যের নিদর্শনা-বলী। এসব নিদর্শন স্বীয় অন্তিত্বের প্রতি গ্রন্থিতে, ভূমণ্ডল ও তার রহস্যমণ্ডিত জগতে মানবজাতির হিদায়তের সামগ্রীরপে বিদ্যমান রয়েছে ।

এই উভয় প্রকার নিয়ামতের দাবী ছিল এই যে, মানুষ আল্লাহ্র মাহাখ্য ও শজি-সামর্থ্য সম্যক উপলশ্বিধ করুক এবং তাঁর নিয়ামতের কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করে তাঁর আনুগড্যে **আন্দনিয়োগ করুক**। ফিন্তু কাফির ও মুশরিকরা নিয়ামতের কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করার প**রিবর্তে অকৃত্ততা, অবাধ্যতা ও নাফরমানী করেছে। এর ফলশু**ন্তিতে তারা সমগ্র মানব সমাজকেই ধ্বংস ও বিপর্যয়ের মুখে ঠেলে দিয়েছে এবং নিজেরাও ধ্বংসপ্রাণ্ত হয়েছে।

বিধান ও নির্দেশ ঃ আলোচ্য আয়াতরয়ে তওহীদ ও কলিমায়ে তাইয়োবা লা-ইলাহা ইঙ্গাল্লাহ্র মহাত্ম, শ্রেষ্ঠত্ব, বরকত ও ফলাফল এবং একে অস্বীকারের অমঙ্গল ও মন্দ পরিণাম বর্ণিত হয়েছে। তওহীদ এমন অক্ষয় ধন যার বরকতে ইহকালে, পরকালে এবং কবরেও আল্লাহ্র সমর্থন অর্জিত হয়। একে অস্বীকার করা আল্লাহ্র নিয়ামতসমূহেকে আযাবে রাপান্তরিত করারই নামান্তর।

نْلَادًا لِيُصْلَوْا عَنْ سَ ٥ قَلُ لِعِبَادِيَ الَّذِينَ أَمَنُوُا يُقِبُهُ يَّاتِي يَوْمُ لإنبكة قِن قَدْ 010 اةم لمقالتهلوب والأدض وأنزأ الذي ر@اللهُ نَالتَّهُرَٰتِ رِزَقَالَكُمُ \* وَسَخَّرَ لَكُوُ فككم الالا كَكُبُالَيْلَ وَالنَّهَارَ أَوْأَتْنَا ٢٥ إ نعبيتَ الله لَا تَخْصُوهُما الآ الإِنسَانَ

(৩০) এবং তারা জালাহ্র জন্য সমকক্ষ ছির করেছে, যাতে তারা তার পথ থেকে বিচ্যুত করে দেয়। বলুন ঃ মজা উপডোগ করে নাও। জতঃপর তোমাদেরকে জল্লির দিকেই ফিরে যেতে হবে। (৩১) আমার বান্দাদেরকে বলে দিন যারা বিশ্বাস স্থাপন করেছে, তারা নামায কায়েম রাখুক এবং আমার দেওয়া রিযিক থেকে গোপনে ও প্রকাশ্যে ব্যয় করুক উদিন আসার আগে, যেদিন কোন বেচা -কেনা নাই এবং বক্ষুত্বও নাই। (৩২) তিনিই জালাহ্ যিনি নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডল সৃজন করেছেন এবং আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করে জতঃ পর তা দ্বারা তোমাদের জন্য ফলের রিষিক উৎপন্ন করেছেন এবং নৌকাকে তোমাদের জাজাবহ করেছেন, যাতে তাঁর আদেশে সমুদ্রে চলাফেরা করে এবং নদ-নদীকে তোমাদের সেবায় নিয়োজিত করেছেন। (৩৩) এবং তোমাদের সেবায় নিয়োজিত করেছেন সূর্যকে এবং চন্দ্রক স্বাদা এক নিয়মে এবং রান্দ্রিও দিবাকে তোমাদের কাজে লাগিয়েছেন। (৩৪) যে সকল বস্তু তোমারা চেয়েছ, তার প্রত্যেকটি থেকেই তিনি তোমাদেরকে দিয়েছেন। যদি আলাহ্র নিয়ামত গণনা কর, তবে গুণে শেষ করতে পারবে না। নিশ্চয় মানুষ অত্যস্ত অন্যায়কারী অরুতক্ত ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ ঃ

এবং (উপরে বলা হয়েছে যে, তারা নিয়ামতের শোকর করার পরিবর্তে **কুফুরী** করেছে এবং নিজ জাতিকে জাহায়ামে পৌঁছিয়েছে। এই কুফরীও পৌঁছানোর বিবরণ এই ষে ) তারা আল্লাহ্র অংশীদার সাব্যস্ত করেছে, যাতে (অন্যান্যকেও ) তাঁর দীনের পথ থেকে বিচ্যুত করে দেয়। (সুতরাং অংশীদার সাব্যস্ত করা হচ্ছে কুফর এবং অন্যান্যকে পথচ্যুত করা হচ্ছে জাহায়ামে পৌছানো )। আপনি ( তাদের সবাইকে ) বলে দিন ঃ কিছুদিন মজা উপভোগ করে নাও। কেননা, পরিণামে তোমাদেরকে দোষথে ষেতে হবে। (মজা উপডোগের অর্থ কুফুরী অবস্থায় থাকা। কেননা প্রত্যেক ব্যস্তি নিজের ধর্মমতের মধ্যে এক ধরনের তৃণ্ডি অনুভব করে। অর্থাৎ আরও কিছু দিন কুফরী করে নাও। এটা ভীতি প্রদর্শন। কেননা উদ্দেশ্য এই যে, যেহেতু তোমাদের জাহারামে যাওয়া অবশ্যঙাবী, তাই তোমাদের কুফুরী থেকে বিরত হওয়া কঠিন। যাক, আরও কিছু দিন এডাবেই অতিবাহিত করে নাও । এরপর তো এ বিপদের সম্মুখীন হতেই হবে । এবং ) আমার যেসব ঈমানদার বান্দা আছে (তাদেরকে এ অকৃতভাতার শান্তি সম্পর্কে হঁশিয়ার করে তা থেকে মুক্ত রাখার জন্য ) তাদেরকে বলে দিন ঃ ্তারা (এডাবে নিয়ামতের শোকর আদায় করুক যে ) নামায প্রতিন্ঠিত করুক এবং আমি যা কিছু তাদেরকে দিয়েছি, তা থেকে (শরীয়তের নিয়ম অনুযায়ী) গোপনে ও প্রকাশ্যে (যখন যেরাপ সুযোগ হয়) বায় করুক, এমন দিন আসার পূর্বে যেদিন ব্রুয়-বিব্রুয় হবে না এবং বন্ধুত্ব হবে না । ( উদ্দেশ্য এই যে, শারীরিক ও আথিক ইবাদতে আত্মনিয়োগ করুক। এটাই নিয়ামতের শোকর)। তিনিই আল্লাহ্, যিনি নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডল সৃষ্টি করেছেন এবং আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেছেন। অতঃপর এ পানি **দারা তোমাদের জন্য ফল জাতীয়** রিযিক সৃষ্টি করেছেন এবং তোমাদের উপকারার্থে নৌকা ( ও জাহাজ ) কে ( স্বীয় শক্তির ) অনুবর্তী করেছেন, যাতে আল্লাহ্র নির্দেশে (ও কুদরতে)সমুদ্রে চলাচল করে(এবং তোমাদের ব্যবসা-বাণিজ্য ও ভ্রমণের উদ্দেশ্য হাসিল হয়) এবং তোমাদের উপকারার্থে নদ-নদীকে (স্বীয় শক্তির) অনুবর্তী করেছেন ( যাতে তা থেকে পানি পান কর ; জল সেচন কর এবং নৌকা চালাও ) এবং তোমাদের উপকারার্থে সূর্য ও চন্দ্রকে ( স্বীয় শক্তির ) অনুগামী করেছেন, যারা সদা-সর্বদা চলমানই থাকে, (যাতে তোমাদের আলো, উত্তাপ ইত্যাদির উপকার হয়) এবং · তোমাদের উপকারার্থে রাত ও দিনকে ( স্বীয় শক্তির ) অনুগামী করেছেন ( যাতে তোমাদের জীবিকা ও সুখ-স্বাচ্ছ্যন্দের ব্যবস্থা হয়)। এবং যে যে বন্ত তোমরা চেয়েছ ( এবং যা তোমা-দের উপযোগী হয়েছে ) তার প্রত্যেকটি তোমাদেরকে দিয়েছেন। ( তথু উল্লিখিত বন্ত সমূহই কেন ) আক্লাহ্ তা'আলার নিয়ামত ( তো এত অগণিত যে ) যদি ( এণ্ডলোকে ) গণনা কঙ্গ, তবে গুণতিতেও শেষ করতে পারবে না। ( কিন্তু ) সত্য এই যে, মানুষ খুব অন্যায়কারী

#### সূরা ইবরাহীম

অত্যত অকৃতজ্ঞ। ( তারা আলাহ্র নিয়ামতসমূহের কদর ও শোকর করে না ; বরং উল্টা কুক্রর ও পাপকাজে লিপ্ত হয় ; যেমন পূর্বে বলা হয়েছে।

( ٱ لَمْ تَرَ إِلَى الَّذِينَ بَنَّ بَدُ لُوا نِعْمَةَ أَنَّهِ مَعْرًا

#### আনুমলিক ভাতব্য বিষয়

সূরা ইবরাহীমের গুরুতে রিসালত, নবুয়ত ও পরকাল সম্পর্কিত বিষয়বস্ত ছিল। এরপর তওহীদের ফযীলত, কলেমায়ে কুফর ও শিরকের নিন্দা দুষ্টান্তের মাধ্যমে বর্ণিত হয়েছে। অতঃপর এ ব্যপারে মুশরিকদের নিন্দা করা হয়েছে যে, তারা আল্লাহ্র নিয়ামতের শোকর করার পরিবর্তে অকৃতজ্ঞতা ও কুফরীর পথ বেছে নিয়েছে।

আলোচ্য আয়াতসমূহের প্রথম আয়াতে কাফির ও মুশরিকদের নিন্দা এবং তাদের অঙ্গু পরিণাম উল্লেখ করা হয়েছে; দিতীয় আয়াতে মু'মিনদের শ্রেষ্ঠত্ব এবং তাদের শোকর আদায় করার জন্য কতিপয় বিধানের তাকিদ করা হয়েছে। তৃতীয়, চতুর্থ ও পঞ্চম আয়াতে আলাহ্র মহান নিয়ামতসমূহ উল্লেখ করে সেগুলোকে আলাহ্র অবাধ্যতায় নিয়োজিত না করতে উদ্বুদ্ধ করা হয়েছে।

খিতীয় আয়াতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে বলা হয়েছে ঃ ( মন্ধার কাফিররা তো আল্কহ্র নিয়ামতকে কুফুরী থারা পরিবর্তন করে নিয়েছে) আপনি আমার ঈমানদার বান্দাদেরকে বলুন যে, তারা নামায কায়েম করুক এবং আমি যে রিযিক তাদেরফে দিয়েছি, তা থেকে গোপনে ও প্রকাশ্যে আল্লাহ্র পথে ব্যয় করুক। এ আয়াতে মু'মিন বান্দাদের জন্য বিরাট সুসংবাদ ও সম্মান রয়েছে ৷ প্রথমে আল্লাহ্ তা আলা তাদেরকে নিজেদের বান্দা বলেছেন, এরপর ঈমান-ঙণে গুণান্বিত করেছেন, অতঃপর তাদেরকে চিরহায়ী সুখ ও সম্মানদানের পদ্ধতি বলে দিয়েছেন যে, তারা নামায কায়েম করুক। নামাযের সময়ে অলসতা এবং নামাযের সুর্ল্তু নিয়মাবলীতে রুটি না করা চাই। এ ছাড়া আল্লাহ্ প্রদন্ত রিযিক থেকে কিছু তাঁর পথেও ব্যয় করুক। ব্যয় করার উভয় পদ্ধতি বৈধ রাখা হয়েছে----গোপনে অথবা প্রকাশো। কোন কোন আলিম বলেন ঃ ফরম যাকাত ফিতরা ইত্যাদি প্রফাশ্যে হওয়া উচিত ---যাতে অন্যরাও উৎসাহিত হয়, আর নফল সদকা-খয়রাত গোপনে দান করা উচিত যাতে রিয়া ও নাম-যণ অর্জনের মতো মনোঙরি হৃণ্টির আশংকা না থাকে। ব্যাপারটি আসলে নিয়াতের উপর নির্ভরশীল। যদি প্রকাশ্যে দান করার মধ্যে রিয়া ও নাম যশের নিয়ত থাকে, তবে দানের ফযিলত খতম হয়ে যায়---ফরষ হোক কিংবা নফল। পক্ষান্তরে যদি অপরকে উৎসাহিত করার নিয়ত থাকে, তবে ফরয ও নফল উভয়ক্ষেরে প্রকাশ্যে দান করা বৈধ।

এর বহবচন হতে পারে। এর অর্থ আর্থহীন বদ্ধুছ। একে ১৮ এখানে بلغ خبيخ و لا خلال এর বহবচন হতে পারে। এর অর্থ আর্থহীন বদ্ধুছ। একে ১৮ এখান এর ধাতৃও বলা যায়; যেমন لناع ي قتال হত্যাদি। এমতাবন্থায় এর অর্থ দু'ব্যক্তি পরস্পর অকৃন্নিম বদ্ধুছ করা। এ বাক্যটি উপরে বর্ণিত নামায ও সদকার নির্দেশের সাথে সম্পর্কযুক্ত।

উদ্দেশ্য এই যে, আজ আল্লাহ্ তা'আলা নামায পড়ার এবং গাফিলতিবশত বিগত যমনোর না পড়া নামাযের কাযা করার শক্তি ও অবসর দিয়ে রেখেছেন। এমনিভাবে আজ টাকা-পয়সা ও অর্থসম্পদ তোমার করায়ত্ত রয়েছে। একে আল্লাহ্র পথে ব্যয় করে চিরন্থায়ী জীবনের সম্বল করে নিতে পার। কিন্তু এমন এক দিন আসবে, যখন এ দু'টি শক্তি ও সামর্থ্য তোমার কাছ থেকে ছিনিয়ে নেওয়া হবে। তোমার দেহও নামায পড়ার যোগ্য থাকবে না এবং তোমার মালিকানায় ও কোন টাকা-পয়সা থাকবে না, যম্দ্রারা কারও পাওনা পরিশোধ করতে পার। সেদিন কোন কেনাবেচাও হতে পারবে না যে, তুমি বীয় হুটি ও গোনাহের কাফ্ফারার জন্য কোন কিছু কিনে নেবে। সেদিন পারস্পরিক বন্ধুত্ব এবং সম্পর্কও কোন কাজে আসবে না। কোন প্রিয়জন কারও পাপের বোঝা বহন করতে পারবে না এবং তোর আযাব কোনরূপে হটাতে পারবে না।

'ঐ দিন' বলে বাহ্যত হাশর ও কিয়ামতের দিন বোঝানো হয়েছে। মৃত্যুর দিনও হতে পারে। কেননা, এসব প্রতিক্রিয়া মৃত্যুর সময় থেকেই প্রকাশ পায়। তখন কারও দেহে ফাজ করার ক্ষমতা থাকে না এবং কারও মালিকানায় টাকা-পয়সাও থাকে না।

বিধান ও নির্দেশ : এ আয়াতে বলা হয়েছে : কিয়ামতের দিন কারও বক্নুত্ব কারও কাজে আসবে না। এর উদ্দেশ্য এই যে, শুধু পার্থিব বক্নুত্বই সেদিন কাজে আসবে না। কিন্তু যাদের পারস্পরিক বক্ষুত্ব ও সম্পর্ক আল্লাহ্র সন্তুষ্টির ভিত্তিতে এবং তাঁর দীনের কাজের জন্য হয়, তাদের বক্ষুত্ব তখনও উপকারে আসবে। সেদিন আল্লাহ্ তা আলার কাজের জন্য হয়, তাদের বক্ষুত্ব তখনও উপকারে আসবে। সেদিন আল্লাহ্ তা আলার সৎ ও প্রিয় বান্দারা অপরের জন্য সুপারিশ করতে সক্ষম হবেন। বহু হাদীসে এ

বিষয়টি বর্ণিত রয়েছে। কোরআন পাকে বলা হয়েছে : مئذ بعضهم ।

-অর্থাৎ দুনিয়াতে যারা পরস্পরে বন্ধু ছিল, সেদিন

₹88

পরস্পরে শরু হয়ে যাবে ; তারা বর্কুর ঘাড়ে পাপের বোঝা চাপিয়ে নিজেরা মুজ হয়ে যেতে চাইবে। কিন্তু যারা আল্লাহ্ডীরু, তাদের কথা ডিন্ন। আলাহ্ডীরুরা সেখানেও সুপারিশের মাধ্যমে একে অপরের সাহায্য করবেন।

তৃতীয়, চতুর্থ ও পঞ্চম আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলার অনেকঙলো নিয়ামত স্মরণ করিয়ে মানুষকে ইবাদত ও আনুগত্যের দাওয়াত দেওয়া হয়েছে। বলা হয়েছে : আল্লাহ্ তা'আলার সভাই হল যিনি আসমান ও জমিন হাণ্টি করেছেন, যাদের ওপর মানুষের অস্তি-ছের সূচনা ও স্থায়িত্ব নির্ভরশীল। এরপর তিনি আকাশ থেকে পানি অবতারণ করেছেন, যার সাহায্যে হরেক রকমের ফল হণ্টি করেছেন, যাতে সেঙলো তোমাদের রিযিক হতে পারে। ثَمَرُ خَمَرُ مَالَة بَمَرُ خَمَرُ حَمَّا اللَّهُ مَعْرَاتُ আর বহুবচন। প্রত্যেক বস্তু থেকে অজিত ফলা-ফলকে কিন্টি ন্বা হয়। তাই মানুষের খাদ্যজাতীয় বস্ত, পরিধেয় বস্ত এবং বস-বাসের গৃহ---স্বই কিন্টি শব্দের অন্তর্ভু জে। কেননা, আয়াতে ব্যবহৃত ব্যেহ্যরী )

অতঃপর বলা হয়েছে ঃ আল্লাহ্ তা'আলাই নৌকা ও জাহাজসমূহকে তোমাদের কাজে নিয়োজিত করেছেন । এক আল্লাহ্র নির্দেশে নদ-নদীতে চলাফেরা করে । আয়াতে বাবহাত ~ 9 ~

শব্দের অর্থ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা এসব জিনিষের ব্যবহার তোমাদের জন্য সহজ করে দিয়েছেন। কাঠ, লোহা-লঙ্কড়, নৌকা তৈরীর হাতিয়ার এবং এগুলোর বিশুদ্ধ ব্যবহারের জান-বুদ্ধি---সবই আল্লাহ্ তা'আলার দান। কাজেই এসব বস্তর আবিষ্কর্তার গর্ব করা উচিত নয় যে, সে এগুলো আবিষ্কার অথবা নির্মাণ করেছে। কেননা, নৌকা ও জাহাজে যেসব বস্ত ব্যবহাত হয়, সেগুলোর কোনটিই সে হল্টি করেনি এবং করতে পারে না। আল্লাহ্র হজিত কাঠ, লোহা, তামা ও পিতলের মধ্যে কৌশল প্রয়োগ করে এই আবিষ্কারের মুকুট সে নিজের মাথায় পরিধান করেছে। নতুবা বাস্তব সত্য এই যে, স্বয়ং তার অস্তিত, হাত-পা, মস্তিষ্ক এবং বুদ্ধিও তার নিজের তৈরী নয়।

এরপর বলা হয়েছে ঃ আমি তোমাদের জন্য সূর্ষ ও চন্দ্রকে অনুবর্তী করে দিয়েছি। - ٨- -এরা উত্তয়ে সর্বদা একই গতিতে চলাচল করে। بن المبهرة العربية العربية العربية العربية العربية العربية العربية الع

উত্ত ৷ এর অর্থ অন্ড্যাস ৷ অর্থ এই যে, সর্বদা ও সর্বাবন্থায় চলা এ দু'টি গ্রহের অন্ড্যাসে পরিণত করে দেওয়া হয়েছে ৷ এর খেলাফ হয় না ৷ অনুবর্তী করার অর্থ এরূপ নয় যে, তারা তোমাদের আদেশ ও ইঙ্গিতে চলবে ৷ কেননা, সূর্য ও চন্দ্রকে মানুষের আজাধীন চলার অর্থে ব্যক্তিগত নির্দেশের অনুবর্তী করে দিলে তাদের মধ্যে পারস্পরিক মতবিরোধ দেখা দিত ৷ কেউ বলত, আজ দু'ঘন্টা পর সূর্যোদয় হোক ৷ কারণ, রাতের কাজ বেশী ৷ কেউ বলত, দু'ঘন্টা আগে সূর্যোদয় হোক ৷ কারণ, দিনের কাজ বেশী ৷ তাই আলাহ্ তা'আলা আসমান ও আকাশসমূহকে মানুষের অনুবর্তী করেছেন ঠিকই , কিন্তু এরূপ অর্থে করেছেন যে, ওগুলো সর্বদা সর্বাবস্থায় আলাহ্ তা'আলার অপার রহস্যের অধীনে মানুষের কাজে নিয়োজিত আছে ৷ এরাপ অর্থে নয় যে, তাদের উদয়, অন্ত ও গতি মানুষের ইচ্চা ও নজীর অধীন ৷ এমনিভাবে রাত ও দিনকে মানুষের অনুবর্তী করে দেওয়ার অর্থও এরাপ যে, এওলোকে মানুষের সেবা ও সুখ বিধানের কাজে নিয়োজিত করা হয়েছে ।

مدور و مع من كل ما سا لقمو ٢ -- ها ألكم من كل ما سا لقمو ٢

সমুদয় বস্ত দিয়েছেন, যা তোমরা চেয়েছ। আলাহ্র দান ও পুরব্ধার কারও চাওয়ার ওপর নির্ভরশীল নয়। আমরা নিজেদের অন্তিত্বও তাঁর কাছে চাইনি। তিনি নিজ কুপায় চাওয়া ব্যতীতই দিয়েছেন ---

# ما نپود يم ر تقاضا ما نپو د لطف تو نا گفتگ ما می شلو د

----'আমি ছিলাম না এবং আমার তরফ থেকে কোন তাকিদও ছিল না। তোমার অন্গ্রহই আমার না বলা আকাংখা শ্রবণ করেছে।'

আসমান, জমিন, চন্দ্র, সূর্য ইত্যাদি হৃষ্টি করার জন্য প্রার্থনা কে করেছিল ? এগুলো চাওয়া ছাড়াই আমাদের পালনকর্তা দান করেছেন। এ কারণেই কায়ী বায়যাজী এ বাক্যের অর্থ এরাপ বর্ণনা করেছেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে প্রত্যেক ঐ বস্তু দিয়েছেন, যা চাওয়ার যোগ্য, যদিও তোমরা চাওনি। কিন্তু বাহ্যিক অর্থ নেওয়া হলেও কোন অসুবিধা নেই। কারণ, মানুষ সাধারণত যা যা চায়, তার অধিকাংশ তাকে দিয়েই দেওয়া হয়। যেখানে বাহ্যদৃষ্টিতে তার প্রার্থনা পূর্ণ করা হয় না, সেখানে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির জন্য অথবা সারা বিধের জন্য কোন না কোন উপযোগিতা নিহিত থাকে যা সে জানে না। কিন্তু সর্বজ্ঞ আল্লাহ্ জানেন যে, তার প্রার্থনা পূর্ণ করা হলে শ্বয়ং তার জন্য অথবা তার পরিবারের জন্য অথবা সমগ্র বিধের জন্য বিপদের কারণ হয়ে যাবে। এমতাবস্থায় প্রার্থনা পূর্ণ না করাই বড় নিয়ামত। কিন্তু জ্ঞানের হুটির কারণে মানুষ তা জানে না, তাই দুঃখিত হয়।

অধিফ যে, সব মানুষ একছিত হয়ে সেগুলো গণনা করতে চাইলে গণে শেষ করতে পারবে না। মানুষের নিজের অস্তিত্ব শ্বয়ং একটি ক্ষুদ্র জগৎ। চক্ষু, কর্ণ, নাসিকা, হস্ত, পদ, দেহের প্রতিটি গ্রন্থি এবং শিরা-উপশিরায় আল্লাহ্ তা'আলার অন্তহীন নিয়ামত নিহিত রয়েছে। শতশত সূক্ষ, নাজুক ও অভিনব যন্ত্রপাতি সজ্জিত এই ভ্রাম্যমান কারখানাটি সর্বদাই কাজে মশণ্ডল রয়েছে। এরপর রয়েছে নডোমণ্ডল, ভূমণ্ডল ও এতদুডয়ে অবস্থিত স্প্টবস্ত, সমুদ্র ও পাহাড়ে অবস্থিত স্প্টবস্তা । আধুনিক গবেষণা ও তাতে আজীবন নিয়োজিত হাজারো বিশেষজ্ঞও এগুলোর কুল-কিনারা করতে পারেনি। এছাড়া সাধারণভাবে ধনাত্মক আকারে যেগুলোকে নিয়ামত মনে করা হয়, নিয়ামত সেগুলোতেই সীমাবদ্ধ নয় ; বরং প্রত্যেক রোগ প্রত্যেফ কল্ট, প্রত্যেক বিপদ ও প্রত্যেক শোক ও দুঃখ থেকে নিরাপদ থাকাও এক একটা স্বতন্ত্র নিয়ামত। একজন মানুষ কত প্রকার রোগে ও কত প্রকার মানসিক ও দৈহিক কল্টে পতিত হতে পারে, তার গণনা কেউ করতে সক্ষম নয়। এ থেকে অনুমান করা যায় যে, আল্লাহ্ তা'আলার সম্পূর্ণ দান ও নিয়ামতের গণনা কারও দারা সভবপর নয়।

অসংখ্য নিয়ামতের বিনিময়ে অসংখ্য ইবাদত ও অসংখ্য শোকর জরুরী হওয়াই ছিল ইনসাফের দাবী। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা দুর্বলমতি মানুষের প্রতি অনেক অনুগ্রহ করেছেন। মানুষ যখন সত্যের খাতিরে স্বীকারে করে নেয় যে, যথার্থ শোকর আদায় ফরার সাধ্য তার নেই, তখন আল্লাহ্ তা'আলা এ স্বীকারোজিকেই শোকর আদায়ের হুলাভিষিজ করে নেন। আল্লাহ্ তা'আলা দাউদ (আ)-এর এ ধরনের স্বীকারোজির ভিত্তিতেই বলেছিলেন ঃ এ বালাহ্ তা'আলা দাউদ আ)-এর এ ধরনের স্বীকারোজি করাই শোকর আদায়ের

জন্য যথেপ্ট।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে: أَنَ أَظُلُومُ كَفًّا رُبَّ عَقَارُ - অর্থাৎ মানুষ

খুবই জালিম এবং অতাধিক অকৃতজ। উদ্দেশ্য, কল্ট ও বিপদে সবর করা, মুখ ও মনকে অভিযোগ থেকে পবিৱ রাখা, একজন রহস্যবিদের পক্ষ থেকে এসেছে বিধায় বিপদকে নিয়ামতই মনে করা, পক্ষান্তরে সুখ ও শান্তিতে সর্বান্তঃকরণে আল্লাহ্র প্রতি কৃতক্ত হওয়াই ছিল ইনসাফের তাকিদ। কিন্তু সাধারণত মানুষের অন্ত্যাস এ থেকে ভিন্ন। সামান্য কল্ট ও বিপদ দেখা দিলেই তারা অধৈর্য হয়ে পড়ে এবং কাতরকঠে তা ব্যক্ত করতে উক্ল করে। পক্ষান্তরে সুখ ও শান্তি লাভ করলে তাতে মন্ড হয়ে আল্লাহ্কে ভুলে যায়। এ কারণেই পূর্ববতী আয়াতে খাঁটি মু'মিনের গুণ স্বিক্তা বিজে দেগার্কারী, অধিক শোকরকারী) ব্যক্ত হয়েছে।

وَإِذْ قَالَ إِبْرَاهِ بُعُرُ رَبِّ اجْعَلْ هَٰذَا الْبَلَدَ أُمِنَّا وَّاجْنُبْنِي وَبَنِيَّ أَنْ نْعُبُكَ الْأَصْنَامَ ﴿ رَبِّ إِنَّهُنَّ آَصْلَلْنَ كَثِبُرًا مِّنَ النَّاسِ ، نِي فَإِنَّهُ مِنِينٌ • وَمَنْ عَصَانِي فَإِنَّكَ غَفُوْرُ رَّحِ يُعُرِ 
 رَبَنَآ كَنْتُ مِنْ ذَرِّيَّتِي بِوَادٍ غَبْرِ ذِ مُزْرُعٍ عِنْدَ بَيْتِكَ ال يْمُوا الصَّلُوةَ فَاجْعَلْ أَفْبِكَانَةً حَيِّنَ النَّاسِ تَهُوِيَّ مُ قِينَ الثَّمَرْتِ لَعَلَّهُمُ يَشْكُرُونَ۞ رَبَّنَاً إِنَّكَ نَعْلَمُ مَا نُخْفِي يُحْفُظُ عَلَمُ اللهِ مِنْ شَى اللهِ فِي الْأَرْضِ وَلَا .

لِتَوَالَّذِي خُوَهَبَ لِي عَلَمَ و**رت ا** ِثَقَبَّل دُعَآءِ ۞ رَبَّنَا اعْفِرُ. لِخْ وَلِوَالِدَيْ يَقُوْمُ الْحِسَابُ أَ

(৩৫) যখন ইবরাহীম বললেন ঃ হে পালনকর্তা, এ শহরকে শান্তিময় করে দিন এবং আমাকে ও আমার সন্তান-সন্ততিকে মূর্তি পূজা থেকে দূরে রাখুন। (৩৬) হে পালন-কর্তা, এরা অনেক মানুষকে বিপথগামী করেছে। অতএষ যে আমার অনুসরণ করে, সে আমার এবং কেউ আমার অবাধ্যতা করলে নিশ্চয় আপনি ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু। (৩৭) হে আমাদের পালনকর্তা, আমি নিজের এক সন্তানকে তোমার পবিত্র গৃহের সন্নিকটে চামা-বাদহীন উপত্যকায় আবাদ করেছি; হে আমাদের পালনকর্তা, যাতে তারা নামায কায়েম রাখে। অতঃপর আপনি কিছু লোকের জন্তরকে তাদের প্রতি আরুস্ট করুন এবং তাদেরকে ফলাদি দ্বারা রুষী দান করুন, সন্তবত তারা রুতজ্ঞতা প্রকাশ করবে। (৩৮) হে আমাদের পালনকর্তা, জাপনিতো জানেন আমরা যা কিছু গোপনে করি এবং যা কিছু প্রকাশ্য করি। আল্লাহ্র কাছে পৃথিবীতে ও আকাশে কোন কিছুই গোপন নয়। (৩৮) সমন্ত প্রশংসা আল্লাহ্রই, যিনি আমাকে এই বার্ধক্যে ইসমাইল ও ইসহাক দান করেছেন। নিশ্চয় আমার পালনকর্তা দোয়া প্রবণ করেন। (৪০) হে আমার পালনকর্তা, আমাকে নামায কায়েমকারী করুন এবং আমার সন্তোনদের মধ্যে থেকেও। হে আমাদের পালনকর্তা, এবং কবুল করুন জামার দোয়া। (৪১) হে আমাদের পালনকর্তা, আমাকে, আমার পিতামাতাকে এবং সব মু'মিনকে ক্ষমা করুন, যেদিন হিসাব কায়েম হবে।

#### তফ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং ( এ সময়টিও স্মরণযোগ) যখন ইবরাহীম (আ) ( হযরত ইসমাঈল ও হযরত হাজেরাকে আন্নাহ্র নির্দেশে মঞ্চার প্রান্তরে এনে রাখার সময় দোয়া করে ) বললেন ঃ হে আমার পালনকর্তা, এ শহর ( মক্সা )-কে শান্তির জায়গা করে দিন ( অর্থাৎ এর অধিবাসীরা শান্তিতে থাকুক। উদ্দেশ্য, একে হরম করে দিন ) এবং আমাকে ও আমার বিশেষ সন্তান-দেরকে মূতি উপাসনা থেকে ( যা এখন মূর্খদের মধ্যে প্রচলিত আছে ) দূরে রাখুন ( যেমন এ যাবত দূরে রেখেছেন )। হে আমার পালনকর্তা, ( আমি মূতিদের উপাসনা থেকে দূরে থাকার দোয়া এ জন্য করছি যে ) এসব মূতি অনেক মানুষকে পথড়প্ট করেছে। ( অর্থাৎ তাদের পথড়প্টতার কারণ হয়েছে। এজন্য জীত হয়ে আপনার আশ্রয় প্রার্থনা করছি। আমি যেমনি সন্তানদেরকে দুরে রাখার দোয়া করি, তেমনি তাদেরকেও উপদেশ দান করতে থাকব।) অতঃপর ( আমার উপদেশ দানের পর ) যে আমার পথে চলবে, সে আমার ( এবং তার জন্য মাগফিরাতের ওয়াদা আছেই ) এবং যে (এ ব্যাপারে) আমার কথা মানবে না, (তাকে আপনি হিদায়ত করুন। ফেননা) আপনি অত্যন্ত ক্ষমাশীল, দয়ালু। ( হিদায়ত দিয়ে তাদের ক্ষমা ও দয়ার ব্যবস্থাও করতে পারেন। এ দোয়ার উদ্দেশ্য মু'মিনদের জন্য সুপারিশ এবং অমু'মিনদের জন্য হিদায়ত প্রার্থনা । ) হে আমাদের পালনকতা, আমি নিজ সম্ভানদেরকে ( অর্থাৎ ইসমাঈল ও তার মাধ্যমে তার ভাবী বংশধরকে ) আপনার পৰিৱ গৃহের ( অর্থাৎ খানায়ে কা'বার ) নিকটে ( যা পূর্ব থেকে নির্মিত ছিল এবং মানুষ সর্বদা যার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করে আসছিল) একটি ( অপরিসর ) প্রান্তরে ( যা কংকর-ময় হওয়ার কারণে ) চাষাবাদযোগ্য ( -ও ) নয়, আবাদ করছি। হে আমাদের পালনকর্তা, ( পবিরু গৃহের নিকটে এজন্য আবাদ করছি ) যাতে তারা নামাযের (বিশেষ) বন্দোবস্ত করে। ( এবং যেহেতু এখন এটা এফটা অপরিসর প্রান্তর ) অতএব আপনি কিছু লোকের অস্তর এদিকে আরুষ্ট করে দিন (যেন তারা এখানে এসে বসবাস করে এবং এটি ঘনবসতিপূর্ণ হয়ে যায়।) এবং ( যেহেতু এখানে চাষাবাদ নেই; তাই) তাদেরকে ( স্বীয় কুদরত বলে) ফল-মূল আহার্য দান করুন---যাতে তারা (এসব নিয়ামতের) শোকর আদায় করে। হে আমাদের পালনকর্তা, ( এসব দোয়া একমান্ত্র নিজের দাসত্ব ও অভাব প্রকাশের জন্য---আপনাকে অভাব সম্পর্কে জ্ঞাত করার জন্য নয়। কেননা) আপনি তো সবকিছু সম্পর্কে ভাত, যা আমরা গোপন রাখি এবং যা প্রকাশ করি এবং ( আমাদের প্রকাশ্য ও গোপন বিষয়ই বলব কেন) আল্লাহ্ তা'আলার কাছে ( তো ) নডোমঙল ও ভূ-মগুরের কোন কিছুই অপ্রকাশ্য নয়। ( আরও কিছু দোয়া পরে উল্লিখিত হবে। মাঝখানে কিছু সংখ্যক সাবেক নিয়ামতের কারণে প্রশংসা ও কৃতজ্ঞতা প্রকাশ করেছেন, যাতে **কৃতজ্ঞতার বরকতে এসব দোয়া কবূল হওয়ার সন্ডাবনা রদ্ধি** পায়। তাই বলেছেন**ঃ** ) সব প্রশংসা (ও ঙণ বর্ণনা) আল্লাহ্র জন্য(শোডা পায়) যিনি আমাকে র্দ্ধ বয়সে ইসমাঈল ও ইসহাক ( দু'পুর ) দান করেছেন । নিশ্চয়ই আমার পালনকর্তা দোয়া শ্রবণকারী । ( অর্থাৎ কবুলকারী। সেমতে সন্তান দান সম্পকিত আমার দোয়া 🦷 رب هب لي سن

ر م الما الحين কবৃল করেছেন। অতঃপর এই নিয়ামতের শোকর আদায় করে অবিশিল্ট

•

দোয়া পেশ করছেন ঃ) হে আমার পালনকর্তা, ( আপনার পবিত্র গৃহের কাছে আমি আমার সন্তানদেরকে আবাদ করেছি। উদ্দেশ্য, তারা নামায কায়েম করুক। আপনি আমার এ উদ্দেশ্য পূর্ণ করুন। তাদের জন্য নামাযের বন্দোবস্ত করা যেমন আমার কাম্য, তেমনিডাবে নিজের জন্যও কাম্য। তাই নিজের ও তাদের উডয় পক্ষের জন্য দোয়া করছি। যেহেতু আমি ওহীর মাধ্যমে জানতে পেরেছি যে, তাদের মধ্যে কিছু সংখ্যক অবিশ্বাসীও হবে, তাই দোয়া সবার জন্য করতে পারি না। সুতরাং এসব বিষয়ের প্রতি লক্ষ্য রেখে দোয়া করছি যে) আমাকেও নামায কায়েমকারী রাখুন এবং আমার সন্তানদের মধ্যেও কিছু সংখ্যককে

(নামাষ কায়েমকারী করুন)। হে আমাদের পালনক্তর্তা এবং আমার (এই) দোয়া কবুল করুন। হে আমাদের পালনকর্তা, ক্ষমা করুন আমাকে, আমার পিতামাতাকে এবং সব মু'মিনকে হিসাব কায়েম হওয়ার দিন। ( অর্থাৎ কিয়ামতের দিন উল্লিখিত সবাইকে ক্ষমা করুন।)

#### আনুমলিক ভাতবা বিষয়

পূর্ববতী আয়াতসমূহে তওহীদ-বিশ্বাসের যৌজিকতা, শুরুত্ব এবং শিরক সংক্রান্ত মূর্খতা ও নিন্দাবাদ বর্ণিত হয়েছে। তওহীদের ব্যাপারে পয়গন্বরগণের মধ্যে সবচাইতে অধিক সফল জিহাদ হযরত ইবরাহীম (আ) করেছিলেন। এ জন্যই ইবরাহীম (আ)-এর দীনকে বিশেষভাবে 'দীনে-হানীফ' বলা হয়।

এরই প্রেক্ষাপটে আলোচ্য আয়াতসমূহে হযরত ইবরাহীম (আ)-এর কাহিনী বিরত হয়েছে। আরও একটি কারণ এই যে, পূর্ববর্তা الله نَعْرُ الله نَعْرُ الله نَعْرُ الله نَعْرُ الله نَعْرُ الله نَعْرُ আয়াতে মঙ্কার ঐসব কাফিরের নিন্দা করা হয়েছে, যারা পিতৃপুরুষের অনুসরণে ঈমানকে কৃফরে এবং তওহীদকে শিরকে রাপান্তরিত করেছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে তাদেরকে তাদের উধ্বতন পিতৃপুরুষ ইবরাহীম (আ)-এর আকীদা ও আমল সম্পর্কে অবহিত করা হয়েছে, যাতে পিতৃ অনুসরণে অড্যন্ত কাফিররা এদিকে লক্ষ্য করে কৃফর থেকে বিরত হয়।

বলা বাছল্য, গুধু ইতিহাস বর্ণনা করার লক্ষোই কোরআন পাকে পয়গম্বরগণের কাহিনী ও অবস্থা বর্ণনা করা হয়নি, বরং এসব কাহিনীতে মানব জীবনের প্রতিটি বিভাগ সম্পর্কে যেসব মৌলিক দিকনির্দেশ থাকে, সেগুলোকে ভাস্বর রাখার জন্য এসব ঘটনা বারবার কোরআন পাকে উল্লেখ করা হয়েছে।

এখানে প্রথম আয়াতে হযরত ইবরাহীম (আ)-এর দু'টি দোয়া উল্লেখ করা হয়েছে।

প্রথম দোয়া : البلد إمنا এ (মরা) নগরীকে শান্তির আলয় করে দাও। সুরা বার্কারায়ও এ দোয়া উল্লেখ করা হয়েছে। সেখানে بناي শব্দটি الف الم বলা হয়েছে। এর অর্থ অনিদিল্ট নগরী। কারণ এই যে, এ দোয়াটি যখন করা হয়েছিল তখন মরা নগরীর পত্তন হয়নি। তাই ব্যাপক অর্থবোধক ডাষায় দোয়া করেছিলেন যে, এ ডায়গাকে একটি শান্তির নগরীতে পরিণত করে দিন।

এরপর মক্কায় যখন জনবসতি স্থাপিত হয়ে যায়, তখন এ আয়াতে বণিত দোয়াটি করেন। এ ক্ষেৱে মক্কাকে নিদিষ্ট করে দোয়া করেন যে, একে শান্তির আবাসস্থল করে দিন। দ্বিতীয় দোয়া এই যে, আমাকে ও আমার সন্তান-সন্ততিকে মৃতিপূজা থেকে বাঁচিয়ে রাখুন। পয়গম্বরগণ নিম্পাপ। তাঁরা শিরক, মৃত্তিপূজা এমনকি কোন গোনাহ্ও করতে পারেন না। কিস্তু এখানে হযরত ইবরাহীম (আ) দোয়া করতে গিয়ে নিজেকেও অন্তর্ভু জ করেন। এর কারণ এই যে, ব্রভাবজাত ভীতির প্রভাবে পয়গম্বরগণ সর্বদা শংক্ষা অনুভব করতেন। অথবা আসল উদ্দেশ্য ছিল সম্ভান-সম্ভতিকে মৃত্তিপূজা থেকে বাঁচানোর দোয়া করা। সন্তানদেরফে এর গুরুত্ব বুঝাবার জন্য নিজেকেও দোয়ায় শামিল করে নিয়েছেন।

আন্নাহ্ তা'আলা স্বীয় দোন্ডের দোয়া কবুল করেছেন। ফলে তাঁর সন্তানরা শিরক ও মূত্তিপূজা থেফে নিরাপদ থাকে। প্রশ্ন উঠতে পারে যে, মক্সাবাসীরা তো সাধা-ব্রণভাবে হযরত ইবরাহীম (আ)-এরই বংশধর। পরবর্তীতে তো তাদের মধ্যে মূত্তিপূজা বিদ্যমান ছিল। বাহরে-মুহীত গ্রস্থে সুফিয়ান ইবনে ওয়ায়নার বরাত দিয়ে ইসমাঈল (আ)-এর উত্তরে বলা হয়েছে যে, ইসমাঈল (আ)-এর সন্তানদের মধ্যে কেউ প্রহতপক্ষে মৃত্তিপূজা করেন নি। বরং যে সময় জুরহাম গোরের লোকেরা মক্সা অধিকার করে এর সন্তান-দেরকে হরম থেকে বের করে দেয়, তখন তারা হরমের প্রতি অগাধ ভালবাসা ও সম্মানের কারণে এখানকার কিছু পাথর সাথে করে নিয়ে যায়। তারা এগুলোকে হরম ও বায়তু**রা**হ্র স্মারক হিসাবে সামনে রেখে ইবাদত করত এবং এগুলোর প্রদক্ষিণ ( তাওয়াফ) করত। এতে আল্লাহ্ ব্যতীত অন্য উপাস্যের কোনরাপ ধারণা ছিল না। বরং বায়তু**রা**হ্র দিক্ষে মুখ করে নামায পড়া এবং বায়তু**রা**হ্র তাওয়াফ করা যেমন আল্লাহ্ তা'আলারই ইবাদত, তেমনি তারা এই পাথরের দিকে মুখ করা এবং এগুলো তাওয়াফ করাকে আঞ্জাহ্র ইবাদতের পরিপন্থী মনে করত না। এরপর ও কর্মপন্থাই মৃত্তিপূজার কারণ হয়ে যায়।

দ্বিতীয় আয়াতে এই দোয়ার কারণ বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, মৃতিপূজা থেকে আমাদের অব্যাহতি কামনার ফারণ এই যে, এ মৃতি অনেক মানুষকে পথন্ত্রভটতায় লিগ্ত করেছে। ইবরাহীম (আ) স্বীয় পিতা ও জাতির অভিস্ততা থেকে একথা বলেছিলেন। মৃতি-পূজা তাদেরকে সর্বপ্রকার মঙ্গল ও কল্যাণ থেকে বঞ্চিত করে দিয়েছিল।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে ঃ

অর্থাৎ তাদের سَنَّمَنْ تَبْعَلْى نَا نَّنَّا مِنْ مَنْ وَمَنْ عَصَا نِي فَا نَّكَ عَفُورُ رَّحِيْمُ

মধ্যে যে ব্যক্তি আমার অনুসারী হবে অর্থাৎ ঈমান ও সৎকর্ম সম্পাদনকারী হবে, সে তো আমারই । উদ্দেশ্য, তার প্রতি যে দয়া ও রুপা ফরা হবে, তা বলাই বাহল্য । পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি অবাধ্যতা করে তার জন্য আপনি অত্যন্ত ক্ষমাশীল, দয়ালু । এখানে অবাধ্যতার অর্থ যদি কর্মগত অবাধ্যতা অর্থাৎ মন্দ কর্ম নেওয়া হয়, তবে আয়াতের অর্থ স্পণ্ট যে, আপনার হৃপায় তারও ক্ষমা আশা ফরা যায় । এবং যদি অবাধ্যতার অর্থ কুষ্ণরী ও অস্বীরুতি নেওয়া হয়, তবে কাফির ও মুশরিকদের ক্ষমা না হওয়া নিশ্চিত ছিল এবং ওদের জন্য সুপারিশ না করার নির্দেশ ইবরাহীম (আ)-কে পূর্বেই দেওয়া হয়েছিল । এমতাবন্থায় তাদের ক্ষমাল্ব আশা ব্যক্ত করা সঠিক হতে পারে না ৷ তাই বাহরে মুহীত গ্রন্থে বলা হয়েছে ঃ এখানে হয়রত ইবরাহীম (আ) আদৌ দোয়া অথবা সুপারিশের ভাষা প্রয়োগ করেন নি ৷ একথা বলেন নি যে. আপনি তাদেরকে ক্ষমা করে দিন। তবে তিনি পয়গম্বরসুলন্ড দয়া প্রকাশ করেছেন। প্রত্যেক পয়গম্বরের আন্তরিফ বাসনা এটাই ছিল যে, কোন কাফিরও যেন আযাবে পতিত না হয়। "আপনি অত্যন্ত ক্ষমাশীল, দয়ালু"—একথা বলে তিনি এই বন্তাবসুলন্ড বাসনা প্রকাশ করে দিয়েছেন মাত্র। একথা বলেন নি যে, এদের সাথে ক্ষমা ও দয়ার ব্যবহার করুন। হযরত ঈসা (আ)-ও খ্রীয় উম্মতের কাফিরদের সম্পর্কে এরাপ বলেছিলেন ঃ

वर्षार जाशनि यति ..... وَإِنَّ تَغَفُّرُ لَهِمْ فَا تَكَ ٱ نَتَ ٱلْعَزِيزَ ٱ لَعَتَيْمُ

ওদেরকে ক্ষমা করেন, তবে আপনি পরাক্রমশান্ধী, প্রভাবান, সবই করতে পারেন। আপনার কাজে কেউ বাধাদানকারী নেই।

আল্লাহ্ তা'আলার এ দু'জন মনোনীত পয়গম্বর কাফিরদের ব্যাপারে সুপারিশ করেন নি। কারণ এটা ছিল আদব ও শিল্টাচারের পরিপন্থী। কিন্তু একথাও বলেন নি যে, কাফিরদের উপর আযাব নাযিল করুন। বরং আদবের সাথে বিশেষ ডংগিতে তাদের ক্ষমার শ্বডাবজাত বাসনা প্রকাশ করেছেন মাত্র।

বিধান ও নির্দেশ ঃ দোয়া প্রত্যেকেই করে কিন্তু দোয়ার সঠিক চও সবার জানা থাকে না। পন্নগন্ধরগণের দোয়া শিক্ষাপ্রদ হয়ে থাকে। দোয়ায় ফি জিনিস চাওয়া বিধেয় পন্নগন্ধরগণের দোয়া থেকে তা অনুমান করা যায়। হযরত ইবরাহীম (আ)-এর আলোচ্য দোয়ায় দু'টি অংশ রয়েছে। এক. মক্কা শহরকে ডয় ও আশংকামুক্ত শান্তির আবাসন্থান করা। দুই, খীয় সন্তান-সন্ততিকে মৃত্তিপূজা থেকে চিরতরে মুক্তি দান করানো।

চিস্তা করলে দেখা যায়, এ দু'টি বিষয়ই হচ্ছে মানুষের সাবিক কল্যাণের মৌলিক ধারা। কেননা মানুষ যদি বসবাসের জায়গায় ভয়, আশংকা ও শতুর আক্রমণ থেকে দূর্ভাবনানুক্ত হতে না পারে. তবে জাগতিংচ ও বৈষয়িক এবং ধর্মীয় ও আজিক কোন দিক দিয়েই তার জীবন সুখী হতে পারে না। জগতের যাবতীয় কর্ম ও সুখ যে শান্তি ও মানসিক দিয়েই তার জীবন সুখী হতে পারে না। জগতের যাবতীয় কর্ম ও সুখ যে শান্তি ও মানসিক স্থিরতার উপর নির্ভরশীল, একথা বলাই বাহল্য। যে ব্যক্তি শত্রু র হামলা ও বিডিল্ল প্রকার বিপদাশংকায় পরিবেস্টিত থাকে, তার কাছে জগতের রহন্ডম নিয়ামত, পানাহার ও নিদ্রা-জাগরণের সর্বোন্তম সুযোগ-সুবিধা, উৎক্ল্ট শ্রেণীর দালান-কোঠা ও বাংলো এবং অর্থ সম্পদের প্রাচূর্য---স্বেই তিন্ত বিয়াদ মনে হতে থাকে।

ধর্মীয় দিক দিয়েও প্রত্যেক ইবাদত ও আল্লাহ্র নির্দেশ পালন করা তখনই সন্তবপর, যখন মানসিক স্থিরতা ও প্রশান্তির পরিবেশ বিরাজমান থাকে।

তাই হযরত ইবরাহীম (আ)-এর প্রথম দোয়ায় মানসিক কল্যাণের, অর্থনৈতিক, সামাজিক, ইহলৌকিক ও পারলৌকিক সব প্রয়োজন বোঝান হয়েছে। এই একটি মার বাক্য দারা তিনি সম্ভান-সন্ততির জন্য দুনিয়ার সব গুরুত্বপূর্ণ বিষয় প্রার্থনা করেছেন।

এ দোয়া থেকে আরও জানা গেল যে, সন্তানদের প্রতি সহানুভূতি এবং তাদের

অর্থনৈতিক সুখল্লাক্সদেয়ে সাধ্যানুযায়ী ব্যবস্থা করাও পিতার অন্যতম কর্তব্য । এর চেষ্টা যুহ্দ তথা দুনিয়ার ডালবাসা বর্জনের পরিপন্থী নয় ।

দ্বিতীয় দোয়ায়ও অনেক ব্যাপকতা আছে। কেননা, যে পাপের ক্ষমা নেই তা হচ্ছে শিরক ও মৃতিপূজা। তিনি এ পাপ থেকে মুক্ত থাকার দোয়া করেছেন। এর পর কোন পাপ হয়ে গেলে তার ক্ষতিপূরণ অন্যান্য আমল দ্বারাও হতে পারে এবং কারও সুপারিশ দ্বারাও মাফ হয়ে যেতে পারে। যদি মৃতিপূজা শব্দটিকে সূফী বুযুর্গদের ভাষ্য অনুযায়ী ব্যাপকতর অর্থে ধরা হয়, তবে যে বস্তু মানুষকে আল্লাহ্ থেকে গাফিল করে দেয়, তাই তার জন্য মৃতি বিশেষ এবং এর প্রতি আন্তরিক আকর্ষণে পরাভূত হয়ে আল্লাহ্ তা'আলার অবাধ্য-তায় লিগ্ত হওয়া তার জন্য পূজা সমতুলা। অতএব মৃত্তিপূজা থেকে মুক্ত রাখার দোয়ার মধ্যে সর্বপ্রকার পাপ থেকে হিফাযত করার বিষয়বস্তু এসে গেছে। কোন কোন সূফী বুযুর্গ এ অর্থেই নিজের মনকে সম্বোধন করে গোনাহ্ ও গাফিলতির প্রতি ভর্ণ সনা করেছেন ঃ

> سو د ۷ گشت ۱ ز مجد ۶ راه بتسان پیشا نیسم چند بسیر خبو د تهمت د ین مسلما نی نهسم

তৃতীয় আয়াতে হষরত ইবরাহীম (আ)-এর আরও একটি বিজসুলড দোয়া বণিত হয়েছে: دَبَّا الَّذِي ٱ سَكَنْتُ الَّا لِيُ مَا سَكَنْتُ الَّا لِي مَا سَكَنْتُ الَّا يَ مَا سَكَنْتُ الَّا يَ পরিবার-পরিজনকে পাহাড়ের এমন এক পাদদেশে আবাদ করেছি, যেখানে চাষাবাদের সন্তাবনানেই (এবং বাহাত জীবনধারণের কোন উপকরণ নেই)। পাহাড়ের এ পাদদেশটি আপনার সম্মানিত গৃহের নিকটে অবস্থিত। এখানে আবাদ করার উদ্দেশ্যে, যাতে তারা নামাষ কায়েম করে। এজন্য আপনি কিছু লোকের অন্তর তাদের দিকে আরুল্ট করে দিন, যাতে তাদের সম্প্রীতি ও বসতি স্থাপনের ব্যবস্থা হয়। তাদেরকে ফল দান কর্জন, যাতে তারা কৃতজ্ঞ হয়।

ইবরাহীম (আ)-এর এ দোয়ার একটি পটভূমি আছে। তা এই যে, নৃহ (আ)-এর আমলে মহা প্লাবনে কা'বা গৃহের প্রাচীর সম্পূর্ণ নিশ্চিহ্ন হয়ে যায়। আল্লাহ্ তা'আলা যখন তাঁর এ পবিদ্র হার পুননির্মাণের ইচ্ছা করেন, তখন ইবরাহীম (আ)-কে এ কাজের জন্য মনোনীত করেন, এবং তাকে স্ত্রী হাজেরা ও পুত্র ইসমাঈলকে সাথে নিয়ে সিরিয়া থেকে হিজরত করে এই গুরু ও অনুর্বর ভূমিতে বসতি ছাপন করার আদেশ দেন।

সহীহ্ বুখারীতে বণিত আছে, ইসমাঈল (আ) তখন দুগ্ধপোষ্য শিশু ছিলেন। ইবরাহীম (আ) আদেশ অনুযায়ী তাঁকে ও তাঁর জননী হাজেরাকে বর্তমান ক'বাগৃহ ও ষমষম কূপের অদূরে রেখে দিলেন। তখন এ স্থানটি পাহাড় বেপ্টিত জনশূন্য প্রান্তর ছিল। দূর-দূরান্ত পর্যন্ত পানি ও জনবসতির কোন চিহণ্ ছিল না। ইবরাহীম (আ) তাঁদের জন্য একটি পান্নে কিছু খাদ্য এবং মশকে পানি রেখে দিলেন। এরপর ইবরাহীম (আ) সিরিয়া প্রত্যাবর্তনের আদেশ পান। যে জায়গায় আদেশটি লাড করেন, সেখান থেকেই আদেশ পালন করত রওনা হয়ে যান। স্ত্রী ও দুগ্ধপোষ্য সন্তানকে জনমানবহীন প্রান্তরে ছেড়ে যাওয়ার ফলে তাঁর মধ্যে যে মানসিক প্রতিক্রিয়ার স্টিট হয়েছিল তা তাঁর মুখ থেকে উচ্চারিত পরবর্তী দোয়ার মধ্যে ব্যক্ত হয়েছে। কিন্ত আল্লাহ্র আদেশ পালনে তিনি এতটুকু বিলম্ব করাও সমীচীন মনে করেন নি যে, হাজেরা-কৈ সংবাদ দেবেন এবং কিছু সাম্ত্রনার বাক্য বলে যাবেন।

ফলে হযরত হাজেরা যখন তাঁকে যেতে দেখনেন, তখন বারবার ডেকে বললেন, আপনি আমাদেরকে কোথায় হেড়ে যাচ্ছেন ? এখানে না আছে কোন মানুষ এবং না আছে জীবনধারণের কোন উপকরণ। কিন্তু হযরত ইবরাহীম (আ) পেছনে ফিরে দেখলেন না। সন্তবত তিনি আল্লাহ্ তা'আলারই আদেশ পেয়েছেন। তাই পুনরায় ডেকে জিজেস করলেন : আল্লাহ্ কি আপনাকে এখান থেকে চলে যাওয়ার আদেশ দিয়েছেন ? তখন ইবরাহীম (আ) পেছনে তার্কিয়ে উত্তর দিলেন : হাঁ। হযরত হাজেরা একথা শুনে বললেন :

অর্ধাৎ তবে আর কোন চিন্তা নেই। যে মালিক আপনাকে এখান থেকে চলে যওয়ার আদেশ দিয়েছেন, তিনি আমাদেরকেও বিনষ্ট হতে দেবেন না।

হযরত ইবরাহীম (আ) সামনে অগ্রসর হতে লাগলেন। যখন একটি পাহাড়ের পশ্চাতে পৌঁছলেন এবং হাজেরা ও ইসমাঈল দৃষ্টি থেকে অপস্ত হয়ে গেলেন, তখন বায়-তুল্লাহ্র দিকে মুখ করে আয়াতে বণিত দোয়াটি করলেন।

হযরত ইবরাহীম (আ)-এর এই দোয়া থেকে অনেক দিক নির্দেশ ও মাস আলা জানা যায়। নিম্পেন এগুলো বর্ণনা করা হচ্ছে।

দোয়ায়ে ইঁৰরাহীমীর রহস্যাবলী ঃ (১) ইবরাহীম (আ) একদিকে আল্লাহ্র দোস্ত হিসেবে তাঁর যা করণীয় ছিল, তা করেছেন। যখন ও যে স্থানে তিনি সিরিয়ায় ফিরে যাওয়ার আদেশ পান, সেই মুহূর্তে সেই স্থান থেকে শুষ্ক জনমানবহীন প্রান্তরে দ্রী -পুরক্তে রেখে চলে যাওয়ার ব্যাপারে এবং আল্লাহ্র আদেশ পালনে তিনি বিন্দুমান্তও দিধাবোধ করেননি। এ আদেশ পালনে তিনি এতটুকু বিলম্বও সহ্য করেননি যে, স্ত্রীর কাছে গিয়ে আল্লাহ্র আদেশের কথা বলবেন এবং তাঁফে দু'কথা বলে সান্ডনা দেবেন। বরং আদেশ পাওয়ার সাথে সাথে তিনি সেখান থেকেই সিরিয়াভিমুখে রওয়ানা হয়ে যান।

অপরদিফে পরিবার-পরিজন ও তাদের মহব্বতের হক এডাবে পরিশোধ করেছেন যে, পাহাড়ের পশ্চাতে তাদের দুষ্টি থেকে উধাও হয়েই আরাহর দরবারে তাদের হিয়া-যত ও সুখে-শান্তিতে বাস করার জন্য দোয়া করেছেন। কারণ তাঁর ছির বিশ্বাস ছিল যে, নির্দেশ পালনের সাথে সাথে যে দোয়া করা হবে, তা দয়াময়ের দরবারে অবশ্যই কবুল হবে, হয়েছেও তাই। এই সহায়হীনা ও অবলা মহিলা এবং তাঁর শিন্তপুর শুধু নিজেরাই পুনর্বাঙ্গিত হন নি; বরং তাঁদের উছিলায় একটি শহর ছাপিত হয়ে গেছে এবং শুধু তাঁরাই জীবন ধারণের প্রয়োজনীয় আসবাবপত্র পাননি, তাঁদের বরকতে আজ পর্যন্ত মক্লাবাসীদের উপর সর্বপ্রকার নিয়ামতের দার অবায়িত রয়েছে। এ হচ্ছে পয়গমরসুলভ দৃঢ়তা ও সুব্যবস্থা। এখানে এক দিকে লক্ষ্য দেওয়ার সময় অন্যদিক উপেক্ষিত হতো না। পয়গম্বরগণ সাধারণ সূফী-বুযুর্গদের মত ভাবাবেগে হারিয়ে যেতেন না। এ শিক্ষার মাধ্যমেই মানুষ যথার্থ পূর্ণতা লাভ করতে পারে।

(২) হযরত ইবরাহীম (আ) ষখন আল্লাহ্র পক্ষ থেকে নির্দেশ পান যে, দুম্ধপোষ্য শিশু ও তাঁর জননীকে শুরু প্রান্তরে ছেড়ে আপনি সিরিয়া চলে যান, তখন তাঁর মনে এতটুকু বিশ্বাস জন্মছিল যে, আল্লাহ্ তাঁদেরকে বিনণ্ট করবেন না। তাঁদের জন্য পানি অবশাই সরবরাহ করা হবে। তাই দোয়ার دَبُرُ نُ مُ اَ بُوَ اَ نُ يَبُرُ نُ مُ ( জলহীন প্রান্তরে ) বলেন নি:

(७) مَنْدَ بَيْتَكَ الْمُحَرَّم دەرە) مَنْدَ بَيْتَكَ الْمُحَرَّم مند

ভিত্তি হযরত ইবঁরাহীম (আ)-এর পূর্বে স্থাপিত হয়েছিল। ইমাম কুরতুবী সূরা বাঞ্চারার তফসীরে বিভিন্ন রেওয়ায়েতের সাহায্যে প্রমাণ করেছেন যে, সর্বপ্রথম হযরত আদম (আ) বায়তুক্কাহ্ নির্মাণ করেন। তাঁকে যখন পৃথিবীতে নামানো হয়, তখন মু'জিযা হিসেবে সরন্দ্রীপ পাহাড় থেকে এখানে পৌঁছানো হয় এবং জিবরায়ীল বায়তুক্কাহ্র জায়গা চিহ্নিতও করে দেন। আদম (আ) স্বয়ং এবং তাঁর সন্তানরা এর চতুষ্পার্শ প্রদক্ষিণ করতেন। শেষ পর্যন্ত নূহের মহাপ্লাবনের সময় বায়তুক্কাহ্ উঠিয়ে নেওয়া হয়; কিন্তু তার ভিত্তি সেখানেই থেকে যায়। হযরত ইবরাহীম (আ)-কে এই ভিত্তির উপরই বায়তুক্কাহ্ পুননির্মাণের আদেশ দেওয়া হয়। হযরত জিবরায়ীল প্রাচীন ভিত্তি দেখিয়ে দেন। ইবরাহীম (আ) নির্মিত এই প্রাচীর মূর্খতা-মুগে বিধ্বস্ত হয়ে গেলে কুরায়শরা তা নতুনভাবে নির্মাণ করে। এ নির্মাণ-কাজে আবু তালিবের সাথে রস্লুক্কাহ্ (সা)ও নবৃয়তের পূর্বে অংশগ্রহণ করেন।

এতে বায়তুল্লাহ্র বিশেষণ کمحترم উলেখ করা হয়েছে। এর অর্থ সম্মানিতও হতে পারে এবং সুরক্ষিতও। বায়তুল্লাহ্ শরীক্ষের মধ্যে উডয় বিশেষণ বিদ্যমান আছে। এটি যেমন চিরকাল সম্মানিত, তেমনি চিরকাল শহুর কবল থেকে সুরক্ষিত।

(8) قَامَةُ হযরত ইবরাহীম (আ) দোয়ার প্রারজে পুর ও

তার জননীর অসহায়তা ও দুর্দশা উল্লেখ করার পর সর্বপ্রথম তাদেরকে নামায কায়েমকারী করার দোয়া করেন। কেননা, নামায দ্বারা ইহকাল ও পরকালের যাবতীয় মঙ্গল সাধিত হয়। এ থেকে বোঝা গেল যে, পিতা যদি সন্তানকে নামাযের অনুবতী করে দেয় তবে এটাই সন্তানদের পক্ষে পিতার সর্বর্হৎ সহানুভূতি ও হিতাকাঙ্ক্ষা হবে। ইবরাহীম (আ) যদিও সেখানে মার একজন মহিলা ও ছেলেকে ছেড়ে ছিলেন; কিন্তু দোয়ায় বহুবচন ব্যবহার করে-ছেন। এতে বোঝা যায় যে ইবরাহীম (আ) জানতেন যে, এখানে শহর হবে এবং ছেলের বংশ রুদ্ধি পাবে। তাই দোয়ায় স্বাইকে শামিল রেখেছেন।

(৫) نَكُو لَا عَنْدُ لَا عَنْدُ لَا عَنْدُ لَا عَنْدُ لَا مَعْنَ الْنَاسِ (۵) অন্তর। এখানে النكر لَا تَعْتَلَكُ لَا تَعْتَلَكُ الْعُنْدَةُ مَنْ الْنَاسِ (۵) এবং তার সাথে তা অব্যয় ব্যবহার করা হয়েছে, যা تَعْلَيلُ اللَّا يَعْيَضُ اللَّهُ عَنْدَى اللَّهُ عَنْدَى الْعَيْضُ আক্তের আর্ক্য এই যে, কিছু সংখ্যক লোকের অন্তর তাদের দিকে আরুল্ট করে দিন। তফসীরবিদ মুজাহিদ বলেন : যদি এ দোয়ায় 'কিছু সংখ্যক' অর্থবোধক অব্যয় ব্যবহার করা না হত; النكر اللَّاسِ বিলা হত, তবে সারা বিশ্বের মুসলিম, অমুসলিম, ইহদী, খুগ্টান এবং প্রাচ্য ও পাশ্চাত্যের সব মানুষ মন্ধায় ভিড় করত, যা তাদের জন্য কল্টের কারণ হয়ে দাঁড়াত। এ তথ্যের পরিপ্রেক্ষিতে ইবরাহীম (আ) দোয়ায় বলেছেন ঃ কিছু সংখ্যক লোকের অন্তর তাদের দিকে আরুল্ট করে দিন।

(৬) ثمر للتمرات – وارزقهم من الثمرات (৬) এর বহবচন। এর অর্থ ফল, যা স্বভাবত খাওয়া হয়। এদিক দিয়ে দোয়ার সারমম এই যে, তাদেরকে খাওয়ার জন্য সর্বপ্রকার ফল দান করুন।

(৭) হ্যরত ইবরাহীম (আ) তাঁর সন্তানদের জন্য এরাপ দোয়া করেন নি যে, মক্কার ভূমিকে চাষাবাদযোগ্য করে দিন। এরাপ করলে মক্কার উপত্যকাকে শস্য-শ্যামলা করে

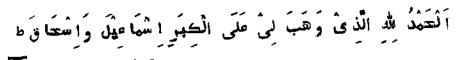
দেওয়া মোটেই কঠিন ছিলনা। কিন্তু তিনি সন্তানদের জন্য কৃষির্ত্তি পছন্দ করেন নি। তাই কিছু লোকের অন্তর তাদের প্রতি আরুল্ট করে দেওয়ার জন্য দোয়া করেছেন যাতে তারা পূর্ব-পশ্চিম ও পৃথিবীর বিডিয় ছান থেকে এখানে আগমন করে এবং তাদের এ সমাবেশ সমগ্র বিশ্বের জন্য হিদায়েত ও মক্কাবাসীদের জন্য সুখ-স্বাচ্ছন্দ্যের উপায় হয়। আলাহ্ তা আলা এই দোয়া কবূল করেছেন। ফলে মক্কার অধিবাসীরা আজ পর্যন্ত চাষাবাদ ও কৃষিকাজের মুখাপেক্ষী না হয়েও জীবনধারণের প্রয়োজনীয় সব আসবাবপল্লের অধিকারী হয়ে সুখী ও স্বাচ্ছন্যায়র জীবন যাপন করছে।

সুখ-স্থাচ্ছল্যের দোয়া এ কারণে করা হয়েছে, যাতে তারা কৃতজ্ঞ হয়ে কৃতজ্ঞতার সওয়াবও জর্জন করে। এডাবে নামাযের অনুবতিতা দারা দোয়া স্তরু করে কৃতজ্ঞতার কথা উল্লেখ করে শেষ করা হয়েছে। মাঝখানে আথিক সুখ-শান্তির প্রসঙ্গ আনা হয়েছে। এতে শিক্ষা রয়েছে যে, মুসলমানের এরপেই হওয়া উচিত। তার ক্রিয়াকর্ম, ধ্যানধারণা ও চিন্তাধারার ওপর পরকালের কল্যাণ চিন্তা প্রবল থাকা দরকার এবং সংসারের কাজ ততটুকুই করা উচিত, ষতটুকু নেহায়েত প্রয়োজন।

رَ بَّنَا إِنَّكَ تَعْلَمُ مَا نَتَخْفِى وَمَا نَعْلِيُ طِ وَمَا يَتَخْفِى عَلَى اللَّهِ مِنْ مُسَمَّ نَشِيُ فِي الْاَرْضِ وَلاَ فِي السَّمَا مِ

এ আয়াতে আল্লাহ তা'জালার সর্বব্যাপী জানের প্রসঙ্গ টেনে দোয়া সমাগত করা হয়েছে। কাকুতি-মিনতি ও বিলাপ প্রকাশার্থে 🦓 শব্দটি বারবার উল্লেখ করা হয়েছে। অর্থ এই যে, আপনি আমাদের অন্তরগত অবস্থা ও বাহ্যিক আবেদন-নিবেদন স্বকিছু সম্পর্কে ওয়াকিফহাল।

'অন্তরগত অবন্থা' বলে ঐ দুঃখ, মনোবেদনা ও চিন্তা-ভাবনা বোঝানো হয়েছে, ষা একজন দুগ্ধপোষ্য শিত্ত ও তার জননীকে উন্মুক্ত প্রান্তরে নিঃসম্বল, ফরিয়াদরত অবন্থায় ছেড়ে আসা এবং তাদের বিচ্ছেদের কারণে স্বাডাবিকভাবে দেখা দিচ্ছিল। 'বাহ্যিক আবেদন-নিবেদন' বলে ইবরাহীম (আ)-এর দোয়া এবং হাজেরার ঐসব বাক্য বোঝানো হয়েছে, যেগুলো আল্লাহ্র আদেশ শোনার পর তিনি বলেছিলেন অর্থাৎ আল্লাহ্ যখন নির্দেশ দিয়েছেন, তখন তিনি আমাদের জন্য যথেল্ট। তিনি আমাদেরকে বিনল্ট করবেন না। আয়াতের শেষে আল্লাহ্ তা'আলার ডানের বিস্তৃতি আরও বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, আমাদের বাহ্যিক ও অন্তরগত অবস্থাই কেন বলি, সমন্ত ভূমণ্ডল ও নডো-মণ্ডলে কোন বস্তু ই তাঁর অজাত নয়।



কেননা. দোয়ার অনাতম শিল্টাচার হচ্ছে দোয়ার সাথে সাথে আল্লাহ তা'আলার প্রশিল্ট। কেননা. দোয়ার অনাতম শিল্টাচার হচ্ছে দোয়ার সাথে সাথে আল্লাহ তা'আলার প্রশিল্ট। ও গুণ বর্ণনা করা। ইবরাহীম (আ) এ ছলে বিশেষভাবে আল্লাহ তা'আলার একটি নিয়া-মতের শোকর আদায় করেছেন। নিয়ামতটি এই যে, ঘোর বার্ধকোর বয়সে আলাহ তা'আলা তাঁর দোয়া কবুল করে তাঁকে সুসন্তান হয়রত ইসমাঈল ও ইসহাক (আ)-কে দান করেছেন।

এ প্রশংসা বর্ণনায় এদিকেও ইসিত রয়েছে যে, নিঃসঙ্গ ও নিঃসহায় অবস্থায় জনশ্না প্রান্তরে পরিতাক্ত শিগুটি আপনারই দান। আপনিই তার হেফাষত করুন। অবশেষে مَعْدَمُ اللَّهُ مَعْدَمُ اللَّهُ مَعْدَمُ اللَّهُ مَعْدَمُ اللَّهُ مَعْدَمُ اللَّهُ مَعْدَمُ اللَّهُ مُ নিশ্চয় আমার পালনকর্তা দোয়া প্রবণকারী অর্থাৎ কবুলকারী। প্রশংসা বর্ণনার পর আবার দোয়ায় মশণ্ডল হয়ে যান ঃ مُعَدَمُ مُعَدَمُ رُبُ أَجْعَلَنَى مُعْدَمُ

জন্য নামাষ কায়েম রাখার দোয়া করেন। অতঃপর কাকৃতি-মিনতি সহকারে আবেদন করেন যে, হে আমার পালনকর্তা, আমার দোয়া কবুল করুন। সবশেষে একটি ব্যাপক অর্থবোধক দোয়া করলেন ঃ

আমাকে, আমার পিতামাতাকে এবং সব মু'মিনকে ক্ষমা করুন ঐদিন, খেদিন হাশরের ময়দানে সারা জীবনের কাজকর্মের হিসাব নেওয়া হবে।

এতে তিনি মাতাপিতার জন্যও মাগফিরাতের দোয়া করেছেন। অথচ পিতা অর্থাৎ আষর যে কাফির ছিল, তা কোরআন পাকেই **উল্লিখি**ত আছে। সন্তবত এ দোয়াটি তখন করেছেন.যখন ইবরাহীম (আ)-কে কাফিরদের জন্য দোয়া করতে নিষেধ করা **হয়নি। অ**ন্য এক আয়াতেও অনুরূপ উল্লেখ আছেঃ বিধান ও নির্দেশ ঃ আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে দোয়ার যথাবিহিত পদ্ধতি জানা গেল যে, বারবার কাকৃতি-মিনতি ও ক্রন্দন সহকারে দোয়া করা চাই এবং সাথে সাথে আল্লাহ্ তা'আলার প্রশংসা ও ঙণ বর্ণনা করা চাই। এডাবে প্রবল আশা করা যায় যে, দোয়া ফব্ল হবে।

وَلَا تَحْسَبَنَّ اللَّهُ غَافِلًا عَتَبًا بَعْسَلُ الظَّلِمُوْنَهُ إِنَّهَا يُؤَخِّرُهُمْ لِيَوْ تَتْخَصُ فِيهِ الْأَبْصَارُ فَ مُهْطِعِيْنَ مُقْنِعٍ أَوُلِسِهِمْ لَا يَرْنَدُ أَلَيْهِم طَرْفَهُمْ ، وَ آفَدَاتُهُمْ هَوَآ أَنْ وَ آنَذِرِ النَّاسَ يَوْمَر يَأْتِنِهِمُ الْعَذَابُ فَيَقْوُلُ الَّذِينَ ظَلَمُوْ رَبَّنَآ أَخِرْنَآ إِلَى أَجَلٍ فَيَرِيُبِ الْجَبَ دَعُوَتَكَ وَنَتَبَعِ الرُّسُلَ أَوَلَمْ تَكُوْنُوْ آَافْسَمْتُمُ قِنْ قَبْلُ مَالَكُمُ قِينَ زَوَالِ ﴿ وَسَكَنْنُهُ فِي مَسْكِنِ الَّذِينَ ظَلَمُوا أَنْفُسَهُمْ وَتَبَيْنَ لَكُوُ كَيْفَ فَعَلْنَا بِهِمْ وَضَرَبْنَا لَكُوُ الْأَمْنَالَ @ وَقَدْ مَكَرُوْا مَكْرَهُمْ زِعِنْدَ اللهِ مَكْرُهُمْ • وَإِنْ كَانَ مَكْرُهُمْ لِتَزَوْلَ مِنْهُ الْجِبَالَ@ فَلا تُحْسَبَنَّ اللهُ مُخْلِفَ وَعْدِ لإرْسُلَهُ وَإِنَّ اللهُ عَزِيزُ ذُو انْتِعْنَامِ شَ يَوْمَرْتُبَكْلُ الْأَرْضُ غَبْرَ الْأَرْضِ وَالشَّلْوْتُ وَبَرَنُرْلَالِلَهِ الْوَاحِدِ قَهَادِ وَنَزَح الْمُجْرِمِيْنَ يَوْمَبِلَا مُقَتَرَنِينَ فِي الْأَصْفَادِ ٥ سَرَابِنِيْهُمْ مِّنْ فَطِرَانٍ وَّتَغْشَى وُجُوْهَهُمُ النَّارُ ﴿لِيَجْزِكَ اللَّهُ كُلَّ نَفْسٍ مَّاكَسَبَتُ وإنَّ اللهَ سَرِبُعُ الْحِسَابِ ، هذَا بَلْغُ لِلنَّاسِ وَلِيُنْدُرُوا بِهِ وَلِيَعْلَمُوْآ اَنَّهَاهُوَ إِلَّهُ وَاحِدٌ وَلِيَذْكَحْرَ أولوا الألباب خ

(৪২) জালিমরা যা করে, সে সম্পর্কে আল্লাহ্কে কখনও বেখবর মনে করো না । তাদেরকে তো ঐ দিন পর্যন্ত অবকাশ দিয়ে রেখেছেন, যেদিন চক্ষ্সমূহ বিস্ফারিত হবে । (৪৩) তারা মন্তক উপরে তুলে ভীতি-বিহবল চিত্তে দৌড়াতে থাকবে । তাদের দিকে তাদের দৃল্টি ফিরে আসবে না এবং তাদের জন্তর উড়ে যাবে । (৪৪) সানুষকে ঐ দিনের ভয় প্রদর্শন করুন, যেদিন তাদের কাছে আযাব আসবে । 🛛 তখন জালিমরা বলবে ঃ হে আমাদের পালন-কর্তা, আমাদেরকে সামান্য মেয়াদ পর্যন্ত সময় দিন, যাতে আমরা আপনার আহবানে সাড়া দিতে এবং পয়গন্বরগণের অনুসরণ করতে পারি । তোমরা কি ইতিপূর্বে কসম খেতে না যে, তোমাদেরকে দুনিয়া থেকে যেতে হবে না ? (৪৫) তোমরা তাদের বাসভূমিতেই বসবাস করতে, যারা নিজেদের উপর জুলুম করেছে এবং তোমাদের জানা হয়ে গিয়েছিল যে, আমি তাদের সাথে কিরাপ ব্যবহার করেছি এবং জামি তোমাদেরকে ওদের সব কাহিনীই বর্ণনা করেছি। (৪৬) তারা নিজেদের মধ্যে ভীষণ চক্রান্ত করে নিয়েছে এবং আল্লাহ্র সামনে রক্ষিত আছে তাদের কু-চক্লাত । তাদের কুটকৌশল পাহাড় টলিয়ে দেওয়ার মত হবে না । (৪৭) অতএব আরাহ্র প্রতি ধারণা করোনা যে, তিনি রসুলগণের সাথে রুত ওয়াদা ডল করবেন। নিশ্চয় আল্লাহ্ পরাব্রুমশালী, প্রতিশোধ গ্রহণকারী। (৪৮) যেদিন পরিবর্তিত করা হবে এ পৃথিবীকে জন্য পৃথিবীতে এবং পরিবটিত করা হবে আকাশসমূহকে এবং লোকেরা পরাক্রমশালী এক আলাহ্র সামনে পেশ হবে। (৪৯) তুমি ঐদিন পাপীদেরকে পরস্পরে শৃংখলাবদ্ধ দেখবে । (৫০) তাদের জামা হবে দাহ্য আলকাতরার এবং তাদের মুখমণ্ডলকে অগ্নিতে ঢেকে নিবে । (৫১) যাতে আল্লাহ্ প্রত্যেককে তার কৃতকর্মের প্রতিদান দেন । নিশ্চয় আলাহ্ শুগত হিসাব গ্রহণকারী । (৫২) এটা মানুষের একটি সংবাদনামা এবং যাতে এতঘারা ভীত হয় এবং যাতে জেনে নেয় যে, উপাস্য তিনিই---একক ; এবং যাতে বুদ্ধিমানরা চিন্তা-ডাবনা করে ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (হে সম্বোধিত ব্যক্তি ) জালিমরা ( অর্থাৎ কাফিররা ) যা কিছু করছে, সে সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলাকে ( দ্রুত আযাব না দেওয়ার কারণে ) বেখবর মনে করো না । কেননা, তাদেরকে ঙধু ঐদিন পর্যন্ত সময় দিয়ে রেখেছেন, যেদিন তাদের নেরসমূহ ( বিস্ময় ও ডয়ের আতিশয্যে ) বিস্ফারিত হয়ে যাবে ( এবং তারা হিসাবের ময়দানের দিকে তলব অনুযায়ী ) উধ্বধাসে দৌড়াতে থাক্ষবে ( এবং ) তাদের দৃষ্টি তাদের দিকে ফিরে আসবে না ( অর্থাৎ অনিমেষ নেরে সামনে তাকিয়ে থাকবে ) এবং তাদের অন্তরসমূহ ( ভীষণ আতংকে ) অত্যন্ত ব্যাকুল হবে এবং ( সেদিন এসে গেলে কাউকে সময় দেওয়া হবে না । অতএব ) আপনি তাদেরকে ঐদিনের ( আগমনের ) ডয় প্রদর্শন করুন, যেদিন তাদের উপর আযাব এসে যাবে । অত্যপের জালিমরা বলবে ঃ হে আমাদের পালনকর্তা, সামান্য মেয়াদ পর্যন্ত আমাদেরকে ( আরও ) সময় দিন ( এবং দুনিয়াতে পুনরায় প্রেরণ করুন) আমরা ( এই সময়ের মধ্যে ) আপনার সব কথা মেনে নেব এবং পয়গম্বরগণের অনুসরণ করব । ( উত্তরে বলা হবে ঃ আমি কি দুনিয়াতে তোমাদেরফে দীর্ঘমেয়াদী সময় দেইনি এবং ) তোমরা কি ( এ দীর্ঘ সময়ের কারণেই ) ইতিপূর্বে ( দুনিয়াতে) কসম খাওনি যে, তোমাদেরকে ( দুনিয়া থেকে ) কোথাও যেতে হবে না ? ( অর্থাৎ তোমরা কিয়ামতে অবিধাসী ছিলে এবং

وَ ٱ تُسَمُو ا بِاللهِ جَهْدَ ٱ يُمَا نَهُمْ عَامَة عَامَة عَامَة عَامَة عَامَة عَامَة عَامَة عَمْدَ ا

عَدَمَ مَنْ عَدْمُ مَن يَ

কারণ উপস্থিত ছিল। সেমতে তোমরা ঐ ( পূর্ববর্তী ) লোকদের বাসস্থানে বাস করতে, যারা ( কুফর ও কিয়ামত অস্বীকার করে ) নিজেদের ক্ষতি করেছিল এবং তোমরা ( সংবাদ পর-ম্পরার মাধ্যমে ) একথাও জানতে যে, আমি তাদের সাথে কিরাপ ব্যবহার করেছিলাম । ( অর্থাৎ কুফর্ট্নী ও অস্বীকারের কারণে তাদেরকে শান্তি দিয়েছিলাম। এ থেকে তোমরা জানতে পারতে যে, অখীকার করা গযবের কারণ । সুতরাং স্বীকার করে নেওয়া অপরিহার্য । তাদের বাসস্থানে বাস করা সর্বদা তাদের এসব অবস্থা স্মরণ করানোর কারণ হতে পারত । সুতরাং অস্বীকারের অবকাশ মোটেই ছিল না।) এবং এসব ঘটনা শোনা ছাড়াও সেণ্ডলো (শিক্ষার জন্য মথেষ্ট ছিল) আমি (ও) তোমাদের জন্য দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেছি। ( অর্থাৎ ঐশী গ্রন্থসমূহে আমিও এসব ঘটনাকে দৃষ্টান্তস্বরাপ বর্ণনা করেছি যে, যদি তোমরা এরাপ কর তবে তোমরাও গযবে পতিত ও শাস্তির যোগ্য হয়ে যাবে। অতএব প্রথমে সংবাদ পরম্পরার মাধ্যমে ঘটনাবলী শোনা, অতঃপর আমার বর্ণনা, অতঃপর দৃষ্টাত, অতঃপর হঁশিয়ার করা---এত সব কারণের উপস্থিতিতে তোমরা কিরাপে কিয়ামত অস্বীকার করলে ?) এবং (আমি পূর্ববর্তী যেসব লোককে কুফরী ও অস্বীকারের কারণে শান্তি দিয়েছি,) তারা (সত্যধর্ম বিলোপ করার কাজে) নিজেদের সাধ্যানুষায়ী বড় বড় কৃটকৌশল অবলম্বন করেছিল এবং তাদের ( এসব ) কৃটকৌশল আল্লাহ্র সামনে ছিল। (তাঁর জানের পরিধির বাইরে ছিল না---থাকতে পারত না।) এবং বান্ডবিকই তাদের কূটকৌশল এমন ছিল যে, তম্বারা পাহাড়ও (স্বস্থান থেকে) হটে যায়। (কিন্তু এতদসত্ত্বেও সত্যের জয় হয়েছে এবং তাদের সব কূটকৌশল ব্যর্থ হয়েছে। তারা নিপাত হয়েছে। এ থেকেও জানা গেল যে, পয়গন্ধর যা বলেন তাই সত্য এবং তা অস্বীকার করা আঘাৰ ও গষবের কারণ। যখন কিয়ামতে তাদের পয়্দিন্ত হওয়া জানা গেল, ) অতএব ( হে সম্বোধিত ব্যক্তি ) আল্লাহ্ তা'আলাকে পয়গন্বরগণের সাথে ওয়াদা ভঙ্গকারী মনে করো না। (সেমতে কিয়ামতের দিন অবিশ্বাসীদেরকে শান্তি দেওয়ার যে ওয়াদা ছিল তা পূর্ণ হবে ; যেমন উপরে বলা হয়েছে ) নিশ্চয় আক্লাহ্ অত্যন্ত পরাক্রমশালী, ( এবং ) প্রতিশোধ গ্রহণকারী। (প্রতিশোধ গ্রহণে তাঁকে কেউ বিরত করতে পারে না। সুতরাং শক্তিও অপার, এরপর ইচ্ছার সম্পর্ক উপরে জানা গেল। এমতাবস্থায় ওয়াদা ডঙ্গ করার আশংকা কোথায় ? এ প্রতিশোধ ঐ দিন নেবেন,) যেদিন পৃথিবী পরিবতিত হবে এই পৃথিবী ছাড়া এবং আকাশও ( পরিবর্তিত হয়ে অন্য আকাশ হবে এসব আকাশ ছাঁড়া। কেননা, প্রথমবার শিঙ্গা ফুঁকার কারণে সব ভূ-মঙল ও নভোমঙল ভেঙেচুরে খান খান হয়ে যাবে। এরপর পুনর্বার নতুনভাবে ভূমণ্ডল ও নভোমণ্ডল স্জিত হবে) এবং সবাই এক ( ও ) পরাক্রমশীল আল্লাহ্র সামনে পেশ হবে । ( অর্থাৎ কিয়ামতের দিন । এই দিন প্রতিশোধ নেওয়া হবে।) এবং ( ঐদিন হে সম্বোধিত ব্যক্তি,) তুমি অপরাধীদেরকে

(অর্থাৎ কাফিরদেরকে) শৃঙ্খলাবদ্ধ দেখবে (এবং) তাদের জামা কাতেরানের হবে। (অর্থাৎ সারা দেহ কাতেরান জড়ানো থাকবে, যাতে ণুচত আগুন লাগে। 'কাতেরানা এক প্রকার বৃক্ষ নিহত তৈল; মতান্ডরে আলকাতরা বা গন্ধক।) এবং আগুন তাদের মুখমগুলকে (ও) আরত করবে; (এসব এজন্য হবে) যাতে আল্লাহ্ তা আলা প্রত্যেক (অপরাধী) ব্যক্তিকে তার কৃতকর্মের শাস্তি দেন। (এরপ অপরাধী অগণিত হবে, কিন্তু) নিশ্চয় আল্লাহ্ (-র জন্য তাদের হিসাব-কিতাব নেওয়া মোটেই কঠিন নয়; কেননা তিনি) পুচত হিসাব গ্রহণকারী। (সবার বিচার আরম্ভ করে তৎক্ষণাৎ শেষ করে দেবেন।) এটা (কোরআন) মানুষের জন্য বিধি-বিধানের সংবাদনামা (যাতে প্রচারক অর্থাৎ রস্লকে স্বীকার করে) এবং যাতে এর সাহায্যে (শান্তির) ভয় প্রদর্শন করা হয় এবং যাতে বিশ্বাস করে যে, তিনিই এক উপাস্য এবং যাতে বুদ্ধিমানরা উপদেশ গ্রহণ করে।

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

২৬২

সূরা ইবরাহীমে পয়গমর ও তাঁদের সম্প্রদায়ের কিছু কিছু অবস্থার বিবরণ, আল্লাহ্র বিধানের বিরুদ্ধাচরণকারীদের অগুভ পরিণাম এবং সবশেষে হযরত ইবরাহীম (আ)-এর আলোচনা ছিল। তিনি বায়তুল্লাহ্ পুননির্মাণ করেন, তাঁর সন্তানদের জন্য আল্লাহ্ তা'আলা মঞ্চা মুকাররমায় জনবসতি স্থাপন করেন এবং এর অধিবাসীদের সর্বপ্রকার সুখ, শান্তি ও অসাধারণ অর্থনৈতিক সুযোগ-সুবিধা দান করেন। তাঁরই সন্তান-সন্ততি বনী-ইসরাইল পবিল্ল কোরআন ও রস্লুল্লাহ্ (সা)-র সর্ব প্রথম সম্লোধিত সম্প্রদায়।

পুর। ইবরাহীমের আলোচ্য এ সর্বশেষ রুকৃতে সার-সংক্ষেপ হিসেবে মক্কাবাসী-দেরকেই পূর্ববর্তী সম্পুদায়সমূহের ইতির্ভ থেকে শিক্ষা গ্রহণের আদেশ দেওয়া হয়েছে এবং এখনও চৈতন্যোদয় না হওয়ার অবস্থায় কিয়ামতের ডয়াবহু শান্তির ডয় প্রদর্শন করা হয়েছে।

প্রথম আয়াতে রুস্লুল্লাহ্ (সা) ও প্রত্যেক উৎপীড়িত ব্যক্তিকে সান্থনা দেওয়া হয়েছে এবং জালিমকে কঠোর আঘাবের সতর্কবাণী শোনানো হয়েছে। বলা হয়েছে ঃ আল্লাহ্ তা'আলা অবন্ফাশ দিয়েছেন দেখে জালিম ও অপরাধীদের নিশ্চিন্ত হওয়া উচিত নয় এবং এরূপ মনে করা উচিত নয় যে, তাদের অপরাধ সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা জাত নন ; বরং তারা যা ফিছু করছে, সব আল্লাহ্ তা'আলার দুষ্টিতে আছে। কিন্তু তিনি দয়া ও রহস্যের তাগিদে অবকাশ দিচ্ছেন।

# لا تحسبي الله غا ذلا ..... معاند ما الله عنه ال

মনে করো না। এখানে বাহাত প্রত্যেক ঐ ব্যক্তিকে সম্বোধন করা হয়েছে, যাকে তার গাফলতি এবং শয়তান এ ধোঁকায় ফেলে রেখেছে। পক্ষান্তরে যদি রসূনুল্লাহ্ (সা)-কে সম্বোধন করা হয়, তবে এর উদ্দেশ্য উম্মতের গাফিলদেরকে শোনানো এবং হঁশিয়ার করা। কারণ রসূনুল্লাহ্ (সা)-র পক্ষ থেকে এরপ সন্তাবনাই নেই যে, তিনি আল্লাহ্ তা আলাকে পরিস্থিতি সম্পর্কে বেখবর অথবা গাফিল মনে করতে পারেন।

#### স্রা ইবরাহীম

দ্বিতীয় আয়াতে বলা হয়েছে যে, জালিমদের উপর তাৎক্ষণিক আযাব না আসা তাদের জন্য তেমন গুড় নয়। কারণ, এর পরিণতি এই যে, তারা হঠাৎ কিয়ামত ও পরকালের আযাবে ধৃত হয়ে যাবে। অতঃপর সূরায় শেষ পর্যন্ত পরকালের আযাবের বিবরণ এবং ডয়াবহু দৃশ্যাবলী উল্লেখ করা হয়েছে।

رَبَيُو م تَشْتَحُص فِيد الله الله الله م تَشْتَحُص فِيد الله والله والمعاد الم

থাকবে।

উপরে তুলে প্রাণপণ দৌড়াতে থাকবে ، مَوَ نَهُمْ طَرْ نَهُمْ عَلَمُ نَعْمَ اللَّهُ مُعَامًا اللَّهُ مَعَ

নেতে চেয়ে থাকবে জুন জুন জুন জুন জুন জুন গুর শুনা ও ব্যাকুল হবে ।

এসব অবস্থা বর্ণনা করার পর রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে বলা হয়েছে যে. আপনি আপনার জাতিকে ঐ দিনের শাস্তির ভয় প্রদর্শন করুন, যেদিন জালিম ও অপরাধীরা অপারক হয়ে বলবে ঃ হে আমাদের পালনকর্তা, আমাদেরকে আরও কিছু সময় দিন। অর্থাৎ দুনিয়াতে কয়েক দিনের জন্য পাঠিয়ে দিন, যাতে আমরা আপনার দাওয়াত কবুল করতে পারি এবং আপনার প্রেরিত পয়গম্বরগণের অনুসরণ করে এ আযাব থেকে মুক্তি পেতে পারি। আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে তাদের আবেদনের জওয়াবে বলা হবে ঃ এখন তোমরা একথা বলছ কেন ? তোমরা কি ইতিপূর্বে কসম খেয়ে বলনি যে, তোমাদের ধন-সম্পদ ও শান-শওকতের পতন হবে না এবং তোমরা সর্ব দাই দুনিয়াতে এমনিডাবে বিলাস-ব্যসনে মন্ত থাকবে ? তোমরা পুনজীবন ও পরজগত অশ্বীকার করেছিলে।

وَسَحَنْتُم نِى سَمَا حَن الَّذِينَ طَلَمُوا انْفُسَهُمْ وَتَبَيَّنَ لَحُمْ حَيْفَ نَعَلَنَا بِهِمْ وَصَرَبْنَا لَحُم الْأَسْتَالَ ه

এতে বাহাত আরবের মুশরিকদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে, যাদেরকে ভয় প্রদর্শন করার জনা রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে رَانُسُ مَ বলে আদেশ দেওয়া হয়। এতে তাদেরকে হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, অতীত জাতিসমূহের অবস্থা ও উত্থান-পতন তোমাদের জন্য সর্বোত্তম উপদেশদাতা। আশ্চর্যের বিষয়, তোমরা এগুলো থেকে শিক্ষা গ্রহণ কর না। অথচ তোমরা এসব ধ্বংসপ্রাপত জাতির আবাসস্থলেই বসবাস ও চলাফেরা কর। কিছু অবস্থা পর্যবেক্ষণের মাধ্যমে এবং কিছু সংবাদ পরস্পরার মাধ্যমে তোমরা একথাও জান যে, আরাহ্ তা'আলা অবাধ্যতার কারণে ওদেরকে কিরপ কঠোর শান্তি দিয়েছেন। এছাড়া আমিও ওদেরকে সৎপথে আনার জন্য অনেক দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেছি। কিন্তু এরপরও তোমাদের চৈতন্যোদয় হল না।

وَ قَدْ مَكْرُوا مَكْرَ هُم وَ مِنْدَ اللهُ مَكْرِهُم وَ إِنْ كَانَ مَكْرِهُم مَكْرُوا مَكْرُهُم وَ مِنْدَ اللهِ مَكْرِهُم وَ إِنْ كَانَ مَكْرِهُم مَكْرُول مِنْدَ الْجِبَا لُ

এবং সত্যের দাওয়াত কবূলকারী মুসলমানদের নিপীড়নের উদ্দেশ্য সাধ্যমত কৃটকৌশল করেছে। আল্লাহ্ তা'আলার ফাছে তাদের সব ভপ্ত ও প্রকাশ্য কৃটকৌশল বিদ্যমান রয়েছে। তিনি এগুলো সম্পর্কে ওয়াবিফহাল এবং এগুলোকে ব্যর্থ করে দিতে সক্ষম। যদিও তাদের কূটকৌশল এমন মারাত্মক ও গুরুতর ছিল যে, এর মুফাবিলায় পাহাড়ও স্বস্থান থেকে অপ-স্ত হবে : কিন্তু আল্লাহ্র অপার শক্তির সামনে এসব কৃটকৌশল তুচ্ছ ও ব্যর্থ হয়ে গেছে।

আয়াতে বণিত শরু তামূলক কুটকৌশনের অর্থ অতীতে ধ্বংসপ্রাণ্ত জাতিসমূহের কূটকৌশলও হতে পারে। উদাহরণত নমরুদ, ফ্রেরাউন, কওমে-আদ, কওমে-সামুদ ইত্যাদি। এটাও সম্ভব যে, এতে আর্বের বর্তমান মুশরিকদের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে যে, তারা রস্লুলাহ্ (সা)-র মুকাবিলায় অত্যন্ত গড়ীর ও সুদুরপ্রসারী চক্রান্ত ও কূটকৌশল করেছে। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা সব ব্যর্থ করে দিয়েছেন।

অধিকাংশ তফসীরবিদ رَالُو كَانَ مَكَرُهُمُ বাক্যের ৩ শব্দটি নেতি-বাচক অব্যয় সাব্যস্ত করে অর্থ করেছেন যে, তারা যদিও অনেক কূটকৌশল ও চালবাজি করেছে, কিন্তু তাতে পাহাড়ের স্বস্থান থেকে হটে যাওয়া সম্ভবপর ছিল না। 'পাহাড়' বলে রসূলুল্লাহ্ (সা) ও তাঁর সুদৃষ্ট মনোবলকে বুঝানো হয়েছে। কাফিরদের কোন চালবাজি এ মনোবলকে বিন্দুমান্তও টলাতে পারেনি।

এরপর উল্মতকে শোনানোর জন্য রস্বুল্লাহ্ (সা)-কে অথবা প্রত্যেক সমোধন-মাগ্য ব্যক্তিকে হ শিয়ার করে বলা হয়েছে ؛ ۲ معلف و على خلا نا تحسبن الله معلف

ور اذتقام الله مزيز در اذتقام --- وسله الله مزيز در اذتقام

আল্লাহ্ তা'আলা রসূলগণের সাথে বিজয় ও সাফল্যের যে ওয়াদা করেছেন, তিনি তার খিলাফ করবেন। নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তা'আলা মহাপরাক্রান্ত এবং প্রতিশোধ গ্রহণকারী। তিনি পয়গম্বরগণের শহুদের কাছ থেকে অবশ্যই প্রতিশোধ গ্রহণ করবেন এবং ওয়াদা পূর্ণ করবেন।

অতঃপর আবার কিয়ামতের ভয়াবহ অবস্থা ও ঘটনাবলী বর্ণনা করা হয়েছে । বলা হয়েছে ঃ

পৃথিবী ও আকোশ পাল্টে দেওয়ার এরাপ অর্থও হতে পারে যে, তাদের আকার ও আরুতি পাল্টে দেওয়া হবে ; যেসন কোরআন পাকের অন্যান্য আয়াত ও হাদীসে আছে যে, সমগ্র ভূপৃষ্ঠকে একটি সমতল ভূমিতে পরিণত করে দেওয়া হবে। এতে কোন গৃহের ও রক্ষের আড়াল থাকবে না এবং পাহাড়. টিলা, গর্ত গভীরতা কিছুই থাকবে না। এ অবস্থার বর্ণনা প্রসঙ্গে কোরআনে বলা হয়েছে : أَمَا وَ الْمَا وَ الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا

গৃহ ও পাহাড়ের কারণে বর্তমানে রাস্তা ও সড়ক বাঁক ঘুরে ঘুরে চলেছে। কোথাও উচ্চতা এবং কোথাও গভীরতা দেখা যায়। কিয়ামতের দিন এণ্ডলো থাকবে নাঃ বরং সব পরিষ্ণার ময়দান হয়ে যাবে।

দ্বিতীয় অর্থ এরাপও হতে পারে যে, সম্পূর্ণত এই পৃথিবীর পরিবর্তে অন্য পৃথিবী এবং এই আকাশের পরিবর্তে অন্য আকাশ সৃষ্টি করা হবে। এ সম্পর্কে বর্ণিত কিছুসংখ্যক হাদীস দ্বারা ওণগত পরিবর্তনের কথা এবং কিছুসংখ্যক হাদীস দ্বারা সন্তাগত পরিবর্তনের কথা জানা যায়।

আলোচ্য আয়াত সম্পর্কে ইমাম বায়হাকী হযরত আবদুরাহ্ ইবনে মসউদ (রা)-এর রেওয়ায়েতে রসূলুরাহ্ (সা)-র উস্তি বর্ণনা করেন যে, হাশরের পৃথিবী হবে সম্পূর্ণ এক নতুন পৃথিবী। তার রং হবে রৌপোর মত সাদা। এর উপর কোন গোনাহ্ বা অন্যায় শ্বনের দাগ থাকবে না। মসনদে-আহমদে ও তঞ্চসীরে ইবনে জরীরে উল্লিখিত হাদীসে এই বিষয়বস্তুটিই হযরত আনাসের রেওয়ায়েতে বণিত আছে। ---( মাযহারী)

বুখারী ও মুসলিমের হাদীসে হযরত সহল ইবনে সা'দের রেওয়ায়েতে রসুলুলাহ্ (সা)-বলেনঃ কিয়ামতের দিন ময়দার রুটির মত পরিজার ও সাদা পৃথিবীর বুকে মানব-জাতিকে পুনরুত্বিত করা হবে। এতে কোন বস্তর চিহা (গৃহ, উদ্যান, রক্ষ, পাহাড়, টিলা ইত্যাদি) থাকবে না। বায়হাকী এই আয়াতের তফসীরে এ তথাটি হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাস থেকে বর্ণনা করেছেন।

হাকেম নির্ভরযোগ্য সনদসহ হযরত জাবেরের রেওয়ায়েতে রসূলুরাহ্ (সা)-র উক্তি বর্ণনা করেন যে, চামড়ার কুঞ্চন দূর করার জন্য চামড়াকে যেডাবে টান দেওয়া হয়, কিয়ামতের দিন পৃথিবীকে সেইডাবে টান দেওয়া হবে। ফলে পৃথিবীর গর্ত, পাহাড় সব সমান হয়ে একটি সটান সমতল ভূমি হয়ে যাবে। তখন সব আদম সন্তান এই পৃথিবীতে জমায়েত্

হবে। ভীড় এত হবে যে, একজনের অংশে তাঁর দাঁড়োনোর জায়গাটুকুই পড়বে। এরপর সর্বপ্রথম আমাকে ডাকা হবে। আমি পালনকতার সামনে সিজদায় নত হব। অতঃপর আমাকে সুপারিশের অনুমতি প্রদান করা হবে। আমি সবার জন্য সুপারিশ করব যেন তাদের হিসাব-কিতাব শুভত নিপ্লর হয়।

শেষোক্ত রেওয়ায়েত থেকে বাহ্যত জানা যায় যে, পৃথিবীর ঙধু ভণগত পরিবর্তন হবে এবং গর্ত, পাহাড়, দালান-কোঠা, রক্ষ ইত্যাদি থাকবে না, কিন্তু সত্তা অবশিষ্ট থাকবে। পক্ষান্তরে প্রথমোক্ত রেওয়ায়েত্তসমূহ থেকে জানা গিয়েছিল যে, হাশরের পৃথিবী বর্তমান হুলে অন্য কোন পৃথিবী হবে। আয়াতে এই সত্তার পরিবর্তনই বোঝানো হয়েছে।

বয়ানুল-কোরআন গ্রন্থ মাওলানা আশরাফ আলী থানভী (রহ) বলেন ঃ এতদুভয়ের মধ্যে কোনরূপ পরস্পরবিরোধিতা নাই। এটা সঙ্ভব যে, প্রথমে শিঙ্গা ফুঁকার পর পৃথিবীর ঙধু ওণগত পরিবর্তন হবে এবং হিসাব-কিতাবের জন্য মানুষকে অন্য পৃথিবীতে স্থানান্তরিত করা হবে।

তফসীর মাযহারীতে মসনদ আবদ ইবনে হমায়দ থেকে হযরত ইকরামার উজি বণিত আছে, যদ্দারা উপরোজ্ঞ বজ্ঞব্য সমথিত হয়। উজিটি এইঃ এ পৃথিবী কুঁচকে যাবে এবং এর পাঞ্চে অন্য একটি পৃথিবীতে মানবমগুলীকে হিসাব-কিতাবের জন্য দাঁড় করানো হবে।

মুসলিম শরীফে হযরত সওবানের রেওয়ায়েতে বণিত আছে যে, রসুলুক্সাহ্ (সা)-র নিকট এক ইহুদী এসে প্রশ্ন করলঃ যেদিন পৃথিবী পরিবর্তন করা হবে, সেদিন মানুষ কোথায় থাকবে ? তিনি বললেনঃ পুলসিরাতের নিকটে একটি অন্ধকারে থাকবে।

এ থেকেও জানা যায় যে, বর্তমান পৃথিবী থেকে পুলসিরাতের মাধ্যমে মানুষকে অন্যদিকে স্থানান্তর করা হবে। ইবনে জারীর খীয় তফসীর গ্রন্থে এমর্মে একাধিক সাহাবীও তাবেয়ীর উস্তি বর্ণনা করেছেন যে, তখন বর্তমান পৃথিবী ও তার নদ-নদী অগ্নিডে পরিণত হবে। বিশ্বের বর্তমান এলাকাটি যেন তখন জাহাল্লামের এলাকা হয়ে যাবে। বান্তব অবস্থা আল্লাহ্ তাণআলাই জানেন। এ ছাড়া বান্দার উপায় নাই যে,

# زبان ثازه کردن با قرار تو فینگی<del>خ</del>تن صلت از کار تــو

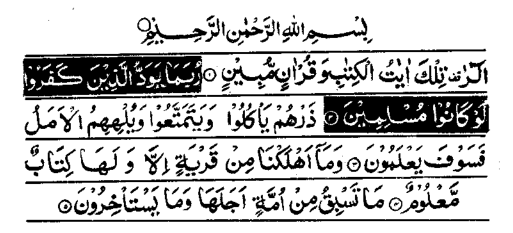
শেষ আয়াতে বলা হয়েছে যে, অপরাধীদেরকে একটি শিকলে বেঁধে দেওয়া হবে। অর্থাৎ প্রত্যেক অপরাধের অপরাধীদেরকে পৃথক পৃথকভাবে একর করে এক সাথে বেঁধে দেওয়া হবে এবং তাদের পরিধেয় পোশারু হবে আলকাতরার। এটি একটি শুত অগ্নিগ্রাহী পদার্থ।

সর্বশেষ আয়াতে বলা হয়েছেঃ কিয়ামতের এসব অবস্থা বর্ণনা করার উদ্দেশ্য হচ্ছে মানুষকে হঁশিয়ার করা, যাতে তারা এখনও বুঝে নেয় যে, উপাসনার যোগ্য সভা হচ্ছে একমাত্র আল্লাহ্ তা'আলার সভা এবং যাতে সামান্য বিবেক-বুদ্ধিসম্পন ব্যক্তিও শিরক থেকে বিরত হয়।

よわり

স ুর। হিজ্র

মক্লায় অবতীর্ণ। আয়াতঃ ৯৯।। বংস্তুঃ ৬



#### পরম করুণাময় ও দয়ালু আল্লাহ্র নামে উরু

(১) আলিফ-লাম-রা ; এগুলো কিতাব ও সুম্পল্ট কোরআনের আয়াত। (২) কোন সময় কাফিররা আকাশ্জা করবে যে, কি চমৎকার হত, যদি তারা মুসলমান হত!
 (৩) আপনি ছেড়ে দিন তাদেরকে, খেয়ে নিক এবং ডোগ করে নিক এবং আশায় ব্যাগৃত থাকুক। অতি সত্বর তারা জেনে নেবে। (৪) আমি কোন জনপদ ধ্বংস করিনি; কিন্তু তার নিদিল্ট সময় লিখিত ছিল। (৫) কোন সম্পুদায় তার নিদিল্ট সময়ের অগ্রে যায় না এবং পশ্চাতে থাকে না।

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

আলিফ-লাম-রা (-এর অর্থ আল্লাহ্ তা'আলাই জানেন।) এগুলো পরিপূর্ণ গ্রন্থ ও সুস্পল্ট কোরআনের আয়াত ( অর্থাৎ এর দুই-ই গুণ রয়েছে---পরিপূর্ণ গ্রন্থ হওয়াও এবং সুস্পল্ট কোরআন হওয়াও। এ বাক্য দ্বারা কোরআন যে সত্য কালাম, তা প্রকাশ করার পর তাদের আক্ষেপ ও আযাব বণিত হয়েছে, যারা কোরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে না অথবা এর নির্দেশাবলী পালন করে না। বলা হয়েছে এর জি বিশ্বাস আর্থাৎ কিয়ামতের ময়দানে যখন নানা রকম আযাবে পতিত হবে, তখন) কাফিররা বারবার আকাপক্ষা করবে যে. কি চমৎকার হত. যদি তারা ( দুনিয়াতে ) মুগ্রন্নমান হত ! (বারবার এজন্য যে, যখনই কোন নতুন বিপদ দেখবে, তখনই মুসর্রমান না হওয়ার আক্ষেপ নতুন হতে থাকবে।) আপনি ( দুনিয়াতে তাদের কুফরীর কারণে দুঃখ করবেন না এবং ) তাদেরকে তাদের অবস্থার উপর ছেড়ে দিন---তারা খুব খেয়ে নিক, ডোগ করে নিক এবং কল্লিত আশা তাদেরকে গাফিল করে রাখুক। তারা অতি সত্বর ( মৃত্যুর সাথে সাথেই ) প্রকৃত সত্য জেনে নিবে। ( দুনিয়াতে তারা যে কুফর ও কুফর্মের তাৎক্ষণিক শান্তি পায় না. এর কারণ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাদের শান্তির সময় নির্ধারিত করে রেখেছেন। সে সময় এখনও আসেনি।) এবং আমি যতন্তলো জনপদ ( কুফরীর কারণে ) ধ্বংস করেছি, তাদের স্বার জন্য একটি নিদিল্ট সময় লিখিত থাকত এবং ( আমার নীতি এই যে, ) ফোন উম্মত তার নিদিল্ট সময়ের পূর্বে ধ্বংস হয়নি এবং পেছনে থাকেনি। ( বরং নিদিল্ট সময় ধ্বংস হয়েছে। এমনিডাবে তাদের সময় যখন এসে যাবে, তাদেরকেও শান্তি দেওয়া হবে।)

# আনুষলিক জাতব্য বিষয়

ور مر يا كلو ا - থেকে জানা গেল যে, পানাহারকে লক্ষা ও আসল রৃতি সাব্যস্ত করে

নেওয়া এবং সাংসারিক বিলাস-ব্যসনের উপকরণ সংগ্রহে মৃত্যুকে ভুলে গিয়ে দীর্ঘ পরিকল্বনা প্রণয়নে মেতে থাকা কাফিরদের দ্বারাই হতে পারে, যারা পরকাল ও তার হিসাব-কিতাবে এবং পুরস্কার ও শান্তিতে বিশ্বাস করে না। মু'মিনও পানাহার করে, জীবিকার প্রয়োজনা-নুযায়ী ব্যবস্থা করে এবং ভবিষাৎ কাজ-কারবারের পরিকল্বনাও তৈরী করে ; কিন্তু মৃত্যু ও পরকালকে ভুলে এ কাজ করে না। তাই প্রত্যেক কাজে হালাল ও হারামের চিন্তা করে এবং অনর্থক পরিকল্বনা প্রণয়নকে রুন্তি হিসেবে গ্রহণ করে না। রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন : চারটি বন্তু দুর্ডাগ্যের লক্ষণ : চক্ষু থেকে অশুদ প্রবাহিত না হওয়া ( অর্থাৎ গোনাহ্র কারণে অনুতপ্ত হয়ে ব্রুক্ষন না করা ), কঠোর প্রাণ হওয়া, দীর্ঘ আশা পোষণ করা এবং সংসারের প্রতি আসক্ত হওয়া ।---( কুরতুবী )

দীর্ঘ আশা পোষণ করার অর্থ হচ্ছে দুনিয়ার মহব্বত ও লোডে মগ্ন এবং মৃত্যু ও পর-কাল থেকে নিশ্চিন্ত হয়ে দীর্ঘ পরিকল্পনায় মত্ত হওয়া। --(কুরতুবী) ধর্মীয় উদ্দেশ্যের জন্য অথবা দেশ ও জাতির ভবিষাৎ স্বার্থের জন্য যেসব পরিকল্পনা প্রণয়ন করা হয়, সেগুলো এর অন্তর্ভুক্ত নয়। কেননা, এগুলোও পরকাল চিন্তারই একটি অংশ।

রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ এ উম্মতের প্রথম স্তরের মুক্তি পূর্ণ ঈমান ও সংসরে নিলিপ্ততার কারণে হবে এবং সর্বশেষ স্তরের লোক কার্পণ্য ও দীর্ঘ আকাঙ্ক্ষা পোষণের কারণে ধ্বংসপ্রাগ্ত হবে ।

হ্যরত আবুদ্দারদা থেকে বণিত আছে, তিনি একবার দামেশকের জামে মসজিদের মিশ্বরে দাঁড়িয়ে বললেন ঃ দামেশকবাসিগণ ! তোমরা কি একজন সহানুভূতিশীল হিতা-কা•ক্ষী ভাইয়ের কথা গুনবে ? গুনে নাও, তোমাদের পূর্বে অনেক বিশিষ্ট লোক অতিকান্ত হয়েছে। তারা প্রচুর ধন-সম্পদ একত্র করেছিল। সুউচ্চ দালান-কোঠা নির্মাণ করেছিল এবং সুদূরপ্রসারী পরিকল্পনা তৈরী করেছিল। আজ তারা সবাই নিশ্চিহ্ন হয়ে গেছে। তাদের গৃহগুলোই তাদের কবর হয়েছে এবং তাদের দীর্ঘ আশা ধোঁকা ও প্রতারণায় পর্যবসিত হয়েছে। আদি জাতি তোমাদের নিকটেই ছিল। তারা ধন, জন, অস্ত্রশস্ত ও অপ্বাদি দারা দেশকে পরিপূর্ণ করে দিয়েছিল। আজ এমন কেউ আছে কি, যে তাদের উত্তরাধিকার আমার কাছ থেকে দু'দিরহামের বিনিময়ে ক্রয় করতে সম্মত হয় ?

হযরত হাসান বসরী (র) বলেন ঃ যে ব্যক্তি জীবদ্দশায় দীর্ঘ আকাঙ্ক্ষার জাল তৈরী করে, তার আমল অবশ্যই খারাপ হয়ে যায়।---( কুরতুবী )

نِيْ نُزِدِّلَ عَلَيْهِ الذِّكْرُ إِنَّكَ لَمَا المحتفر إنْ كُنْتَ مِنَ الصَّدِقِينَ ٥ مَانَنْزِ ا إِلاَ بِالْحَقِّ وَمَا كَانُوْآ إِذًا مُّنْظَرِيْنَ ۞

(৬) তারা বলল ঃ হে ঐ ব্যক্তি, যার প্রতি কোরআন নাযিল হয়েছে, আপনি তো একজন উग্মাদ। (৭) যদি আপনি সত্যধাদী হন, তবে আমাদের কাছে ফেরেশতাদেরকে আনেম না কেন ? (৮) আমি ফেরেশতাদেরকে একমাত্র ফয়সালার জন্যই নাযিল করি। তখন তাদেরকে অবকাশ দেওয়া হবে না।

তফসীরের সার-সংক্ষেপ

( عن الا دا (حق الا دا د ما ما ما م

ডফসীরবিদের মতে কোরআন ,অথবা রিসালাত বুঝানো হয়েছে। বয়ানুল কোরআনে প্রথম অর্থকে অগ্রাধিকার দেওয়া হয়েছে। এ অর্থটি হযরত হাসান বসরী থেকে বণিত আছে। আয়াতের ডফসীর এই ঃ )

এবং (মক্সার) কাফিররা (রস্লুরাহ্ [সা]-কে) বলল: হে ঐ ব্যক্তি. যার উপর (তার দাবী অনুযায়ী) কোরআন নাযিল করা হয়েছে, আপনি (নাউযুবিলাহ) একজন উন্মাদ (এবং নবুয়তের মিথ্যা দাবী করেন। নতুবা) যদি আপনি (এ দাবীতে সত্যবাদী হন, তবে আমাদের কাছে ফেরেশতাদেরকে আনেন না কেন? (যারা আমাদের সামনে আপনার সত্যতার সাক্ষ্য দেবে। যেমন আল্লাহ্ বলেন.

معة نف يرا معهم الله المعالية المعالية المعالية المعالية المراجع المعالية المراجع المعالية المراجع المعالية الم

( যেডাবে তারা চায়, ) একমান্ত্র ফয়সালার জন্যই নাযিল করি এবং ( যদি এমন হত ) তখন তাদেরকে সময়ও দেওয়া হত না। বরং যখন তাদের আগমনের পরও বিশ্বাস স্থাপন করত না, যেমন তাদের অবস্থাদৃল্টে এটা নিশ্চিত, তখন তাৎক্ষণিকডাবে তাদেরকে ধ্বংস করে দেওয়া হত; যেমন সুরা আন'আমের প্রথম রুকুর শেষ আয়াতগুলোতে এর কারণ বণিত হয়েছে।

## إِنَّا نَحْنُ نَزُّلْنَا الَّذِكْرُ وَإِنَّا لَهُ لَحْفِظُونَ ٠

## (৯) আমি স্বশ্নং এ উপদেশ গ্রন্থ জবতারণ করেছি এবং আমি নিজেই এর সংরক্ষক।

#### তফ্রসীরের সার-সংক্ষেপ

আমি কোরআন অবতারণ করেছি এবং (এটা প্রমাণহীন দাবী নয়; বরং এর অলৌকিকত্ব এর প্রমাণ। কোরআনের একটি অলৌকিকত্বের বর্ণনা অন্যান্য সূরায় দেওয়া হয়েছে যে, কোন মানুষ এর একটি সূরার অনুরাপ রচনা করতে পারে না। দ্বিতীয় অলৌকিকত্ব এই যে,) আমি এর (কোরআনের) সংরক্ষক (ও পরিদর্শক। এতে কেউ বেশ-কম করতে পারে না, যেমন অন্যান্য গ্রন্থে করা হয়েছে। এটা এমন একটি সুস্পল্ট মু'জিয়া যা সাধারণ ও বিশেষ নিবিশেষে সবাই বুঝতে পারে। মু'জিয়া এই যে, কোরআনের বিওদ্ধতা, ভাষালংকার ও স্বব্যাপকতার মুফাবিলা কেউ করতে পারে না। এ মু'জিয়াটি একমাত্র জানী ও বিদ্বান্রাই বুঝতে পারে। কিন্তু কমবেশী না হওয়ার ব্যাপারটিকে তো একজন অশিক্ষিত মূর্শ্বও দেখতে পারে।)

#### আনুষ্ঠিক জাতব্য বিষয়

মামুনের দরবারের একটি ঘটনা ঃ ইমাম কুরতুবী এ স্থলে মুডাসিল সনদ দারা খলীফা মামুনুর রশীদের দরবারের একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন। মামুনের দরবারে মাঝে মাঝে শিক্ষা সম্পকিত বিষয়াদি নিয়ে তর্ক-বিতর্ক ও আলোচনাসডা অনুষ্ঠিত হত ! এতে জান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখার পণ্ডিত ব্যক্তিগণের জন্য অংশগ্রহণের অনুষ্ঠিত হত ! এতে জান-বিজ্ঞানের বিভিন্ন শাখার পণ্ডিত ব্যক্তিগণের জন্য অংশগ্রহণের অনুষ্ঠিত ছিল। এমনি এক আলোচনা সভায় জনৈক ইহুদী পণ্ডিত আগমন করল। সে আকার-আরুতি, পোশাক্ষ ইত্যাদির দিক দিয়েও একজন বিশিষ্ট ব্যক্তি মনে হচ্ছিল। তদুপরি তার আলোচনাও ছিল অত্যন্ত প্রাঞ্জল, অলংকারপূর্ণ এবং বিক্তসুলত। সভাশেষে মামুন তাকে ডেকে জিন্ডেস করলেন ঃ আপনি কি ইহুদী ? সে স্বীকার করল। মামুন পরীক্ষার্থে তাকে বললেন ঃ আপনি যদি মুসলমান হয়ে যান, তবে আপনার সাথে চমৎকার ব্যবহার করব।

সে উত্তরে বললঃ আমি পৈতৃক ধর্ম বিসর্জন দিতে পারিনা। কথাবার্তা এখানেই শেষ হয়ে গেল। লোকটি চলে গেল। কিন্তু এক বছর পর সে মুসলমান হয়ে আবার দরবারে আগমন করল এবং আলোচনা সভায় ইসলামী ফেকা সম্পর্কে সারগর্ভ বজ্তা ও যুক্তিপূর্ণ তথ্যাদি উপস্থাপন করল। সভাশেষে মাযুন তাকে ডেকে বললেনঃ আপনি

কি ঐ ব্যক্তিই, যে বিগত বছর এসেছিল ? সে বলল ঃ হাঁা, আমি ঐ ব্যক্তিই । মামুন জিভেস করলেন ঃ তখন তো আপনি ইসলাম গ্রহণ করতে অস্বীকৃত ছিলেন । এরপর এখন মুসলমান হওয়ার কি কারণ ঘটল ?

সে বলল ঃ এখান থেকে ফিরে যাওয়ার পর আমি বর্তমান কালের বিভিন্ন ধর্ম সম্পর্কে গবেষণা করার ইচ্ছা করি। আমি একজন হস্তলেখাবিশারদ। স্বহস্তে গ্রন্থাদি লিখে উঁচু দামে বিব্রুয় করি। আমি পরীক্ষার উদ্দেশ্যে তওরাতের তিনটি কপি লিপিবদ্ধ করলাম। এগুলোতে অনেক জায়গায় নিজের পক্ষ থেকে বেশকম করে লিখলাম। কপিগুলো নিয়ে আমি ইহুদীদের উপাসনালয়ে উপস্থিত হলাম। ইহুদীরা অত্যন্ত আগ্রহ সহকারে কপিগুলো কিনে নিল। অতঃপর এমনিডাবে ইজিলের তিন কপি কম-বেশ করে লিখে খৃস্টানদের উপাসনালয়ে নিয়ে গেলাম। সেখানেও খৃস্টানরা খুব খাতির-যন্থ করে কপিগুলো আমার কাছ থেকে কিনে নিল। এরপর কোরআনের বেলায় আমি তাই করলাম। এরও তিনটি কপি সুন্দরভাবে লিপিবদ্ধ করলাম। এবং নিজের পক্ষ থেকে কম-বেশ করে দিলাম! এগুলো নিয়ে যখন বিব্রুয়ার্থে বের হলাম, তখন যেই দেখল, সেই প্রথমে আমার লেখা কপিটি নির্জুল কিনা, যাচাই করে দেখল। অতঃপর বেশকম দেখে কপিগুলো ফেরত দিয়ে দিল।

এ ঘটনা দেখে আমি এ শিক্ষাই গ্রহণ করলাম যে, গ্রন্থটি হবধ সংরক্ষিত আছে এবং আল্লাহ্ তা'আলা নিজেই এর সংরক্ষণ করছেন। এরপর আমি মুসলমান হয়ে গেলাম। এ ঘটনার বর্ণনাকারী কাযী ইয়াহ্ইয়া ইবনে আন্ফতাম বলেন গ ঘটনাব্রুমে সে বছরই আমার হজ্জ্বত পালন করার সৌডাগ্য হয়। সেখানে প্রখ্যাত আলিম সুক্রিয়ান ইবনে ওয়ায়নার সাথে সাক্ষাৎ হলে ঘটনাটি তাঁর কাছে ব্যক্ত করলাম। তিনি বললেন গ নিঃসন্দেহে এরপ হওয়াই বিধেয়। কারণ, কোরআন পাকে এ সত্যের সমর্থন বিদ্যমান রয়েছে। ইয়াহ্ ইয়া ইবনে আন্সতাম জিল্ডেস করলেন গ কোরআনের কোন আয়াতে আছে গ সুফিয়ান বললেন গ কোরআনে পাক যেখানে তওরাত ও ইঞ্জিলের আলোচনা করেছে, সেখানে বলেছে গ

इहमी ७ भूग्हानामज्ञाक वाझार्ज ا سُتُحفظُو ا من كتًا ب الله

গ্রন্থ তওরাত ও ইঞ্জিলের হিফাযতের দায়িত্ব দেওয়া হয়েছে। এ কারণেই যখন ইহদী ও খৃস্টানরা হিফাযতের কর্তব্য পালন করেননি, তখন এ গ্রন্থতায় বিকৃত ও পরিবর্তিত হয়ে বিনষ্ট হয়ে গেছে। পক্ষান্তরে কোরআন পাক সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা বলেন ঃ

তে আর্থাৎ আমিই এর সংরক্ষক। আল্লাহ্ তা'আলা স্বয়ং এর হিফাষত دُحا نظر ن

করার কারণে শঙুরা হাজারো চেল্টা সত্ত্বেও এর একটি নুক্তা এবং যের ও জবরে পার্থক্য আনতে পারেনি। রিসালতের আমলের পর আজ চৌদ্দ'শ বছর অতীত হয়ে গেছে। ধর্মীয় ও ইসলামী ব্যাপারাদিতে মুসলমানদের এটি ও অমনোযোগিতা সত্ত্বেও কোরআন পাক মুখন্থ করার ধারা বিশ্বের পূর্বে ও পশ্চিমে পূর্ববৎ অব্যাহত রয়েছে। প্রতি যুগেই লাখে লাখে বরং কোটি কোটি মুসলমান যুবক-রুদ্ধ এবং বালক ও বালিকা এমন বিদ্যমান থাকে, যাদের বক্ষ-পাঁজরে আগাগোড়া কোরআন সংরক্ষিত রয়েছে। কোন বড় থেকে বড় আলিমেরও সাধ্য নেই যে, এক অক্ষর ভুল পাঠ করে। তৎক্ষণাৎ বালক-রুদ্ধ নিবিশেষে অনেক লোক তার ভুল ধরে ফেলবৈ।

হাদীস সংরক্ষণ ও কোরআন সংরক্ষণের ওয়াদার অন্তর্ভু জ ঃ বিদ্বান্ যারেই এ বিষয়ে একমত যে, কোরআন শুধু কোরআনী শব্দাবলীর নাম নয় এবং গুধু অর্থসন্তারও কোরআন নয় ; বরং শব্দাবলী ও অর্থসন্তার উভয়ের সমষ্টিকে কোরআন বলা হয়। কারণ এই যে, কোরআনের অর্থসন্তার এবং বিষয়বন্তু তো অন্যান্য গ্রন্থেও বিদ্যমান আছে। বলতে কি, ইসলামী গ্রন্থাবলীতে সাধারণত কোরআনী বিষয়বন্তুই থাকে। তাই বলে এগুলোকে কোরআন বলা হয় না। কেননা, এগুলোতে কোরআনের শব্দাবলী থাকে না। এমনিভাবে যদি কেউ কোরআনের বিচ্ছিন্ন শব্দ ও বাক্যাবলী নিয়ে একটি রচনা অথবা পুন্তিকা লিখে দেয়, তবে একেও কোরআন বলা হবে না ; যদি এতে একটি শব্দও কোরআনের বাইরের না থাকে। এ থেকে জানা গেল যে, কোরআন শুধুমাত্র ও আল্লাহ্র মসহাফ তথা গ্রন্থকেই বলা হয়, যার শব্দাবলী ও অর্থ সন্ডার একসাথে সংরক্ষিত রয়েছে।

এ থেকে এ মাস'আলাটিও জানা গেল যে, উদুঁ, ইংরেজি প্রভৃতি ভাষায় কোরআনের শুধু অনুবাদ প্রফাশ করে তাকে উদুঁ অথবা ইংরেজি কোরআন নাম দেওয়ার যে প্রবণতা প্রচলিত রয়েছে, এটা কিছুতেই জায়েয নয়। কেননা এটা কোরআন নয়। যখন প্রমাণ হয়ে গেল যে, কোরআন শুধু শব্দাবলীর নাম নয় বরং অর্থসম্ভারও এর একটি অংশ, তখন আলোচ্য আয়াতে কোরআন সংরক্ষণের অনুরূপ অর্থসম্ভার সংরক্ষণ তথা কোরআনকে যাবতীয় অর্থগত পরিবর্তন থেকে সংরক্ষিত রাখার দায়িছও আল্লাহ তা'আলাই গ্রহণ করেছেন।

বলা বাহল্য, কোরআনের অর্থসন্থার তা-ই, যা শিক্ষা দেওয়ার জন্য রস্লুল্লাহ্ (সা) প্রেরিত হয়েছেন। কোরআনে বলা হয়েছে: مَا نَزْلُ الْهُوْمِ مَا نَزْلُ الْهُوْمِ مَا نَزْلُ الْهُوْمِ আপনাকে এজন্য প্রেরণ করা হয়েছে, যাতে আপনি লোকদেরকে ঐ কালামের মর্ম বলে দেন, ০০০ ৫০০ ৫০ যা তাদের জন্য না যিল করা হয়েছে। নিল্নোক্ত আয়াতের অর্থও তাই: ক্রে--১৯১

لَّذَهَا بَعَنْتُ مَعَلَّهَا وَ مَعَلَّهَا وَ مَعَلَّهَا وَ مَعَلَّهَا وَ مَعَايَدَ وَ الْحَكَانِ وَ الْحَكَمَ অর্থাৎ আমি শিক্ষকরপে প্রেরিত হয়েছি। রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে যখন ফোরআনের অর্থ বর্ণনা করা ও শিক্ষা দেওয়ার জন্য প্রেরণ করা হয়েছে, তখন তিনি উম্মতকে যেসব উজি ও কর্মের মাধ্যমে শিক্ষা দিয়েছেন, সেসব উজি ও কর্মের নামই হাদীস।

ર૧ર

ষে ব্যক্তি রসূলের হাদীসকে ঢালাওভাবে অরক্ষিত বলে, প্রকৃতপক্ষে সে কোরআনকেই অরক্ষিত বলে ঃ আজকাল কিছুসংখ্যক লোক সাধারণ মানুষের মধ্যে এধরনের একটা বিদ্রান্তি হলিট করতে সচেল্ট যে, নির্ভরযোগ্য গ্রহাদিতে বিদ্যমান হাদীসের বিরাট ভাণ্ডার গ্রহণযোগ্য নয়। কেননা এণ্ডলো রসূলুল্লাহ্ (সা)-র সময়কালের অনেক পরে সংগৃহীত ও সংকলিত হয়েছে।

প্রথমত তাদের এরাপ বলাও শুদ্ধ নয়। কেননা হাদীসের সংরক্ষণ ও সংকলন রসূলুল্লাহ্ (সা)-র আমলদারীতেই শুরু হয়ে গিয়েছিল। পরবর্তীকালে তা পূর্ণতা লাভ করেছে মাত্র। এছাড়া হাদীস প্রকৃতপক্ষে কোরআনের তফসীর ও হাহার্থ মর্ম। এর সংরক্ষণ আল্লাহ্ তা'আলা নিজ দায়িত্বে গ্রহণ করেছেন। এমতাবস্থায় এটা কেমন করে সন্তব যে, কোরআনের শুধু শব্দাবলী সংরক্ষিত থাকবে আর অর্থসম্ভার ( অর্থাৎ হাদীস) বিনষ্ট হয়ে যাবে ?

ذِوَنَ كَذَ لَكُنْ الْكُنْسُ وَقَلْ خَلَتْ سُنَّةُ الْأَوْلِيْنَ، وَلَوْذَ 4 مِينَ التَّمَاءِ فَظَلَوُا فِيهِ يَعْرُجُونَ ﴿ لَقَالُوْآ إِنَّهُا اَبْصَارُنَا بَلْ نَحْنُ قَوْمُرْهَسْحُوْرُوْتَ اللَّهُ

(১০) আমি আপনার পূর্বে পূর্ববর্তী সম্প্রদায়ের মধ্যে রসূল প্রেরণ করেছি। (১১) ওদের কাছে এমন কোন রসূল আসেন নি, যাদের সাথে ওরা ঠাট্টাবিদ্র প করতে থাকেনি। (১২) এমনিডাবে আমি এ ধরনের আচরণ পাপীদের অন্তরে বদ্ধমূল করে দেই। (১৩) ওরা এর প্রতি বিশ্বাস করবে না। পূর্ববর্তীদের এমন রীতি চলে আসছে। (১৪) যদি আমি ওদের সামনে আকাশের কোন দরজাও খুলে দেই আর তাতে ওরা দিনডর আরোহণও করতে থাকে (১৫) তবুও ওরা একথাই বলবে যে, আমাদের দুপ্টিবিদ্রাট ঘটানো হয়েছে না---বরং আমরা জাদুগ্রস্ত হয়ে পড়েছি।

শব্দার্থ: دَبَّ শব্দটি سَيَعَةُ -এর বহুবচন। এর অর্থ কারও অনুসারী ও সাহায্যকারী। বিশেষ বিশ্বাস ও মতবাদে ঐকমত্য পোষণকারী সম্প্রদায়কেও-এঁ বলা হয়। উদ্দেশ্য এই যে, আমি প্রত্যেক সম্প্রদায় ও জনগোষ্ঠীর মধ্যেই রসূল প্রেরণ করেছি। এখানে فَيُ شَيَّعَ الْأَوْلِيْنَ مَا الْمَا مَا يَ مَعْيَا وَالْمَا وَلَيْنَ مَا الْمَا يَ مَا يَ مَا يَ مَا يَ ৩৫---- প্রত্যেক সম্প্রদায়ের রসূল তাদের মধ্য থেকেই প্রেরণ করা হয়েছে, যাতে তাঁর ওপর আছা রাখা লোকদের পক্ষে সহজ হয় এবং রসূল ও তাদের খ্রডাব ও মেজায সম্পর্কে ওয়াকিফ-হাল হয়ে তাদের সংশোধনের যথোপযুত্ত কর্মসূচী প্রণয়ন করতে পারেন ।

## তফ্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং ( হে মুহান্মদ, আপনি তাদের মিথ্যারোপের কারণে দুঃখিত হবেন না । কেননা পয়গমরগণের সাথে এরূপ আচরণ চিরকাল থেকেই হয়ে আসছে। সেমতে ) আমি আপনার পূর্বেও পয়গমরগণকে পূর্ববর্তী লোকদের অনেক জনগো¤ঠীর মধ্যে প্রেরণ করেছিলাম **এবং ওদের অবন্থা ছিল এ**ই যে ) ওদের কাছে এরাপ কোন রসূল আগমন করেন নি যাঁর সাথে ওরা ঠাট্টাবিদূপ করেনি । ( এটা মিথ্যারোপের জঘন্যতম রূপ । সুত্রাং তাদের অন্তরে যেমন ঠাট্টাবিদূপ স্**ষ্টি হয়েছিল ) এমনিভাবে আমি এ ঠাট্টাবিদ**ুপের প্লেরণা এই অপরাধীদের (অর্থাৎ মঞ্চার কাফিরদের)অন্তরেও সৃষ্টি করে দিয়েছি, (যদ্দরুন)ওরা কোরআনে বিশ্বাস ছাপন করে না আর এ রীতি ( নতুন নয় ) পূর্ববর্তীদের থেকেই চলে আসছে (যে, তারা পয়গম্বরগণের প্রতি মিথ্যারোপ করে এসেছে। অতএব আপনি দুঃখিত হবেন না।) এবং (ওদের হঠকারিতা এরাপ যে, আকাশ থেকে ফেরেশতাদের আগমন তো দূরের কথা, এ থেকে আরও এক ধাপ এগিয়ে ) যদি ( শ্বয়ং ওদেরকে আকাশে পাঠিয়ে দেওয়া হয়, এভাবে যে ) আমি ওদের জন্য আকাশের কোন দরজা খুলে দেই ; অতঃপর ওরা দিনভর ( যখন তন্দ্রা ইত্যাদির সম্ভাবনা থাকে না ) তা দিয়ে ( অর্থাৎ দরজা দিয়ে ) আকাশে আরোহণ করে, তবুও বলবে যে, আমাদের দৃষ্টিবিল্রম ঘটানো হয়েছে। (ফলে আমরা নিজেদেরকে আকাশে আরোহণরত দেখতে পাচ্ছি ; কিন্তু বাস্তবে আরোহণ করছি না। পরন্ত দৃষ্টিবিল্লম ঘটানোর ব্যাপারে ওধু এ ঘটনার কথাই বলি কেন ) বরং আমাদেরকে তো পুরোপুরি জাদু করা হয়েছে । ( যদি এর চাইতেও বড় কোন মু'জিষা আমাদেরকে দেখানো হয়, তাও বাস্তবে মু'জিযা হবে না।)

## وَلَقَنْ جَعَلْنَا فِي التَمَاءِ بُرُوْجًا وَزَيَّنَّهُا لِلنَّظِرِينَ ﴾

(১৬) নিশ্চর আমি আকাশে রাশিচক্র সৃষ্টি করেছি এবং তাকে দর্শকদের জন্য সুশোন্ডিত করে দিয়েছি ।

## তফসীরের সার-সংক্ষেপ

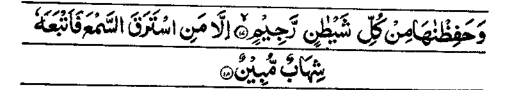
(পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে অবিশ্বাসীদের হঠকারিতা ও বিদ্বেষের উল্লেখ ছিল। আলোচ্য আয়াত ও পরবর্তী আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা'আলার অস্তিহ, তওহীদ, জান, শক্তির সুস্পট্ট প্রমাণাদি, নডো-মণ্ডল ও ভূমণ্ডল এবং এতদুডয়ের মধ্যে অবস্থিত সৃষ্ট-বস্তর চাক্ষুষ অবস্থা বণিত হয়েছে। এগুলো সম্পর্কে সামান্য চিন্তা করলে কোন বুদ্ধিমান ব্যক্তির পক্ষেই অস্বীকার করার উপায় থাকে না। বলা হয়েছেঃ) নিশ্চয় আকাশে বড় কণ্

মক্ষর হৃষ্টি করেছি এবং দর্শকদের জন্য আকাশকে (নক্ষরপুঞ্জের দ্বারা) সুশোন্ডিত করে দিয়েছি।

## আনুষ**লিক জা**তব্য বিষয়

হে भ শক্টি হ্ল শ এর বহৰচন। এটি রহৎ প্রাসাদ, দুর্গ ইত্যাদি অর্থে বাব-হাত হয়। মুজাহিদ, কাতাদাহ, আবু সালেহ প্রমুখ তফসীরবিদ এখানে হে প্রে এর তফসীরে 'রহৎ নক্ষর' উল্লেখ করেছেন। আয়াতে বলা হয়েছে যে, আমি আকাশে রহৎ নক্ষর হৃষ্টি করেছি। এখানে 'আকাশ' বলে আকাশের শূন্য পরিমণ্ডলকে বোঝানো হয়েছে. যাকে সাম্প্রতিক কালের পরিভাষায় মহাশূন্য বলা হয়। আকাশগোৱ এবং আকাশের আনেক নিচে অবস্থিত শূন্য পরিমণ্ডল---এই উভয় অর্থে গিল্ল শব্দের প্রয়োগ সুবিদিত। কোরআন পাকে শেষোক্ত অর্থেও স্থানে স্থানে গিল্ল ব্যবহার করা হয়েছে। গ্রহ ও নক্ষরসমূহ যে আকাশের অন্তান্তরে নয়; বরং শূন্য পরিমণ্ডলে অবস্থিত এর চূড়ান্ড আলোচনা কোরআন পাকের আয়াতের আলোকে এবং প্রাচীন ও আধুনিক সৌরবিজানের আলোকে ইনশাআল্লাহ সূরা ফোরকানের আয়াত হ খিল্লী ও আধুনিক সৌরবিজানের

এর তফসীরে করা হবে।



(১৭) আমি আকাশকে প্রত্যেক বিতাড়িত শয়তান থেকে নিরাপদ করে দিয়েছি। (১৮) কিন্তু যে চুরি করে শুনে পালায় তার পশ্চাদ্ধাবন করে উজ্জ্বল উল্কাপিশু।

## তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আমি আকাশকে (নক্ষরপুঞ্জের সাহায্যে) প্রত্যেক বিতাড়িত শয়তান থেকে নিরাপদ করে দিয়েছি ( অর্থাৎ ওরা আফাশ পর্যন্ত পৌঁছতে পারে না ) কিন্তু যে ফেউ ( ফেরেশতাদের) কোন কথা চুরি করে গুনে পালায়, তার পশ্চাদ্ধাবন করে একাটি জ্বলন্ত উদ্ন্যাপিণ্ড। ( এবং এর প্রভাবে চৌর্যরন্তিতে লিগ্ত উল্লিখিত শয়তান ধ্বংস প্রাগত হয় কিংবা দিশেহারা হয়ে যায়)।

## আনুষলিক ভাতবা বিষয়

উল্কাপিশু ঃ আলোচ্য আয়াতসমূহ থেকে প্রথমত প্রমাণিত হয় যে, শয়তানরা আকাশ পর্যন্ত পৌছতে পারে না। আদম স্থশ্টির সময় ইবলীসের আকাশে অবস্থান এবং আদম ও হাওয়াকে প্রলুখ্য করা ইত্যাদি আদমের পৃথিবীতে অবতরণের পূর্বেকার ঘটনা। তখন পর্যন্ত জিন ও শয়তানদের আকাশে প্রবেশাধিকার নিষিদ্ধ ছিল না। আদমের ও ইবলীসের বহিষ্ণারের পর এই প্রবেশাধিকার নিষিদ্ধ হয়ে যায়। সূরা জিনের আয়াতে বলা হয়েছে ঃ

أَنَّا نَنَا نَقَعَدُ مِنْهَا مَقَاعَدُ لِلسَّمَعِ نَمَنَ يَسْتَمَعِ الآنَ يَجِدُ لَمَ شَهَا بَارَ صَدًا এ থেকে জানা যায় যে, রস্লুল্লাহ্ (সা)-র আবির্ভাবের পূর্ব পর্যন্ত শয়তানরা আকাশের সংবাদাদি ফেরেশতাদের পারস্পরিক কথাবার্তা থেকে তনে নিত। এতদারা এটা জরুরী হয় না যে, শয়তানরা আকাশে প্রবেশ করে সংবাদাদি তনত। نُتَعَدُ مُنْهَا مَقَاعِدُ

বাক্য থেকেও বোঝা যায় যে, এরা চোরের মত শূন্য পরিমঙলে মেঘের আড়ালে বসে সংবাদ গুনে নিত। এ বাক্য থেকে আরও জানা যায় যে. রসূলুল্লাহ্ (সা)-র আবির্ডাবের পূর্বেও জিন ও শয়তানদের প্রবেশাধিকার আকাশে নিষিদ্ধই ছিল, কিন্তু শূন্য পর্যন্ত পৌঁছে তারা কিছু কিছু সংবাদ গুনে নিত। রসূলুল্লাহ্ (সা)-র আবির্ভাবের পর ওহীর হিফা-যতের উদ্দেশ্যে আরও অতিরিক্ত ব্যবস্থা গৃহীত হয় এবং উল্কাপিণ্ডের মাধ্যমে শয়তান-দেরকে এ চুরি থেকে নির্ত্ত রাখা হয়।

এখানে প্রশ্ন হয় যে, আকাশের অভ্যন্তরে ফেরেশতাদের কথাবার্তা আকাশের বাইরে থেকে শয়তানরা কিভাবে ওনতে পারত ? উত্তর এই যে, এটা অসম্ভব নয়। খুব সম্ভব আকাশগান্ত্র শব্দ শ্রবণের অসম্ভব প্রতিবন্ধক নয়। এছাড়া এটাও নয় যে ফেরেশতাগণ কোন সময় আকাশ থেকে নিচে অবতরণ করে পরস্পর কথাবার্তা বলত এবং শয়তানরা তা ওনে পালাত। বুখারীতে হযরত আয়েশা (রা)-র এক হাদীস থেকে এ কথারই সমর্থন পাওয়া যায় যে, মাঝে মাঝে ফেরেশতারা আকাশের নিচে মেঘমালার স্তর পর্যন্ত অবতরণ করত এবং আফাশের সংবাদাদি পরস্পর আলোচনা করত। শয়তানরা শূন্যে আত্মগোপন করে এসব সংবাদ গুনত। পরে উল্কাপাতের মাধ্যমে তা বন্ধ করে দেওয়া হয়। সুরা জিনের

ত্র পূর্ণ وَعَدَّدَ مَنْهَا مَعَا عَدَ لَلْسَمَعِ اللَّهُ وَعَدَدَ مِنْهَا مَعَا عَدَ لَلْسَمَعِ الْ

```
বিবরণ আসবে।
```

আলোচ্য আয়াতসমূহের দ্বিতীয় বিষয়বস্তু হচ্ছে উল্কাপিশু। কোরআন পাকের বন্ডন্য থেকে জানা যায় যে, ওহীর হিফাযতের উদ্দেশ্যে শয়তানদেরকে মারার জন্য উল্কা-পিশ্তের স্টিট হয়। এর সাহায্যে শয়তানদেরকে বিতাড়িত করে দেওয়া হয়, যাতে তারা ফেরেশতাদের কথাবার্তা শুনতে না পারে।

এখানে প্রশ্ন হয় যে, শূন্য পরিমণ্ডলে উল্কার অন্তিত্ব নতুন বিষয় নয়। রসূলুরাহ্ (সা)-র আবির্ভাবের পূর্বেও তারকা খসে পড়ার ঘটনা প্রত্যক্ষ করা হত এবং পরেও এ ধারা অব্যাহত রয়েছে । এমতাবস্থায় একথা কেমন করে বলা যায় যে, রসূলুরাহ্ (সা)-র নবুয়তের বৈশিল্টা হিসাবে শয়তানদেরকে বিতাড়িত করার উদ্দেশ্যেই উল্কার হল্টি ? এতে যে প্রকারাস্তরে দার্শনিকদের ধারণাই সমথিত হয়। তাঁরা বলেন ঃ সূর্যের খরতাপে যেসব বান্প মাটি থেকে উখিত হয়, তন্মধ্যে কিছু আগ্লেয় পদার্থও বিদ্যমান থাকে। ওপরে পৌ ছার পর এগুলোতে সূর্যের তাপ অথবা অন্য কোন কারণে অতিরিক্ত উত্তাপ পতিত হলে এগুলো প্র এগুলোতে সূর্যের তাপ অথবা অন্য কোন কারণে অতিরিক্ত উত্তাপ পতিত হলে এগুলো প্রজলিত হয়ে ওঠে এবং দর্শকরা মনে করে যে, কোন তারকাই বুঝি খসে পড়েছে। এটা আসলে তারকা নয়---উল্কা। সাধারণের পরিডাষায় একে 'তারকা খসে যাওয়া' বলেই ব্যক্ত করা হয়। আরবী ডাষায়ও এর জন্য কে ব্রু হন্ ( তারকা খসে যাওয়া ) শব্দ ব্যবহার করা হয়।

উত্তর এই যে, উত্তয় বক্তব্যের মধ্যে কোন বিরোধ নেই। মাটি থেকে উথিত বান্স এজলিত হওয়া এবং কোন তারকা কিংবা গ্রহ থেকে জলন্ত অঙ্গার পতিত হওয়া উড্যটিই সন্তবপর। এমনটা সন্তবপর যে, সাধারণ রীতি অনুযায়ী এরাপ ঘটনা পূর্ব থেকেই অব্যাহত রয়েছে। কিন্তু রসূলুল্লাহ্ (সা)-র আবির্ডাবের পূর্বে এসব জলন্ত অঙ্গার দারা বিশেষ কোন কাজ নেওয়া হতো না। তাঁর আবির্ডাবের পর যেসব শয়তান চুরি-চামারি করে ফেরেশ-তাদের কথাবার্তা শুনতে যায় ওদেরকে বিতাড়িত করার কাজে এসব জলন্ত অঙ্গার ব্যবহার করা হয়।

আল্লামা আলুসী (র) তাঁর রহল মা'আনী গ্রন্থে এ ব্যাখ্যাই করেছেন। তিনি বর্ণনা করেন, হাদীসবিদ যুহ্রীকে কেউ জিজেস করল ঃ রসূলুল্লাহ্ (সা)-র আবির্ডাবের পূর্বেও ফি তারকা খসত ? তিনি বললেন ঃ হাঁা। অতঃপর প্রশ্নকারী সূরা জিনের উল্লিখিত আয়াতটি এ তথ্যের বিপক্ষে পেশ করলে তিনি বললেন ঃ উল্ফা আগেও ছিল, কিন্তু রসূলুল্লাহ্ (সা)-র আবির্ডাবের পর যখন শয়তানদের ওপর কঠোরতা আরোপ করা হল, তখন থেকে উল্ফা ওদেরকে বিতাড়নের কাজে ব্যবহৃত হয়ে আসছে।

সহীহ মুসলিমে আবদুরাহ্ ইবনে আব্যাসের রেওয়ায়েতে বণিত আছে যে, রসূলুরাহ্ (সা) সাহাবীদের এক সমাবেশে উপস্থিত ছিলেন। ইতিমধ্যে আকাশে তারকা খসে পড়ল। তিনি সাহাবীদেরকে জিন্ডেস করলেন ঃ জাহেলিয়াহ যুগে অর্থাৎ ইসলাম পূর্বকালে তোমরা তারকা খসে যাওয়াকে কি মনে করতে ? তাঁরা বললেন ঃ আমরা মনে করতাম যে, বিশ্বে কোন ধরনের অঘটন ঘটবে অথবা কোন মহান ব্যক্তি মৃত্যুবরণ কিংবা জন্মগ্রহণ করবেন। তিনি বললেন ঃ এটা অর্থহীন ধারণা। কারও জন্মমৃত্যুর সাথে এর কোন সম্পর্ক নেই। এসব জলন্ত অঙ্গার শয়তানদেরকে বিতাড়নের জন্য নিক্ষেপ করা হয়।

খোটকথা, উল্কা সম্পর্কে বিজ্ঞানীদের বক্তব্যও কোরআনের পরিপছী নয়। পক্ষান্তরে এটাও অসম্ভব নয় যে, এসব স্বলন্ত অঙ্গার সরাসরি কোন তারকা থেকে খসে নিক্ষিপ্ত হয়। উত্তয় অবস্থাতে কোরআনের উদ্দেশ্য প্রমাণিত ও সুস্পষ্ট।

رْضَ مَكَ دُنْهَا وَٱلْقَيْنَا فِيْهَا رَوَاسِي وَٱنْيَتْنَا فِيْهَا مِنْ كُلّ لْمُنَا لَكُفُرْفَيْهَا مَعَا بِشَ وَمَنْ نُ شَى دَالًا حِـنْدَانَاخَذَا الآلئ كواقت فأنزلنا ٱنْتَمُ لَهُ بِخْزِنِيْنَ <sub>@</sub>وَإِنَّا نه ره له ره ۵ ولقان ين ۞ وَ إِنَّ زَيَّكَ هُوَ يَ دو ع ليم

(১৯) আমি ভূপৃষ্ঠকে বিস্তৃত করেছি এবং তার ওপর পর্যতমালা স্থাপন করেছি এবং তাতে প্রত্যেক বস্তু সুপরিমিতডাবে উৎপন্ন করেছি। (২০) আমি তোমাদের জন্য তাতে জীবিকার উপকরণ সৃষ্টি করেছি এবং তাদের জন্যও যাদের অমদাতা তোমরা নও। (২১) আমার কাছে প্রত্যেক বস্তুর ডাণ্ডার রয়েছে। আমি নিদিষ্ট পরিমাণেই তা অব-তারণ করি। (২২) আমি র্ষ্টিগর্ড বায়ু পরিচালনা করি অত্যপর আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করি, এরপর তোমাদেরকে তা পান করাই। বস্তুত তোমাদের কাছে এর ডাণ্ডার নেই। (২৩) আমিই জীবনদান করি, মৃত্যুদান করি এবং আমিই চুড়ান্ত মালিকানার অধিকারী। (২৪) আমি জেনে রেখেছি তোমাদের অগ্রগামীদেরকে এবং আমি জেনে রেখেছি পশ্চাৎগামীদেরকে । (২৫) আপনার পালনকর্তাই তাদেরকে এক্য করে আনবেন। নিশ্চয় প্রজাবান, জানময়।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং আমি ডূ-পৃষ্ঠকে বিস্তৃত করেছি এবং তাতে (ডূ-পৃষ্ঠে) ডারী ডারী পাহাড় হাপন করে দিয়েছি এবং তাতে সর্বপ্রকার (প্রয়োজনীয় ফল-ফসল) একটি নিদিল্ট পরি-মাণে উৎপন্ন করেছি। এবং আমি তোসাদের জন্য তাতে (ডূ-পৃষ্ঠে) জীবিকার উপকরণ হৃট্টি করেছি, (জীবনধারণের প্রয়োজনীয় সব উপকরণই এর অন্তর্ভু ডে। অর্থাৎ যেগুলো পানাহার, পরিধান ও বসবাসের সাথে সম্পর্ক রাখে। জীবিকার এসব উপকরণ ও জীবন-ধারণে প্রয়োজনীয় বস্তসামগ্রী শুধু তোমাদেরকেই দেইনি; বরং) তাদেরকেও দিয়েছি, যাদেরকে তোমরা রুয়ী দাও না (অর্থাৎ ঐসব হৃণ্টজীব, যারা বাহ্যতও তোমাদের হাত

থেকে পানাহার ও জীবনধারণের উপকরণ পায় না। 'বাহ্যত' বলার কারণ এই যে, ছাগল-ভেড়া, গরু-মহিষ, ঘোড়া-গাধা ইত্যাদি গৃহপালিত পশু যদিও প্রকৃতপক্ষে রুযী ও জীবিকার জরুরী উপকরণ আল্লাহ্র পক্ষ থেকেই পায়, কিন্ত বাহ্যত তাদের পানাহার ও বাস্থানের ব্যবস্থা মানুষের হাতে রয়েছে । এগুলো ছাড়া বিশ্বের যাবতীয় স্থলজ ও জলজ জীব-জন্তু এবং পশু-পক্ষী ও হিংস্র জানোয়ার এমন যে, এদের জীবিকার কোন মানুষের কর্ম-ইচ্ছার কোন দখল নেই। এগুলো এত অসংখ্য ও অগণিত যে, মানুষ সবগুলোকে চেনেও না এবং গণনাও করতে পারে না। ) আর (জীবনধারণের প্রয়োজনীয় ষত বস্ত রয়েছে ) আমার কাছে সবগুলোর বিরাট ভাণ্ডার ( পরিপূর্ণ ) রয়েছে এবং আমি ( স্বীয় বিশেষ রহস্য অনুযায়ী সেন্তলোফে) একটি নিদিষ্ট পরিমাণে অবতারণ করতে থাকি। আমি বাতাস প্রেরণ করি, খা মেঘমালাকে জলপূর্ণ করে দেয় । অতঃপর আমিই আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করি । অতঃপর তা তোমাদেরকে পান করতে দেই। তোমরা তা সঞ্চিত করে রাখতে পারতে না ( যে, <del>পরবতী</del> র্ষ্টি পর্যস্ত ব্যবহার করবে ) এবং আমিই জীবিত করি এবং মৃত্যুদান করি এবং ( সবার মৃত্যুর পর ) আমিই অবশিশ্ট থাকব । আমিই জানি তোমাদের অগ্রগামীদেরকে এবং আমিই জানি তোমাদের পাশ্চাৎগামীদেরকে । নিশ্চয় আপনার পালনকর্তাই তাদের সবাইকে (কিয়ামতে) একর করবেন। ( একথা বলার কারণ এই যে, ওপরে তওহীদ প্রমাণিত হয়েছে। এতে তওহীদ অবিশ্বাসীদের শান্তির প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে।) নিশ্চয় তিনি প্রভাবান ( প্রত্যেককে তার উপযুক্ত প্রতিদান দেবেন ), সুবিজ্ঞ। ( কে কি করে, তিনি পুরোপুরি জানেন । )

## অানুষ্গিক জাতবা বিষয়

# আলাহ্র রহস্য, জীবিকার প্রয়োজনাদিতে সমন্বয় ও সামজস্যতা ঃ 🖧 🖏 🖓

8 JA5

-এর এক অর্থ অনুবাদে নেওয়া হয়েছে, অর্থাৎ রহস্যের তাকিদ অনুযায়ী

প্রত্যেক উৎপন্ন বস্তুর একটি নির্দিষ্ট পরিমাণ উৎপাদন করেছেন। এরকম হলে জীবন-ধারণ কঠিন হয়ে যেত এবং বেশী হলেও নানা অসুবিধা দেখা দিত। মানবিক প্রয়োজ-নের তুলনায় গম, চাউল ইত্যাদি এবং উৎরুষ্টতের ফলমূল যদি এত বেশী উৎপন্ন হয়, যা মানুষ ও জন্তদের খাওয়ার পরও অনেক উদ্বুত্ত হয়, তবে তা পচা ছাড়া উপায় কি ? এগুলো রাখাও কঠিন হবে এবং ফেলে দেওয়ারও জায়গা থাকবে না।

এ থেকে জানা গেল যে, যেসব শস্য ও ফলমূলের উপর মানুষের জীবন নির্ভর-শীল সেগুলোকে এত অধিক পরিমাণে উৎপন্ন করার শক্তিও আলাহ্তা আলার ছিল যে, প্রত্যেকেই সর্বর সেগুলো বিনামূল্যে পেয়ে যেত এবং অবাধে ব্যবহার করার পরও বিরাট উদ্ভুত্ত ভাগুার পড়ে থাকত। কিন্তু এটা মানুষের জন্য একটা বিপদ হয়ে যেত। তাই একটি বিশেষ পরিমাণে এগুলো নাযিল করা হয়েছে, যাতে তার মান ও মূল্য বজায় থাকে এবং অনাবশ্যক উদ্ভুত্ত না হয়। আরাহ্ তা'আলা একটি বিশেষ সমন্বয় ও সামঞ্জস্যের মধ্যে উৎপন্ন করেছেন। ফলে তাতে সৌন্দর্য ও চিন্ডাকর্ষণ সৃষ্টি হয়েছে। বিভিন্ন বৃক্ষের কাণ্ড, শাখা, পাতা, ফুল ও ফলকে বিভিন্ন আকার. বিভিন্ন রও ও খ্বাদ দিয়ে সৃষ্টি করা হয়েছে, যার সমন্বয় ও সুন্দর দৃশ্য মানুষ উপভোগ করে বটে, কিন্তু এগুলোর বিশ্বারিত রহস্য হাদয়ঙ্গম করা তাদের সাধ্যাতীত ব্যাপার।

وَأَرْسَلْنَا الرِّيَاحَ : अब সুঙ্গজীৰকে পানি সরবরাহ করার অভিনৰ ব্যবছা : وَأَرْسَلْنَا الرِّياحَ

থেকে بني بنا النَّهُمُ لَكُمْ بِنَا زَبْرَى পর্যন্ত আল্লাহ্র কুদরতের ঐ বিজ্ঞানভিত্তিক ব্যবছার প্রতি ইসিত রয়েছে, যার সাহায্যে ভূ-পৃষ্ঠে বসবাসকারী প্রত্যেক মানুষ, জীব-জন্ত, পণ্ডপক্ষী ও হিংস্ত জন্তর জন্য প্রয়োজনমাফিক পানি সরবরাহের নিশ্চয়তা বিধান করা হয়েছে। এর ফলে প্রত্যেক ব্যক্তি সর্বর, সর্বাবন্থায় প্রয়োজন অনুযায়ী পান, গোসল ধৌতকরণ এবং ক্ষেত ও উদ্যান সেচের জন্য বিনামূল্যে পানি পেয়ে যায়। কূপ খনন ও পাইপ সংযোজনে কারও ফিছু ব্যয় হলে তা সুবিধা অর্জনের মূল্য বৈ নয়। এক ফোটা পানির মূল্য পরিশোধ করার ক্ষমতা কারও নেই এবং কারও কাছে তা দাবীও করা হয় না।

আলোচ্য আয়াতে প্রথমে বলা হয়েছে যে. আরাহ্র কুদরত কিডাবে সমুদ্রের পানিকে ভূ-পৃঠের সর্বন্ন পৌঁছানোর অভিনব ব্যবস্থা সম্পন্ন করেছে। তিনি সমুদ্র বান্স সৃষ্টি করেছেন। বান্স থেকে বৃষ্টির উপকরণ (মৌসুমী বায়ু) সৃষ্টি হয়েছে এবং উপরে বায়ু প্রবাহিত করে একে পাহাড়সম মেঘমালার পানিডতি জাহাজে পরিণত করেছেন। অতঃ-পর এসব পানিডর্তি উড়োজাহাজকে পৃথিবীর সর্বন্ন যেখানে দরকার পৌঁছে দিয়েছেন। এরপর আরাহ্র পক্ষ থেকে সেখানে যতটুকু পানি দেওয়ার আদেশ হয়েছে, এই স্বয়ংক্রিয় উড়েছ মেঘমালা সেখানে সে পরিমাণে পানি বর্ষণ করেছে।

এডাবে সমুদ্রের পানি পৃথিবীর আনাচে-কানাচে বসবাসকারী মানুষ ও জীবজন্ত ঘরে বসেই পেয়ে যায়। এ ব্যবস্থায় পানির স্বাদ ও অন্যান্য গুণাগুণের মধ্যে অভিনব পরিবর্তন সৃষ্টি করা হয়। কেননা. সমুদ্রের পানিকে আল্লাহু তা'আলা এমন লবণাজ করেছেন যে, তা থেকে হাজার হাজার টন লবণ উৎপন্ন হয়। এর রহস্য এই যে, পৃথি-বীর বিরাট জলভাগে কোটি কোটি প্রকার জীব-জন্ত বাস করে। এরা পানিতেই মরে এবং পানিতেই পচে, গলে। এছাড়া সমগ্র হলভাগের ময়লা ও আবর্জনাযুক্ত পানি অবশেষে সমুদ্রের পানিতেই গিয়ে মিশে। এমতাবন্থায় সমুদ্রের পানি মিঠা হলে তা একদিনেই পচে যেত-এর উৎকট দুর্গন্ধে হলভাগে বসবাসকারীদের স্বান্থ্য জীবনরক্ষাই দুষ্ণর হয়ে যেত। তাই আলাহ্ তা'আলা এই পানিকে এমন এসিডযুক্ত লোনা করে দিয়েছেন যে, সারা বিশ্বের আবর্জনা এখানে পৌছে ভস্ম ও নিশ্চিহ্ন হয়ে যায়। মোট কথা, বণিত রহসোর ভিঙিতে সমুদ্রের পানিকে লোনা বরং ক্ষারযুক্ত করা হয়েছে, যা পানও করা যায় না এবং পান করলেও পিপাসা নিবৃত্ত হয় না। আক্সাহ্র ব্যবস্থাধীনে মেঘমালার আকারে পানির ষেসব উড়োজাহাজ তৈরী হয়, এগুলো গুধু সাম্রিক পানির ভাগ্ডারই নয়, বরং মৌসুমী বায়ু উথিত হওয়ার সময় থেকে নিয়ে ভূ-পৃঠে বযিত হওয়ার সময় পর্যন্ত এগুলোতে বাহিকে যন্তপাতি ছাড়াই এমন বৈপ্লবিক্ পরিবর্তন আসে যে, লবণাক্ততা দূরীভূত হয়ে তা মিঠাপানিতে রাপান্তরিত হয়ে যায়। সূরা মুরসালাতে এ দিকে ইসিত আছে। মিঠাপানিতে রাপান্তরিত হয়ে যায়। সূরা মুরসালাতে এ দিকে ইসিত আছে। দিপাসা নিবৃত্ত হয়। অর্থ এই যে, আমি মেঘমালার প্রাকৃতিক যন্তপাতি অতিরুম ফরিয়ে সমুদ্রের লোনা ও ক্ষারযুক্ত পানিকে তোমাদের পান করার জন্য মিঠা করে দিয়েছি।

সূরা ওয়াকেআয় বলা হয়েছে ঃ

اَ نَوْ أَيْتُمَ الْمَاءَ الذَّيْ فَ تَشَرَبُونَ ءَ آَنَتُمَ اَ نُزَلَتُمُومَ مَنَ الْمَزِنِ اَمَ نَحْنَ الْمُنْزِلُونَ o لَوْ نَشَاءُ لَجَعَلْنَا لَا إَجَاجًا جًا فَلَوْ لَا تَشْكُرُونَ o

পানিকে দেখ, যা তোমরা পান কর। একে তোমরা মেঘমালা থেকে বর্ষণ করেছ, না আমি বর্ষণফারী ? আমি ইচ্ছা করলে একে লোনা করে দিতে পারি। তথাপি তোমরা অনুগ্রহ স্বীকার কর না কেন ?

এ পর্যন্ত আমরা আল্লাহ্র কুদরতের লীলা দেখলাম যে, সমুদ্রের পানিকে মিঠা পানিতে পরিণত করে সমগ্র ভুপৃষ্ঠে মেঘমালার সাহায্যে কি চমৎকারভাবে পৌছিয়ে দিয়ে-ছেন! ফলে প্রত্যেফ ভূ-খণ্ডের ওধু মানুষই নয়, অগণিত জীব-জন্তও ঘরে বসে পানি পেয়েছে এবং সম্পূর্ণ বিনামূল্যে এমনকি অলংঘনীয় প্রাকৃতিক কারণে অবধারিতভাবেই তাদের কাছে পানি পৌছে গেছে।

কিন্তু মানুষ ও জীব-জন্তর সমস্যার সমাধান এতটুকুতেই হয়ে যায় না। কারণ পানি তাদের এমন একটি প্রয়োজন, যার চাহিদা প্রত্যহ ও প্রতিনিয়ত। তাই তাদের প্রাত্যহিক প্রয়োজন মিটানোর একটি সন্্ভাব্য পদ্ধতি ছিল এই যে, সর্বৱ প্রত্যেক মাসে প্রত্যেক দিনে বৃল্টিপাত হত। এমতাবস্থায় তাদের পানির প্রয়োজন তো মিটে যেত কিন্তু জীবিকা নির্বাহের অপরাপর প্রয়োজনাদিতে যে কি পরিমাণ ব্রুটি দেখা দিত, তা অনুমান করা অভিজ্ঞজনের পক্ষে কঠিন নয়। বছরের প্রত্যেক দিন বৃল্টিপাতের ফলে স্বাস্থ্যের অপরিসীম ক্ষতি হত এবং কাজ-কারবার ও চলা-ফেরায় অচলাবস্থার সুল্টি হত।

খিতীয় পদ্ধতি ছিল এই যে, বছরের বিশেষ বিশেষ মাসে এ পরিমাণ বৃষ্টিপাত হত যে, পানি তার অবশিষ্ট মাসঙলোর জনা যথেষ্ট হয়ে যেত। কিন্তু এর জন্য প্রয়োজন

.....

হত প্রত্যেকের জন্য একটি কোটা নিদিষ্ট করে দেওয়া এবং তার অংশের পানির হিঞা-যত তার দায়িছে সমর্পণ করা।

চিন্তা করুন, এরাপ করা হলে প্রত্যেকেই এতগুলো চৌবাচ্চা অথবা পার কোথা থেকে যোগাড় করত, যে গুলোর মধ্যে তিন অথবা ছয় মাসের প্রয়োজনীয় পানি জমা করে রাখা যায়। যদি কোনরূপ বিশেষ ব্যবস্থার মাধামে এওলো সংগ্রহ করেও নেওয়া হতো, তবুও দেখা যেত যে, কয়েকদিন অতিবাহিত হলেই এই পানি দুর্গন্ধযুক্ত হয়ে পান করার উপযুক্ত থাকত না। তাই আল্লাহ্র কুদরত পানিকে ধরে রাখার এবং প্রয়োজনের মুহূর্তে সর্বৱ সুলভ করার অপর একটি অভিনব বাবয়া সম্পন্ন করেছে। তা এই যে, আকাশ থেকে যে পানি বর্ষণ করা হয়, তার কিছু অংশ তো তাৎক্ষণিকভাবেই গাছপালা, ক্ষেত-খামার মানুষ ও জীব-জন্তকে সিক্ত করার কাজে লেগে যায়, কিছু পানি উন্বুক্ত পুকুর, বিল-ঝিল ও নিম্নভূমিতে সংরক্ষিত হয়ে যায় এবং অতঃপর একটি বৃহৎ অংশকে বরফের ডূপে পরিণত করে পাহাড়-পর্বতের শুঙ্গে সঞ্চিত রাখা হয়। সেখানে ` ধূলাবালি আবর্জনা ইত্যাদি কিছুই পৌঁছতে পারে না। যদি তা পানির মত ওরল অবস্থায় থাকত তবে বাতাসের সাহায্যে কিছু ধূলাবালি অথবা অন্য কোন দৃষিত বস্তু সেখানে পৌঁছে যাওয়ার আশংকা থাকত। তাতে পশু-পক্ষীদের পতিত হওয়া ও মরে যাওয়ার আশংকা থাকত। ফলে পানি দূষিত হয়ে যেত। কিন্তু প্রকৃতি এ পানিকে জমাট বরফে পরিণত করে পাহাড়ের শৃঙ্গ উঠিয়ে দিয়েছে, সেখান থেকে অল পরিমাণে চুইয়ে-চুইয়ে পাহাড়ের শিরা-উপশিরায় প্রবেশ করে এবং ঝরনার আকারে সর্বত্র পৌঁছে যায়। যেখানে ঝরনা নেই সেখানে মৃত্তিকার ভারে মানুষের ধমনীর ন্যায় সর্বর প্রবাহিত হয় এবং কূপ খনন করলে পানি বের হয়ে আসে।

মোট কথা এই যে, আল্লাহ্ তা'আলার এই পানি সরবরাহ ব্যবস্থার মধ্যে হাজারো নিয়ামত লুরায়িত রয়েছে। প্রথমত পানি সৃষ্টি করাই একটি বড় নিয়ামত। অতঃপর মেঘমালার সাহায্যে একে ডূ-পৃষ্ঠের সর্বল পেঁছানো দিতীয় নিয়ামত। এরপর একে মানুষের পানের উপযোগী করা তৃতীয় নিয়ামত। এরপর মানুষকে তা পান ফরার সুযোগ দেওয়া চতুর্থ নিয়ামত। অতঃপর এ পানিকে প্রয়োজনানুযায়ী সংরক্ষিত রাখার আটল ব্যবস্থা পঞ্চম নিয়ামত। এরপর তা থেকে মানুষকে পান ও সিন্ড হওয়ার সুযোগ দান করা ষষ্ঠ নিয়ামত। এরপর তা থেকে মানুষকে পান ও সিন্ড হওয়ার সুযোগ দান করা ষষ্ঠ নিয়ামত। কেননা পানি বিদ্যমান থাকা সত্ত্বে এমন আপদবিপদ দেখা দিতে পারে যদ্দরুন মানুষ পানি পান করতে সক্ষম না হয়। কোরআন পাকের টা আয়াতে এসব নিয়ামতের প্রতিই

فتبارى الله احسن الخالقين العتارك الله عربة

সৎকাজে এগিয়ে যাওয়া ও পিছিয়ে থাকার মধ্যে মত্বার পার্থকা : وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَقْدِ مِيْنَ مِنْكُمْ وَلَقَدْ عَلَمْنَا الْمُسْتَأَخِرِيْنَ

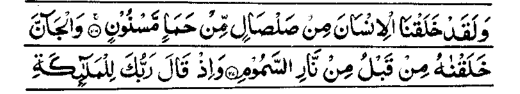
সাহাবী ও তাবেরী তফসীরবিদদের পক্ষ থেকে 🔐 👘 (অগ্রগামী দল) ও

কাতাদাহ ও ইকরিমা বলেন ঃ যারা এ পর্যন্ত জন্মগ্রহণ ফরেনি তারা পশ্চাৎগামী। হয-রত ইবনে আব্বাস ও যাহ্হাফ বলেন ঃ যারা মরে গেছে, তারা অগ্রগামী এবং যারা জীবিত আছে, তারা পশ্চাৎগামী। মুজাহিদ বলেন ঃ পূর্ববর্তী উম্মতের লোকেরা অগ্রগামী এবং উম্মতে মুহাম্মদী পশ্চাৎগামী। হাসান ও কাতাদাহ্ বলেন ঃ ইবাদতকারী ও সৎকর্মশীলরা অপ্রগামী, গোনাহ্গাররা পশ্চাৎগামী। হাসান বসরী, সাঈদ ইবনে মুসাইয়িব, কুরতুবী, শা'বী প্রমুখ তফসীরবিদের মতে যারা নামাযের কাতারে অথবা জিহাদের সারিতে এবং অন্যান্য সৎকাজে এগিয়ে থাকে, তারা অগ্রগামী এবং যারা এসব কাজে পেছনে থাকে এবং দেরী করে, তারা পশ্চাৎগামী। বলা বাহুল্য, এসব উক্তির মধ্যে মৌলিক কোন বিরোধ নেই। সবগুলোর সমন্বয় সাধন করা স্ভবপের। কেননা আল্লাহ্ তা'আলার সর্বব্যাপী ভান উল্লিখিত সর্বপ্রকার অগ্রগামী ও পশ্চাৎগামীতে পরিব্যাপত।

কুরতুবী স্বীয় তফসীর গ্রন্থে বলেন ঃ এ আয়াত থেকে নামাযের প্রথম কাতারে এবং আউয়াল ওয়ান্ডে নামায পড়ার শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণিত হয়। রস্নুক্লাহ্ (সা) বলেন ঃ যদি লোকেরা জানত যে, আয়ান দেওয়া ও নামাযের প্রথম কাতারে দাঁড়ানোর ফযীলত কতটুকু, তবে সবাই প্রথম কাতারে দাঁড়াতে সচেল্ট হত এবং প্রথম কাতারে সবার স্থান সংকু-লান না হলে লটারী যোগে স্থান নির্ধারণ করতে হত।

কুরতুরী এতদসঙ্গে হযরত কা'বের উজিও বর্ণনা করেছেন যে, এ উম্মতের মধ্যে এমন মহাপুরুষও আছে, যারা সিজদায় গেলে পেছনের সবার গোনাহ্ মাফ হয়ে যায়। এ জনাই হযরত কা'ব পেছনের কাতারে থাকা পছন্দ করতেন যে, সম্ভবত প্রথম কাতারসমূহে আল্লাহ্র কোন এমন নেক বান্দা থাকতে পারে, যার বরকতে আমার মাগফিরাত হয়ে যেতে পারে।

বাহ্যত প্রথম কাতারেই ফমীলত নিহিত, যেমন কোরআন ও হাদীস থেকে প্রমাণিত হয়েছে, কিস্তু যে ব্যক্তি কোন কারণে প্রথম কাতারে স্থান না পায়, সেও এদিক দিয়ে এক প্রকার শ্রেষ্ঠত্ব অর্জন করবে যে. প্রথম কাতারের কোন নেফ বান্দার বরকতে তারও মাগফিরাত হয়ে যেতে পারে। উল্লিখিত আয়াতে যেমন নামাযের প্রথম কাতা-রের শ্রেষ্ঠত্ব প্রমাণিত হয়েছে, তেমনি জিহাদের প্রথম কাতারের শ্রেষ্ঠত্বও প্রমাণিত হয়েছে।



ٳڹٚٚڂؘڂٳڹؙۛٞۜ۬ۜ ڹۺؘۘۘٞڔٞٳڝٙڹۘڝڵڝؘٳڸ*ڡؚٙڹ۫ڂٳ*ڡۧڛؙڹؙۅ۬ڹۣ۞ڣؘٳۮؘٳڛؘۊۘؠؙڹؙؗؗ؋ وَنَفَخْتُ فِيهُ مِنْ رُوْحِي فَقَعُوْا لَهُ الْبِجِدِبْنَ فَشَجَدَ الْمُلَبِّكَةُ كُلُّهُمْ جْمَعُوْنَ ﴿ لاَّ إِبْلِيْسَ أَبِي أَنُ يَكُوْنَ مَعَ السِّجِدِينَ قَالَ يَابِلِيْسُ مَا لَكَ اللَّهُ تَكُوُنَ مَعَ الشَّجِلِبْنَ ﴾ قَالَ لَهُ أَكُنَ لَّاسَجُدًا لِبَنَيْرِ ۻؘڵڠ۫ؾؘۜ؋ڝؚڹٛڝۜڵڝؘٳڸڡؚؚؚۜڹؘۘڂؠؘٳۣڡؘۜۺڹؙۅ۬ڹؚ۞ڟؘڶ؋ؘٳڂؙۯڿڡؚڹ۫ؠؘٳڣؘٳڹٞ<sup>ٛ</sup>ڮ رَجِبُجُرَخَوَ إِنَّ عَلَيْكَ لَلْعُنَهَ إِلَي يَوْمِ الدِّينِ ، فَالَ رَبِّ فَانْظِرْ نِي الے يَوْمِ بُبْعَنُوْنَ 🛛 قَالَ فَإِنَّكَ مِنَ الْمُنْطَرِيْنَ ﴿ إِلَّى يَوْمِ الْوَقْنِدِالْمُعْلُوُمِنِ ظَالَ رَبٍّ بِمَاَعُونَيْتَنِي كَلُزَبِّ نَنَّ لَهُمْ فِي الْأَرْضِ وَلَأُغْوِبَيْنُهُمُ اَجْمَعِيْنَ ﴿ اِلَّاعِبَادَكَ مِنْهُمُ الْمُخْلَصِيْنَ ٥ قَالَ المَدَاصِرَاظُ عَلَىَّ مُسْتَقِيْعُ (انَّ عِبَادِى لَيْسَ لَكَ عَكَيْهِم سُلْطَنُ إِلاَّ مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْغُوَيْنَ ٥ وَ إِنَّ جَهَذْهُ لَمُؤْعِلُهُمُ أَجْمَعِ بِنَ ﴿ لَهَاسَبْعَهُ أَبُوَابِ الْحُلِّ بَإِبِ قِمْنَهُمْ جُزْءً مَقْسُوُهُ أَ

(২৬) আমি মানবকে পচা কর্দম থেকে তৈরী বিশ্তম ঠনঠনে মাটি ভারা সৃষ্টি করেছি। (২৭) এবং জিনকে এর আগে লু-এর আগুনের ভারা সুজিত করেছি। (২৮) আর আপনার পালনকর্তা ধখন ফেরেশতাদেরকে বললেন ঃ আমি পচা কর্দম থেকে তৈরী বিগুষ্ক ঠনঠনে মাটি ভারা সৃষ্ট একটি মানব জাতির পত্তন করব। (২৯) অতঃপর যখন তাকে ঠিকঠাক করে নেব এবং তাতে আমার রহে থেকে ফুঁক দেব, তখন তোমরা তার সামনে সিজদায় পড়ে যেয়ো। (৩০) তখন ফেরেশতারা স্বাই মিলে সিজদা করল। (৩১) কিন্তু ইবলীস---সে সিজদাকারীদের অন্তর্জু হতে খ্রীরুত হল না। (৩২) আল্লাহ্ বললেন ঃ হে ইবলীস, তোমার কি হলো যে তুমি সিজদাকারীদের অন্তর্জু হলে না? (৩৩) বলল ঃ আমি এমন নই যে, একজন মানুয়কে সিজদা করব, যাকে আপনি পচা কর্দম থেকে তৈরী ঠনঠনে বিশ্তম্ব মাটি ছারা সৃষ্টি করেছেন। (৩৪) আল্লাহ্ বললেন ঃ তবে তুমি এখান থেকে বের হয়ে যাও। তুমি বিতাড়িত (৩৫) এবং তোমার প্রতি ন্যায় বিচারের দিন পর্যন্ত অভিসম্পাত। (৩৬) সে বলল ঃ হে আমার পালনকর্তা, আপনি আমাকে পুনরুত্থান দিবস পর্যন্ত অবকাশ দিন। (৩৭) আল্লাহ্ বললেন ঃ তোমাকে অবকাশ দেওয়া হল, (৩৮) সেই অবধারিত সময় উপন্থিত হওয়ার দিন পর্যন্ত। (৩৯) সে বলল ঃ হে আমার পালনকর্তা, আপনি যেমন আমাকে পথড়ল্ট করেছেন, আমিও তাদের স্বাইকে পৃথিবীতে নানা সৌন্দর্যে আরুল্ট করব এবং তাদের স্বাইকে পথড়ল্ট করেদেব। (৪০) জাপনার মনোনীত বান্দাদের ব্যতীত। (৪১) আল্লাহ্ বললেন ঃ এটা আমা পর্যন্ত সোজা পথ। (৪২) যারা আমার বান্দা, তাদের ওপর তোমার কোন ক্ষমতা নেই; কিন্তু পথল্লান্ডদের মধ্য থেকে যারা তোমার পথে চলে। (৪৩) তাদের স্বার নির্ধারিত হান হল্ছে জাহাল্লাম। (৪৪) এর সাতটি দরজা আছে। প্রত্যেক দরজার জন্য এক-একটি পৃথক দল আছে।

## তফসীরের সার-সংক্ষপ

এবং আমি মানবক্ষে (অর্থাৎ মানবজাতির আদি পিতা আদমকে) পচা কর্দম থেকে তৈরী বিশুষ্ক ঠনঠনে মৃত্তিকা দ্বারা সৃষ্টি করেছি। (অর্থাৎ প্রথমে কর্দমকে খুব গাঁজ করেছি ফলেতা থেকে গন্ধ আসতে থাকে। অতঃপর তা শুষ্ক হয়েছে। গুষ্ক হওয়ার ফারপে তা থেফে খন খন শব্দ হতে থাকে; যেমন মৃৎপাত্রকে আঙ্গুল দ্বারা টোফা দিলে শব্দ হয়। অতঃপর এই বিশুষ্ক কর্দম দ্বারা আদমের পুতুল তৈরী করেছি। এটা অত্যগু ক্ষমতার পরিচায়ক।) এবং জিনফে (অর্থাৎ জিন জাতির আদি পিতাকে) এর আগে (অর্থাৎ আদমের আগে) অগ্নি দ্বারা----(অত্যধিক সূক্ষ হওয়ার কারণে সেটা ছিল তপ্ত বাতাস---) সৃষ্টি করেছিলাম। (উদ্দেশ্য এই যে, এ অগ্নিতে ধোঁয়ার মিশ্রণ ছিল না। তাই সেটা বাতাসের মত দৃষ্টিগোচর হত। ফেননা, গাঢ় অংশের মিশ্রণের ফলে অগ্নি দৃষ্টিগোচর

সে সময়টি স্মরণযোগ্য, যখন আপনার পালনকর্তা ফেরেশতাদের বললেন ঃ আমি এক মানবকে (অর্থাৎ তার পুতুলকে) পচা ফর্দম থেফে তৈরী বিশ্তফ ঠনঠনে মৃত্তিকা দ্বারা সৃষ্টি করব। অতএব যখন আমি একে (অর্থাৎ এর দেহাবয়বকে) সম্পূর্ণ বানিয়ে নেই এবং তাতে নিজের (পক্ষ থেকে) প্রাণ ঢেলে দেই, তখন তোমরা সবাই তার সামনে সিজদায় পড়ে যাবে। অতঃপর (যখন আল্লাহ্ তা'আলা তাকে বানিয়ে নিলেন, তখন) সব ফেরেশতাই (আদমকে) সিজদা করল, ইবলীস ব্যতীত। সে সিজদাকারীদের অন্তর্ভু জ্ হতে স্বীকৃত হল না (অর্থাৎ সিজদা করল না)। আল্লাহ্ বললেন ঃ হে ইবলীস, তোমার ফি ব্যাপার যে, তুমি সিজদাকারীদের অন্তর্ভু জ্ হলে না? সে বলল ঃ আমি এরাপ নই যে মানবকে সিজদা করব, যাকে আপনি পচা কর্দম থেকে তৈরী বিশ্তম্ব ঠনঠনে মৃত্তিকা দ্বারা সৃষ্টি করেছেন। (অর্থাৎ সে অধম ও নিকৃষ্ট উপকরণ দ্বারা তৈরী। আর আমি জ্যোতির্ময় উপকরণ অগ্নি দ্বারা সৃজিত হয়েছি। অতএব জ্যোতির্ময় হয়ে অক্ককারময়কে কিরপে সিজদা করি।) আল্লাহ্ বললেন ঃ (আচ্ছা, তা'হলে আসমান থেকে দূরে থাকবে----তওবার তওফীক হবে না এবং প্রিয় ও দয়াপ্রাগত হবে না। বলা বাহুল্য যে কিয়ামত পর্যন্ত দয়া পাবে না, তার কিয়ামতে দঁয়াপ্রাণ্ত হওয়ার সন্তাবনাই নেই। এখানে যে পর্যন্ত দয়াপ্রাপত হওয়ার সন্তাবনা ছিল, সেই পর্যন্ত দয়া নিষিদ্ধ করা হয়েছে। সুতরাং এরাপ সন্দেহ অমূলক যে, এতে তো সময় চাওয়ার পূর্বেই সময় দেওয়ার ওয়াদা করা হয়েছে। আসল ব্যাপার এই যে, ফিয়ামত পর্যন্ত জীবন দান করা উদ্দেশ্য নয় বরং অর্থ এই যে, পাথিব জীবনে তুমি অভিশপ্ত, যদিও তা কিয়ামত পর্যন্ত দীর্ঘা-য়িত হয়। ) ইবলীস বলতে লাগল ঃ ( আদমের কারণে যখন আমাকে বিতাড়িতই করেছেন ) তাহলে আমাকে ( মৃত্যুর কবল থেফে ) কিয়ামতের দিন পর্যন্ত অবসর দিন (যাতে তার কাছ থেকে এবং তার সন্তানদের কাছ থেকে যথেচ্ছ প্রতিশোধ গ্রহণ করি।) আল্লাহ্ বললেনঃ (যখন অবসরই চাইলে) তবে(যাও) তোমাকে নিদিপ্ট সময়সীমা পর্যন্ত অবসর দেওয়া হল। সে বলতে লাগল ঃ হে আমার পালনকর্তা, যেহেতু আপনি আমাকে (সৃষ্টিগত বিধান অনুযায়ী) পথন্তুট করেছেন তাই আমি কসম খাচ্ছি যে, দুনিয়াতে তাদের (অর্থাৎ আদম ও তার সন্তানদের) দৃষ্টিতে গোনাহ্কে সুশোভিত করে দেখাব এবং সবাইকে পথন্ত্রল্ট করব আপনার মনোনীত বান্দাদেরকে ছাড়া (অর্থাৎ আপনি তো তাদেরকে আমার প্রভাব থেকে মুক্ত রেখেছেন । ) আল্লাহ্ বললেন ঃ ( হ্যা ) এটা ( অর্থাৎ মনোনীত হওয়া যার উপায় হচ্ছে পূর্ণ আনুগত্য ও সৎ কর্ম সম্পাদন করা ) একটা <mark>সরল</mark> পথ যা আমা পর্যন্ত পৌঁছে। (অর্থাৎ এ পথে চলে আমার নৈকট্যশীল হওয়া যায়।) নিশ্চয় আমার (উল্লিখিত) বান্দাদের উপর তোমার কোন ক্ষমতা চলবে না কিন্তু পথ-দ্রস্টদের মধ্যে যারা তোমাদের পথে চলে (তারা চলবে)। এবং (যারা তোমার পথে চলবে) তাদের সবার ঠিকানা জাহান্নাম। এর সাতটি দরজা রয়েছে। প্রত্যেক দরজার জন্য ( অর্থাৎ দরজা দিয়ে প্রবেশ করার জন্য ) তাদের পৃথক পৃথক অংশ আছে। ( অর্থাৎ কেউ এক দরজা দিয়ে এবং কেউ অন্য দরজা দিয়ে যাবে।)

## আনুয়লিক জাতব্য বিষয়

মানবদেহে জান্দ্বা সঞ্চারিত করা এবং তাকে ফেরেশতাদের সিজদাযোগ্য করা সম্পর্কে সংক্ষিণত আলোচনা ঃ রহ ( আত্মা ) কোন যৌগিক, না মৌলিক পদার্থ----এ সম্পর্কে পণ্ডিত ও দার্শনিকদের মধ্যে প্রাচীনকাল থেকেই মতডেদ চলে আসছে। শায়খ আবদুর রউফ মানাডী বলেন ঃ এ সম্পর্কে দার্শনিকদের বিভিন্ন উন্ডিন্থর সংখ্যা এক হাজার পর্যন্ত পৌঁছেছে, কিন্তু এগুলোর সবই অনুমান ডিন্ডিক ; কোনটিকেই নিশ্চিত বলা যায় না । ইমাম গাযযালী, ইমাম রায়ী এবং অধিক সংখ্যক সূফী ও দার্শনিকের উন্তিণ্ড এই যে, রাহু কোন যৌগিক পদার্থ নয়, বরং একটি সূক্ষ্ম মৌলিক পদার্থ। রায়ী এমতের পক্ষে বারটি প্রমাণ উপস্থিত করেছেন।

## সূরা হিজ্র

কিন্তু মুসলিম সম্প্রদায়ের অধিকাংশ আলিমের মতে রাহ্ একটি সূক্ষা দেহবিশিল্ট বন্ত। సై এ শব্দের অর্থ ফুঁ ক মারা অথবা সঞ্চার করা। উপরোক্ত উক্তি অনুযায়ী রাহ্ যদি দেহবিশিল্ট কোন বন্ত হয়ে থাকে, তবে সেটা ফুঁকে দেওয়ার অনুকূল। তাই যদি রাহ্কে সূক্ষা পদার্থ মেনে নেওয়া হয়, তবে রাহ্ ফুঁকার অর্থ হবে দেহের সাথে তার সম্পর্ক স্থাপন করা ৷----(বয়ানুল-কোরআন)

রাহ্ ও নফ্স সম্পর্কে কায়ী সানাউল্লাহ্ (রহ)-র তথ্যানুসন্ধান ঃ এখানে দীর্ঘ আলোচনা ছেড়ে একটি বিশেষ তথ্যের উপর আলোচনা সমাপ্ত করা হচ্ছে। এটি কায়ী সানাউল্লাহ পানিপথী তফসীরে মযহারীতে লিপিবদ্ধ করেছেন।

কায়ী সাহেব বলেন ঃ রহ্ দুই প্রকার ঃ স্বর্গজাত ও মর্ডাজাত। স্বর্গজাত রহ্ আল্লাহ্ তা'আলার একটি একক সৃষ্টি। এর স্বরগ দুর্ভের। অন্তদ্ ষ্টিসম্পন্ন মনীষিগণ এর আসল স্থান আরশের উপরে দেখতে পান। কেননা, এটা আরশের চাইতেও সূল্ল। স্বর্গজাত রহ্ অন্তদ্ ষ্টিতিতে উপর-নিচে গাঁচটি স্তরে অনুভব করা হয়। পাঁচটি স্তর এই ঃ কল্ব, রহ, সির, শ্বফী, আখ্ফা---এগুলো আদেশ-জগতের সূল্ল তত্ত্ব। এ আদেশ জগতের প্রতি কোরআনে কি কি কি কি কি বিল ইঞ্জিত করা হয়েছে।

মর্ত্যজাত রহ্ হচ্ছে ঐ সূচ্ম বাচ্প, যা মানবদেহের চার উপাদান অগ্নি, পানি, মৃত্তিকা ও বায়ু থেকে উৎপন্ন হয়। এই মর্ত্যজাত রাহ্কেই নফস বলা হয়।

আল্লাহ্ তা'আলা মর্ত্যজাত রহ্কে যাকে নফস বলা হয় উপরোক্ত স্বর্গজাত রহের আয়নায় পরিণত করে দিয়েছেন। আয়নাকে সূর্যের বিপরীতে রাখলে যেমন অনেক দূরে অবস্থিত থাকা সত্ত্বেও তাতে সূর্যের ছবি প্রতিফলিত হয়, সূর্য কিরণে আয়নাও উজ্জ্ব হয় এবং তাতে সূর্যের উত্তাপও এসে যায়, যা কাপড়কে জালিয়ে দিতে পারে; তেমনি-ডাবে স্বর্গজাত রহের ছবি মর্ত্যজাত রহের আয়নায় প্রতিফলিত হয়; যদিও তা মৌলি-কত্তের কারণে অনেক উর্ধ্বে ও দুরত্বে অবস্থিত থাকে। প্রতিফলিত হয়ে স্বর্গজাত রহের গুণাঙণ ও প্রতিক্রিয়া মর্ত্যজাত রহের মধ্যে স্থানান্তরিত করে দেয়ে। নফ্সে সুন্ট এসব প্রতিক্রিয়া মর্ত্যজাত রহের মধ্যে স্থানান্তরিত করে দেয়। নফ্সে সুন্ট এসব প্রতিক্রিয়াকেই আংশিক আত্বা বলা হয়।

মর্ত্যজাত রহ তথা নফ্র্স স্বর্গজাত রহ্থেকে প্রাণ্ড গুণাঙণ ও প্রতিক্রিয়াসহ সর্বপ্রথম মানবদেহের হাৎপিণ্ডের সাথে সম্পর্কযুক্ত হয়। এ সম্পর্কেরই নাম হায়াত ও জীবন। মর্ত্যজাত রহের সম্পর্কের ফলে সর্বপ্রথম মানুদ্যের হাৎপিণ্ডে জীবন ও ঐ সব বোধশক্তি সৃষ্টি হয়, যেগুলোকে নফ্র্স স্বর্গজাত রহ্থেকে লাভ করে। মর্ত্যজাত রহ্ সমগ্র দেহে বিস্তৃত সূক্ষ শিরা-উপশিরায় সংক্রমিত হয়। এভাবে সে মানবদেহের প্রতিটি অংশে ছড়িয়ে পড়ে।

মানবদেহের মর্ত্যজাত রাহের সংক্রমিত হওয়াকেই ८, ২৬ তথা আত্মা ফুঁফা বা আত্মা সঞ্চারিত করা বলে ব্যক্ত করা হয়েছে। কেননা, এ সংক্রমণ কোন বস্তুতে ফুঁক ভরার সাথে খুবই সামজস্যশীল। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা রাহ্কে নিজের সাথে সম্বন্ধযুক্ত করে 👘 ජ 🕈

বলেছেন, যাতে সমগ্র সৃষ্টজীবের মধ্যে মানবাত্মার শ্রেষ্ঠত্ব ফুটে উঠে। কারণ
 বলেছেন, যাতে সমগ্র সৃষ্টজীবের মধ্যে মানবাত্মার শ্রেষ্ঠত্ব ফুটে উঠে। কারণ

মানবাঝা উপকরণ ব্যতীত একমার আল্লাহ্র আদেশই সৃষ্ট হয়েছে । এছাড়া তার মধ্যে আল্লাহ্র নূর করার এমন যোগ্যতা রয়েছে, যা মানুষ ছাড়া অন্য কোন জীবের আঝার মধ্যে নেই ।

মানব সৃষ্টির মধ্যে মৃত্তিকাই প্রধান উপকরণ। এ জন্যই কোরআন পাকে মানব-সৃষ্টিকৈ মৃত্তিকার সাথে সম্পর্কযুক্ত করা হয়েছে। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে মানব সৃষ্টির উপকরণ দশটি জিনিসের মধ্যে পরিব্যাপত। তন্মধ্যে গাঁচটি সৃষ্টিজগতের এবং পাঁচটি আদেশ জগতের। স্থিউজগতের চার উপাদান আগুন, পানি, মাটি, বাতাস এবং পঞ্চম হচ্ছে এ চার থেকে সৃষ্ট সূক্ষ বান্স যাকে মর্ত্যজাত রহ্বা নফ্স বলা হয়। আদেশজগতের পাঁচটি উপকরণ উপরে উল্লেখ করা হয়েছে। অর্থাৎ কল্বে, রাহ্, সির, খফী ও আখ্যা।

এ পরিব্যাণ্ডির কারণে মানুষ আল্লাহ্র প্রতিনিধিছের যোগ্য সাব্যস্ত হয়েছে এবং মা'রিফতের নূর, ইশক ও মহব্বতের জ্ঞালা বহনের যোগ্যপাল বিবেচিত হয়েছে। এর ফলশুনতি হচ্ছে আল্লাহ্ তা'আলার আকৃতিমুক্ত সঙ্গ লাভ। রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন : কল্পুন কিল্পুন ক করে।

আল্লাহ্র দ্যুতির গ্রহণ ক্ষমতা এবং আল্লাহ্র সঙ্গ লাভের কারণেই আল্লাহ্র রহস্য ----দাবী করেছে যে, মানুষকে ফেরেশতাগণ সিজদা করুক। আল্লাহ্ বলেন ঃ

তি কি কি বির বাই তার প্রতি সিজদায় অবনত হলো)

এ থেকে বোঝা যায় যে, ফেরেশতাদের সাথে ইবলীসকেও সিজদার আদেশ দেওয়া হয়েছিল। এ সূরার আয়াত থেকে বাহ্যত বোঝা যায় যে, ফেরেশতাদেরকে বিশেষভাবে সিজদা করার আদেশ দেওয়া হয়েছিল। এর অর্থ এরাপ হতে পারে যে, সিজ-দার আদেশ মূলত ফেরেশতাদেরকে দেওয়া হয়েছিল কিন্তু ইবলীসও যেহেতু ফেরেশতাদের মধ্যে বিদ্যমান ছিল, তাই প্রসঙ্গত সে-ও আদেশের অন্তর্ভু জ ছিল। কেননা আদমের সম্মানার্থে যখন আল্লাহ্ তা'আলার শ্রেষ্ঠতম সৃষ্টি ফেরেশতাদেরকে আদেশ দেওয়া হয়েছে, তখন অন্যান্য সৃষ্টি যে প্রসঙ্গত এ আদেশের অন্তর্ভু জ ছিল, তা বলাই বাহল্য। এ কারণেই ইবলীস উত্তরে একথা বলেনি যে, আমাকে যখন সিজদা করার আদেশ দেওয়াই হয়নি, তখন পালন না করার অপরাধও আমার প্রতি আরোপিত হয় না। কোরআন

পাকে الجي الن يسجد (সে সিজদা করতে অশ্বীকৃত হল) বলার পরিবর্তে

বলা হয়েছে। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, মূল সিজদাকারীদের সাথে শামিল হতে অশ্বীকৃত হল) বলা হয়েছে। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, মূল সিজদাকারী তো ফেরেশতারাই ছিল, কিন্তু ইবলীস গেহেতু তাদের মধ্যে বিদ্যমান ছিল, তাই হুস্তিগতভাবে তারও সিজদাকারী ফেরেশতাদের সাথে শামিল হওয়া অপরিহার্য ছিল। শামিল না হওয়ার কারণে তার প্রতি ক্রোধ ব্যািত হয়েছে।

আলাহ তা আলার বিশেষ বাদ্দাগণ শয়তানের প্রভাবাধীন না হওয়ার জর্থ : بَنَّ عَبَا دَ يُ لَيَسَ لَكَ عَلَيْهُمْ سَلْطًا نَ মনোনীত বাদ্দাদের উপর শয়তানী কারসাজির প্রভাব পড়ে না। কিন্তু বর্ণিত আদম মনোনীত বাদ্দাদের উপর শয়তানী কারসাজির প্রভাব পড়ে না। কিন্তু বর্ণিত আদম কাহিনীতে একথাও উল্লেখ করা হয়েছে যে, আদম ও হাওয়ার উপর শয়তানের চক্লান্ত সফল হয়েছে। এমনিভাবে সাহাবায়ে-কিরাম সম্পর্কে কোরআন বলে : وَالْمَا اَسْتَرْ أُوْمَا اَسْتَرْ أُوْمَا

٨٠ ٤ ٨٠ ٤ ٨٠
 ٨٠ ٤ ٨٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٤ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠
 ٢٠ ٢٠

কিরামের উপরও শয়তানের থোঁকা এক্ষেব্রে কার্যকর হয়েছে।

তাই আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ্র বিশেষ বান্দাদের উপর শয়তানের আধিপত্য না হওয়ার অর্থ এই যে, তাদের মন-মস্তিক্ষ ও জান-বুদ্ধির উপর শয়তানের এমন আধিপত্য হয় না যে, তাঁরা নিজ ভ্রাস্তি কোন সময় বুঝতেই পারেন না। ফলে তওবা করার শক্তি হয় না কিংবা কোন ক্ষমার অযোগ্য পোনাহ্করে ফেলেন।

উল্লিখিত ঘটনাবলী এ তথ্যের পরিপন্থী নয়। কারণ, আদম ও হাওয়া তওবা করেছিলেন এবং তা কবূলও হয়েছিল। সাহাবায়ে-কিরামও তওবা করেছিলেন এবং শয়তানের চক্রান্ত যে গুনাহ্ করেছিলেন, তা মাফ করা হয়েছিল।

জাহায়ামের সাত দরজা ঃ بُوَابِ সেরজা গ্রন্থ কি নি নি হুমান আহ্মদ, ইবনে জরীর, ৩৭--- তাবারী ও বায়হাকী হযরত আলীর রেওয়ায়েতে লিখেন যে. উপর নিচের স্তরের দিক দিয়ে জাহান্নামের দরজা সাতটি। কেউ কেউ এগুলোকে সাধারণ দরজার মত সাব্যস্ত করেছেন। প্রত্যেক দরজা বিশেষ প্রকারের অপরাধীদের জন্য নিদিষ্ট থাকবে।----(কুর-তুবী )

يُون ۋاد. لمؤهار خُوَانًا عَلْے سُرُرِ مَنَ رَجِبُنَ ۞ نِبِّي أَعِدُ مُ أَوَ أَنَّ عَذَابِيٰ هُوَ الْعَذَابُ

(৪৫) নিশ্চয় আলাহ্ ভীরুরা বাগান ও নির্বারিণীসমূহে থাকবে। (৪৬) বলা হবে: এগুলোতে নিরাপত্তা ও শান্তি সহকারে প্রবেশ কর। (৪৭) তাদের অন্তরে যে ক্রোধ ছিল, আমি তা দূর করে দেব। তারা ডাই ডাইয়ের মতো সামনা-সামনি আসনে বসবে। (৪৮) সেখানে তাদের মোটেই কপ্ট হবে না এবং তারা সেখান থেকে বহিষ্ণৃত হবে না। (৪৯) আপনি আমার বান্দাদেরকে জানিয়ে দিন যে, আমি অত্যন্ত ক্ষমাশীল, দয়ালু। (৫০) এবং ইহাও যে, আমার শান্তিই যন্ত্রণাদায়ক শান্তি।

#### তফসীরের সার–সংক্ষপ

নিশ্চয় আশ্লাহ্ডীরুরা (অর্থাৎ ঈমানদাররা) উদ্যান ও নির্শ্বরিণীবহল স্থানসমূহে (বসবাস করতে) থাকবে। ( যদি গোনাহ্ না থাকে অথবা ক্ষমা করে দেওয়া হয়, ডবে প্রথম থেকেই এবং গোনাহ্ থাকলে শান্তি ভোগের পর থেকে। তাদেরকে বলা হবে ঃ) তোমন্না এগুলোতে ( অর্থাৎ উদ্যান ও নির্বারিণীবহল স্থানসমূহে) নিরাপত্তা ও শান্তি সহকারে প্রবেশ কর। ( অর্থাৎ বর্তমানেও প্রত্যেক অপ্রীতিকর ব্যাপার থেকে নিরাপত্তা আছে এবং ডবিষাতেও কোন অনিল্টের আশংকা নেই।) এবং ( দুনিয়াতে হুডাবগত তাগিদে) তাদের অন্তরে যে ঈর্ষা-দ্বেষ ছিল আমি তা ( তাদের অন্তর থেকে) জান্নাতে প্রবেশের পূর্বেই দূর করে দেব। তারা ডাই-ডাইয়ের মতো ( ভালবাসা ও সম্প্রীতির সাথে) থাকবে, সিংহাসনে সামনা-সামনি বসবে। সেখানে তাদের মোটেই কণ্ড হবে না এবং তারা সেখান থেকে বহিচ্ছৃত হবে না। ( হে মুহাম্মদ) আপনি আমার বান্দাদেরকে জানিয়ে দিন যে, আমি অত্যন্ত ক্ষমাশীল, দয়ালু। এবং (আরও) এই যে, আমার শান্তি (-ও) যন্তণাদায়ক শান্তি ( যাতে একথা জেনে তাদের মনে ঈমান ও আল্লাহডীতির প্রতি উৎসাহ এবং কৃফর ও গোনাহ্র প্রতি ভয় জন্ম)।

#### আনুম্রিক জাতব্য বিষয়

হযরত আবদুরাহ ইবনে আকাস (রা) বলেন ঃ জায়াতীরা যখন জায়াতে প্রবেশ করবে, তখন সর্বপ্রথম তাদের পানির দু'টি নির্মারিণী পেশ করা হবে। প্রথম নির্মারিণী থেকে পানি পান করতেই তাদের অন্তর থেকে ঐসব পারস্পরিক শত্রুতা বিধৌত হয়ে যাবে যা কোন সময় দুনিয়াতে জন্মেছিল এবং রভাবগতভাবে তার প্রতিক্রিয়া শেষ পর্যন্ত বিদ্যমান ছিল। অতঃপর সবার অন্তরে পারস্পরিক ভালবাসা ও সম্প্রীতি সৃণ্টি হয়ে যাবে। কেননা, পারস্পরিক শত্রুতাও এক প্রকার কণ্ট এবং জায়াত প্রত্যেক কণ্ট থেকেই পরির।

সহীহ হাদীসে বলা হয়েছে যে, যার অন্তরে কোন মুসলমানের প্রতি বিন্দু পরি-নাণও ঈর্ষা ও শভুতা থাকবে, সে জান্নাতে প্রবেশ করবে না। এর অর্থ ঐ হিংসা ও শতুতা, যা জাগতিক স্বার্থের অধীনে এবং নিজ ইচ্ছা ও ক্ষমতাবলে হয় এবং এর কারণে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তি প্রতিপক্ষকে ঘায়েল ও ক্ষতিগ্রস্ত করার চেষ্টায় ব্যাপৃত থাকে। মানব-সুলভ স্বাভাহিক মন কষাক্ষমি অনেকটা অনিচ্ছাক্তত ব্যাপার; এটা এ সাবধান বাণীর অন্তর্ভু জ নয়। এমনিডাবে ঐ শত্রতাও এর অন্তর্ভু জ নয়, যা কোন শরীয়ত সম্মত কারণের উপর ভিতিশীল। আয়াতে এ ধরনের হিংসা ও শত্রতার কথাই বলা হয়েছে যে, জানাতীদের মন থেকে সর্ব প্রকার হিংসা ও শত্রতা দূর করে দেওয়া হবে।

এ সম্পর্কেই হযরত আলী (রা) বলেনঃ আমি আশা করি, আমি তালহা ও যুবা-য়ের ঐ লোবদের অন্তর্ভু তু হব, যাদের মনোমালিন্য জামাতে প্রবেশ করার সময় দুর করে দেওয়া হবে। এতে ঐ মতবিরোধ ও বিবাদের দিকে ইঙ্গিত রয়েছে, যা হযরত আলী এবং তালহা ও খুবায়েরের মধ্যে সংঘটিত হয়েছিল।

The The The has a server the hadres

অন্যত থেকে জায়াতের
 বিশিষ্ট্র জানা গেল। এক. সেখানে কেউ কোন রাভি ও দুবিরতা অনুভব কয়বে না।
 দুনিয়ার অবহা এর বিপরীত। এখানে ফষ্ট ও পরিশ্রমের কাজ করলে তো রাভি হয়ই;
 বিশেষ আরাম এমনকি চিত্রবিনোদনেও মানুষ কোন না কোন সময় রাভ হয়ে পড়ে এবং
 দুর্যলতা অনুবত করে, তা ষতই সুখকর কাজ ও রতি হোক না কেন।

ৰিতীয়ত জানা গেল যে, জান্নাতের আরাম, সুখ ও নিয়ামত কেউ পেলে তা চিরস্থায়ী হবে। এগুলো কোন সময় হ্রাস পাবে না এবং এগুলো থেকে কাউকে বহিষ্কৃতও করা হবে না। সূরা সাদ-এ বলা হয়েছে : ال هذا لرزقد ا مالها من نفاد এ হল্ছে আমাদের রিষিক, যা কোন সময় শেষ হবে না। আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে : এ হল্ছে আমাদের রিষিক, যা কোন সময় শেষ হবে না। আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে : (এ হল্ছে আমাদের রিষিক, যা কোন সময় শেষ হবে না। আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে : (থকে বহিষ্কার করা হবে না। দুনিয়ার ব্যাপারাদি এর বিপরীত। এখানে হদি ফেউ কাউকে কোন বিরাট নিয়ামত বা সুখ দিয়েও দেয় তবুও সদাসর্বদা এ আশংকা লেগেই থাকে যে, দাতা কোন সময় নারাজ হয়ে যদি তাকে বের করে দেয় ।

একটি তৃতীয় সম্ভাবনা ছিল এই যে, জান্নাতের নিয়ামত শেষ হবে না এবং জান্না-তীকে সেখান থেকে বেরও করা হবে না, কিন্তু সেখানে থাকতে থাকতে সে নিজেই যদি অতিষ্ঠ হয়ে যায় এবং বাইরে চলে যেতে চায়। কোরআন পাক এ সম্ভাবনাকেও একটি বাক্যে নাচক করে দিয়েছে : الأيبغر ت عنها عرفاً عرفاً المعالية সেখান থেকে ফিরে আসার বাসনা কোন সময়ই পোষণ করবে না।

يمرة إذ دخله ا ن ، قَالُ ا ا تدج فيخلط أنْ مَّشَبْيَ الْكِبُرُ فَبِعَرْ تُبَيِّدُوُرَبَ لا تَكُنُ مِّنَ الْقَنِطِينَ، قَالَ وَمَنْ تَقْنَد أِمِنْ زَحْبَةٍ رَبَّهَ نْ فَمَاخَطُ كُمُ أَيُّهُا الْمُ سَلُوْنَ ، قَالُوْا تَا أَرْسِلْتَ نُوْمِرِمُجُرِمِيْنَ شَرِالَا الَ لُوَطِ رَانَا لَمُنَجَّوُهُمْ آجُمَعِيْنَ شَ لَيِنَ الْغِيرِسُ فَلَمَا جَاءَالَ لُوْطِ الْمُ سَ مُ فَوْهُرْ مُّنْكُرُوْنَ ﴿ قَالَوُا بَلْ جِئْنُكَ بِمَا كَ كَ بِالْجَقِّ وَإِنَّا لَصْدِ قُوْنَ وانتَغ أ دُيَارَهُمُ وَلا بَلْتَفْتُ مِنْكُمُ أَحَا المُوَاتَ دَابِرَ ٥ فضننااليه ذال الا مُبْحِبُنَ © وَجَاءَ أَهُ لُ الْمَدِ بِسُنَةٍ لَسْتَكْشَرُ وُنَ *ضَيْفِى فَلَا تَفْضَحُوْنِ*۞ وَاتَّقَوُا للهُ وَلا تَخَ قالأآذله كُعَنِ الْعَلَمِينَ ۞ فَالَ هَؤُلاً ءِنَانِيَّ إ

سافلها والمطرن @ يت ا نّ في ذلك

(৫১) আপনি তাদেরকে ইবরাহীমের মেহমানদের অবস্থা গুনিয়ে দিন। (৫২) যখন তারা তাঁর গৃহে আগমন করল এবং বলল ঃ সালাম। তিনি বললেন ঃ আমরা ডোমাদের ব্যাপারে ভীত। (৫৩) তারা বলল ঃ ডয় করবেন মা। আমরা আপনাকে একজন জ্ঞান-বান ছেলেসন্তানের সুসংবাদ দিচ্ছি। (৫৪) তিনি বললেন ঃ তোমরা কি আমাকে এমতা-বস্থায় সুসংবাদ দিচ্ছ, যখন আমি বার্ধকো পৌঁছে গেছি? এখন কিসের সুসংবাদ দিচ্ছু? (৫৫) তারা বললঃ আমরা আপনাকে সত্য সুসংবাদ দিচ্ছি! অতএব আপনি নিরাশ হবেন না। (৫৬) তিনি বললেন ঃ পালনকর্তার রহমত থেকে পথস্রুল্টরা ছাড়া কে নিরাশ হয়? (৫৭) তিনি বললেন, অতঃপর তোমাদের প্রধান উদ্দেশ্য কি হে আলাহ্র প্রেরিতগণ ? (৫৮) তারা বলল ঃ আমরা একটি অপরাধী সম্প্রদায়ের প্রতি প্রেরিত হয়েছি। (৫৯) কিন্তু লুতের পরিবার-পরিজন । আমরা অবশ্যই তাদের সবাইকে বাঁচিয়ে নেব। (৬০) তবে তার স্ত্রী। আমরা স্থির করেছি যে, সে থেকে যাওয়াদের দলভুক্ত হবে। (৬১) অতঃপর যখন প্রেরিতরা **নৃ**তের গৃহে পৌঁছল। (৬২) তিনি বললেন ঃ তোমরা তো অপরিচিত লোক। (৬৩) তারা বলল ঃ না, বরং আমরা আপনার কাছে ঐ বস্তু নিয়ে এসেছি, যে সম্পর্কে তারা বিবাদ করত। (৬৪) এবং আমরা আপনার কাছে সত্য বিষয় নিয়ে এসেছি এখং আমরা সত্যবাদী। (৬৫) অতএব আপনি শেষ রারে পরিবারের সকলকে নিয়ে চলে যান এবং আপান তাদের পশ্চাদনুসরণ করবেন এবং আপনাদের মধ্যে কেউ যেন পিছন ফিরে নাদেখে। আপনারা যেখানে আদেশ প্রাণ্ড হচ্ছেন সেখানে যান। (৬৬) আমি লুতকে এ বিষয় পরিজাত করে দেই যে, সকাল হলেই তাদেরকে সমূলে বিনাশ করে দেওয়া হবে। (৬৭) শহরবাসীরা আনন্দ-উল্লাস করতে করতে পৌছল। (৬৮) লূত বললেন ঃ তারা আমার মেহমান। অতএব আমাকে লাঞ্চিত করো না। (৬৯) তোমরা আল্লাহকে ডয় কর এবং আমার ইষ্যত নল্ট করো না। (৭০) তারা বলল ঃ আমরা কি আপনাকে জগ-দ্রাঙ্গীর সমর্থন করতে নিষেধ করিনি। (৭১) তিনি বললেন ঃ যদি তোমরা একান্ত কিছু করতেই চাও, তবে আমার কন্যারা উপস্থিত আছে। (৭২) আপনার প্রাণের কসম, তারা জাপন নেশায় প্রমন্ত ছিল। (৭৩) অতঃপর সূর্যোদয়ের সময় তাদেরকে প্রচণ্ড একটি শব্দ এসে পাকড়াও করল। (৭৪) অতঃপর আমি জনপদটিকে উল্টে দিলাম এবং ড়াদের উপর কংকরের প্রস্তর বর্ষণ করলাম। (৭৫) নিশ্চয় এতে চিন্তাশীলদের জন্য নিদর্শনাবলী রয়েছে । (৭৬) জনপদটি সোজা পথে অবস্থিত রয়েছে ৷ (৭৭) নিশ্চয় এতে ঈমানদারদের জন্য নিদর্শন আছে ।

#### তফসীরের সার–সংক্ষেপ

এবং (হে মুহাল্মদ) আগনি তাদেরকে ইবরাহীম (আ)-এর মেহমানদের (কাহি-নীর )-ও সংবাদ দিন। ( ঘটনাটি তখন ঘটেছিল ) যখন তারা [ মেহমানরা---যারা বান্ডবে ফেরেশতা ছিল এবং মানবাকৃতিতে আসার কারণে হষরত ইবরাহীম তাদেরকে মেহ্মান মনে করেন। তাঁর অর্থাৎ ইবরাহীম (আ)-এর ] কাছে আগমন করল। অতঃপর 🛦 এসে) তারা আসসালামু আলাইকুম বলল । [ ইবরাহীম (আ) তাদেরকে মেহমান মনে করে তৎক্ষণাত আহার্য প্রস্তুত করে আনরেন। কিন্তু যেহেতু তারা ছিল ফেরেশতা, তাই তারা আহার করল না । তখন] ইবরাহীম (আ) মনে মনে ডয় পেলেন যে, তারা আহার করে এবং আহার না করায় সন্দেহ করলেন যে তারা শরু না হয়ে এবং ) বলতে লাগলেন ঃ আমরা আপনাদের ব্যাপারে ভীত । তারা বলল ঃ আপনি ডয় করবেন না । কেননা, আমরা (ফেরেশতা। আস্লাহ্র পক্ষ থেকে একটি সুসংবাদ নিয়ে আগমন করেছি এবং ) আপনাকে একটি পুত্র সন্তানের সুসংবাদ দিছিে। সে অত্যন্ত জানী হবে। [অর্থাৎ নবী হবে। কেননা, মানব জাতির মধ্যে পয়গমরগণই সর্বাধিক ভানপ্রাণত হন। 'পুর সন্তান্ বলে হযরত ইসহাক (আ) কে বোঝানো হয়েছে। অন্যান্য আয়াতে হযরত ইসহাকের সাথে ইয়াকুবের সুসংবাদও বর্ণিত রয়েছে । ] ইবরাহীম (আ) বলতে লাগলেন ঃ আপনারা কি এমতাবস্থায় (পুৱের ) সুসংবাদ দিচ্ছেন, যখন আমি বাধক্যে পৌছে গেছি ? অতএব ( এমতাবস্থায় আমাকে ) কিসের সুসংবাদ দিচ্ছেন ? ( উদ্দেশ্য এই যে, ব্যাপারটি শ্বতক্ত দৃষ্টিতে বিস্ময়কর। এ অর্থ নয় যে, কুদরতের বাইরে।) তারা (ফেরেশতাগণ) বলল ঃ আমরা আপনাকে বাস্তব বিষয়ের সুসংবাদ দিচ্ছি (অর্থাৎ সন্তানের জন্মগ্রহণ নিশ্চিতই হবে)। অতএব আপনি নিরাশ হবেন না। (অর্থাৎ নিজের বার্ধক্যের প্রতি দৃষ্টি দেবেন না। কারণ, এচলিত কার্য-কারণের প্রতি দৃষ্টিপাত করলে নৈরাশ্যের চিহ্ন প্রবল হতে থাকে। ) ইবরাহীম (আ) বললেন ঃ পালনকর্তার রহমত থেকে কে নিরাশ হয় পথদ্রতট লোকদের ছাড়া ? ( অর্থাৎ আমি নবী হয়ে পণ্ণদ্রুণ্টদের বিশেষণে কিরাপে বিশেষিত হতে পারি ? ব্যাপারটি যে বিচিঃ, আমার এ বজব্যের ঙধু তাই উদ্দেশ্য। আল্লাহ্র ওয়াদা সত্য এবং আমি এ বিষয়ে আশাতীত বিশ্বাসী। এরপর নবুয়তের অন্তদু পিট দ্বারা তিনি জানতে পারলেন যে, ফেরেশতাদের আগমনের উদ্দেশ্য আরও কোন ওরুতর ব্যাপার হবে। তাই) বলতে লাগলেনঃ ( যখন ইঙ্গিত দারা আমি জানতে পেরেছি যে, আপনাদের আগমনের আরও উদ্দেশ্য রয়েছে, তখন বলুন) এখন আপনাদের সামনে কি গুরুদায়িত্ব আছে হে ফেরেশতাগণ! ফেরেশতাগণ বলন ৷ আমরা একটি অপরাধী সম্প্রদায়ের প্রতি ( তাদেরকে শান্তি দেওয়ার জন্য) প্রেরিত হয়েছি (অর্থাৎ লুতের সম্প্রদায়) কিন্ত লুত (আ)-এর পরিবার-পরিজন ছাড়া। আমরা তাদের সবাইকে (আযাব থেকে) বাঁচিয়ে রাখব

( অর্থাৎ তাদেরকে আত্মরক্ষার পদ্ধতি বলে দেব যে, অপরাধীদের কাছ থেকে পৃথক হয়ে যাও)তার (অর্থাৎ লৃতের) স্ত্রীকে ছাড়া। তার সম্পর্কে আমরা নির্ধারিত করে রেখেছি যে, সে অবশ্যই অপরাধী সম্পুদায়ের মধ্যে থেকে যাবে (এবং তাদের সাথে আষাবে পতিত হবে ) । অতঃপর যখন ফেরেশতারা লৃত (আ)-এর পরিবারের কাছে আগমন করল, (তখন যেহেতু তারা মানবাকৃতিতে ছিল, তাই লূত) বলতে লাগলেনঃ (মনে হয় ) আপনারা অপরিচিত লোক (দেখুন, শহরবাসীরা আপনাদের সাথে কি ব্যবহার করে। কারণ, তারা অপরিচিতদেরকে উত্ত্যক্ত করে থাকে।) তারা বলন ঃ না ( আমরা মানুষ নই); বরং আমরা(ফেরেশতা) আপনার কাছে ঐ বস্তু (অর্থাৎ ঐ আযাব)নিয়ে এসেছি, যে সম্পর্কে তারা সন্দেহ করত আর আমরা আপনার কাছে অকাট্য বিষয় ( অর্থাৎ আযাব ) নিয়ে এসেছি এবং আমরা ( এ সংবাদ প্রদানে ) সম্পূর্ণ সত্যবাদী। অতএব আপনি রাত্রির কোন অংশে পরিবারের সকলকে নিয়ে (এখান থেকে )চলে যান এবং আপনি সবার পেছনে চলুন ( যাতে কেউ থেকে না যায় অথবা ফিরে না যায় এবং আপনার ভয়ে কেউ পিছন ফিরে না তাকায়। কারণ পিছন ফিরে তাকানো নিষিদ্ধ করা হয়েছে।) এবং আপনাদের মধ্যে থেকেও কেউ যেন পিছন ফিরে না তাকায় ( অর্থাৎ সবাই শুচত প্রস্থান করবে ) এবং যেখানে যাওয়ার আদেশ প্রাণ্ড হন, সেখানে যাবেন। ( তফসীর দুররে-মনসূরে সুদ্দীর বরাত দিয়ে বণিত রয়েছে যে, তাদেরকে সিরিয়ার দিকে হিজরত করার আদেশ দেওয়া হয়েছিল। আমি ( এই ফেরেশতাদের মাধ্যমে ) লুত (আ) এর কাছে নির্দেশ পাঠাই যে, ভোর হওয়া মাগ্রই তাদের সম্পূর্ণরূপে নিমূ´ল করে দেওয়া হবে ( অর্থাৎ তারা সম্পূর্ণ নাস্তানাবুদ`হয়ে যাবে । ফেরেশতাদের এই কথাবার্তা ঐ ঘটনার পরে হয়েছে. যা পরে বণিত হচ্ছে। কিন্তু অগ্রে উল্লেখ করার কারণ এই যে, ঘটনা বর্ণনা করার উদ্দেশ্য যাতে পূর্বেই গুরুত্ব সহকারে জানা হয়ে যায়। ঘটনা বর্ণনা করার উদ্দেশ্য হল অবাধ্যদের আযাব ও অনুগতদের মুক্তি ও সাফল্য ফুটিয়ে তোলা । পরবতী ঘটনা এই ) এবং শহরবাসীরা ( লূতের গৃহে সুদর্শন কয়েকজন কিশোরের আগমনের সংবাদ গুনে ) আনন্দ উল্লাস করতে করতে ( মন্দ নিয়ত ও কু-ইচ্ছা সহকারে লূতের গৃহে ) পৌঁছল। লূত[(আ)এখন পর্যস্ত তাদেরকে মানব সন্তান ও মেহ-মানই মনে করছিলেন। তিনি শহরবাসীদের কু-মতলব টের পেয়ে ] বললেন ঃ তারা আমার মেহমান। ( তাদেরকে উত্তাক্ত করে ) আমাকে ( সাধারণের মধ্যে ) লাঞ্ছিত করো না। ( কেননা, মেহমানকে অপমান করলে মেজবানের অপমান হয়। ষদি এই বিদেশীদের প্রতি তোমাদের করুণা নাও হয়, তবে কমপক্ষে আমার কথা চিন্তা কর। আমি তোমাদের এ জনপদেরই অধিবাসী। এছাড়া তোমরা যে মতলব নিয়ে এসেছো, তা আল্লাহ্র কোধ ও গযবের কারণ। তোমরা আল্লাহ্কে ভয় কর এবং আমাকে (মেহমানদের দৃষ্টিতৈ) হেয় করো না। ( কারণ মেহমানরা মনে করবে যে, নিজের জনপদের লোকদের মধ্যেও তার কোন মানমর্যাদা নেই। ) তারা বলতে লাগল ঃ ( এ অপমান আমাদের পক্ষ থেকে নয়। আপনি নিজেই তা উপার্জন করেছেন যে, তাদেরকে মেহমান করেছেন।) আমরা কি আপনাকে সারা দুনিয়ার মানুষকে মেহমান করা থেকে (বার বার ) নিষেধ করিনি ? (আপনি তাদেরকে মেহমান না করলে এ অপমানের মুখ দেখতে হতো না।) লৃত (আ) বলনেন ঃ ( আচ্ছা বন্ন তো ) এই ন্যক্কারজনক কাণ্ড করার কি প্রয়োজন, যে কারণে আমার

পক্ষে কাউকে মেহমান করারও অনুমতি দেওয়া হয় না ? স্বডাবগত কামপ্রর্তি চরিতার্থ করার জন্য আমার এই (বউ) কন্যারা (যারা তোমাদের গৃহে আছে) বিদ্যমান রয়েছে। যদি তোমরা আমার কথা মান্য কর. ( তবে ভদ্রোচিত পন্থায় নিজ নিজ স্ক্রীর সাথে মতলব পূর্ণ কর। কিন্তু চোর না শোনে ধর্মের কাহিনী।) আপনার প্রাণের কসম তারা আপন নেশায় প্রমৃত ছিল। অতএব সূর্যোদয় হতে হতে ভীষণ শব্দ তাদেরকে চেপে ধরল। এর তরজমা। এর আগে 🛛 🛶 🗠 مشر قبين শব্দ বলা ( এ হচ্ছে হয়েছে, যার অর্থ 'ভোর হতে হতে' 🤅 উভয় অর্থের সমন্বয় এডাবে সম্ভবপর যে, ডোর থেকে ন্তরু হয়ে সূর্যোদয় পর্যন্ত শেষ হয়েছে।) অতঃপর (এই ডীষণ শব্দের পর) আমি এই জনপদে (যমীন উষ্টিয়ে তার) উপরিডাগকে নিচে (এবং নিচের ডাগকে উপরে)করে দিলাম এবং তাদের উপর কংকর প্রস্তর বর্ষণ করতে শুরু করলাম। এ ঘটনায় চক্ষুমানদের জন্য অনেক নিদর্শন রয়েছে। (যেমন প্রথমত মন্দ কাজের পরিণাম অবশেষে মন্দ হয়। কিছু দিনের অবকাশ পেলে তাতে **ধোঁ**কা খাওয়া উচিতু নয় । দ্বিতীয়ত, চিরস্থায়ী ও অক্ষয় সুখ এবং ইষ্যত একমার আল্লাহ্র প্রতি বিশ্বাস স্থাপন ও তাঁর আনুগতোর উপর নির্ভরশীল । তৃতীয়ত, আল্লাহ্র কুদরতকে মানুষের শক্তি-সামর্থ্যের নিরিখে বিচার করে ধোঁকায় পড়া উচিত নয় । সব কিছুই আল্লাহ্র কুদরতের অধীন । তিনি বাহ্যিক কারণের বিপরীতেও যা ইচ্ছা করতে পারেন।)

## আনুষরিক জাতব্য বিষয়

রস্লুল্লাহ্ (সা)-র বিশেষ সম্মান : دَعُوْرُكُ – রহল মা'আনীতে অধিক সংখ্যাক তফসীরবিদের উক্তি উদ্ধৃত করা হয়েছে যে, এর মধ্যে রসূল্লাহ্ (সা) কে সম্বোধন করা হয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর আয়ুর কসম খেয়েছেন। বায়হাকী দালায়েলুলবুওয়াত গ্রন্থে এবং আবু নয়ীম ও ইবনে মরদুওয়াইহ্ প্রমুখ তফসীরবিদ হযরত ইবনে আব্বাস (রা) থেকে বর্ণনা করেন যে, আল্লাহ্ তা'আলা সমগ্র স্প্টজগতের মধ্যে কাউকে মুহাম্মদ খুস্তফা (সা)-র চাইতে অধিক সম্মান ও মর্যাদা দান করেন নি। এ কারণেই আল্লাহ্ তা'আলা কোন পয়গন্বর অথবা ফেরেশতার আয়ুর কসম খাননি। এবং আলোচ্য আয়াতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র আয়ুর কসম খেয়েছেন। এটা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র প্রতি চূড়ান্ত সম্মান প্রদর্শন ছাড়া আর কিছু নয়।

আল্লাহ্ ব্যতীত অন্যের কসম খাওয়া ঃ আল্লাহ্র নাম ও ওণাবলী ছাড়া অন্য কোন কিছুর কসম খাওয়া কোন মানুষের জন্য বৈধ নয়। কেননা, কসম এমন জনের খাওয়া হয়, যাকে সর্বাধিক বড় মনে করা হয়। বলা বাহল্য, সর্বাধিক বড় একমাত্র আল্লাহ্ তা-'আলাই হতে পারেন।

রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ পিতামাতা ও দেবদেবীর নামে কসম খেয়ো না এবং আল্লাহ্ ছাড়া কোন কিছুর কসম খেয়ো না। আল্লাহ্র কসমও তখনই খেতে পার যখন তুমি নিজ বক্তব্যে সত্যবাদী হও।----( আবু দাউদ, নাসায়ী )

২৯৭

বুখারী ও মুসলিমে রয়েছে, একবার রসূত্র্জাহ্ (সা) হযরত ওমর (রা)-কে পিতার কসম খেতে দেখে বললেনঃ খবরদার, আল্লাহ্ তা'আলা পিতার কসম খেতে নিষেধ করেছেন। কারও কসম করতে হলে আল্লাহ্র নামে কসম করবে। নত্বা চুপ থাকবে। ----( কুরতুবী-মায়েদা )

কিন্তু এ বিধান সাধারণ হৃল্টজীবের জন্য। আল্লাহ্ তা'আলা শ্বয়ং হল্টজীবের মধ্য থেকে বিভিন্ন বন্তুর কসম খেয়েছেন। এটা তাঁর বৈশিল্টা। এর উদ্দেশ্য কোন বিশেষ দিক দিয়ে ঐ বন্তুর শ্রেছত ও মহোপকারী হওয়া বর্ণনা করা। যে কারণে সাধারণ মানুষকে আল্লাহ্ ছাড়া অন্যের কসম খেতে নিষেধ করা হয়েছে. তা এক্ষেত্রে বিদ্যমান নেই। কেননা আল্লাহ্ তা'আলার কালামে এরাপ কোন সন্তাবনা নেই যে, তিনি নিজের কোন হৃল্ট বন্তুকে সর্বাধিক বড় ও শ্রেছ মনে করবেন। কারণ, মহত্ত্ব ও শ্রেছত স্বাবস্থায় আল্লাহ্র সডার জন্য নির্দিল্ট।

যেসব বস্তির উপর আযাব এসেছে, সেগুলো থেকে শিক্ষা গ্রহণ করা উচিত ঃ

এতে আলাহ্ أَنَّ فَى ذَ لِكَ لَا ياً تِ لَلَّمُتَوَ سَمِهْنَ وَ أَنَّهَا لَبُسَبَهَلُ مُقْهَمٍ তা'আলা সেসৰ জনপদের অবস্থা বর্ণনা কল্নেছিন। আরৰ থেকে সিরিয়া যাওয়ার পথে

এসব জনপদ অবস্থিত। এতদসঙ্গে আরও বলেছেন যে, এগুলোতে চক্ষ্মান ব্যক্তিদের জন্য আক্সাহ্ তা'আলার অপার শক্তির বিরাট নিদর্শনাবলী রয়েছে।

অন্য এক আয়াতে এসব জনপদ সম্পর্কে আরও বলেছেন যে, بُنْ مَنْ مَنْ مَنْ مُنْ مُنْ مُ

পর পুনর্বার আবাদ হয়নি। তবে কয়েকটি জনপদ এর ব্যতিক্রম। এ সমষ্টি থেকে জানা যায় যে, আল্লাহ্ তা'আলা এ সব জনপদ ও তাদের ঘর-বাড়ীকে ভবিষ্যৎ বংশধরদের জন্য শিক্ষার উপকরণ করেছেন।

এ কারণেই রসূলুরাহ (সা) যখন এসব স্থান অতিক্রম করেছেন, তখন আরাহ্র ভয়ে তাঁর মন্তক নত হয়ে গেছে এবং তিনি সওয়ারীর উটকে শুচত হাঁকিয়ে সেসব স্থান পার হয়ে যাওয়ার চেপ্টা করেছেন। তাঁর এ কর্মের ফলে একটি সুন্নত প্রতিষ্ঠা লাভ করেছে। তা এই যে, যেসব স্থানে আল্লাহ্ তা'আলার আযাব এসেছে, সেগুলোকে তামাশার ক্ষেত্রে পরিণত করা খুবই পাষাণ হাদয়ের কাজ। বরং এগুলো থেকে শিক্ষা লাভ করান্ন পন্থা এই যে, সেখানে পেঁছি আল্লাহ্ তা'আলার অপার শক্তির কথা ধ্যান করতে হবে এবং অন্তরে তাঁর আযাবের ডীতি সঞ্চার করতে হবে ।

কোরআন পাকের বক্তব্য অনুযায়ী লূত (আ)-এর ধ্বংসপ্রাগ্ত জনপদসমূহ আজও আরব থেকে সিরিয়াগামী রাডার পার্শ্বে জর্দানের এলাকায় সমুদ্রের উপরিডাগ থেকে যথেল্ট নিচের দিকে একটি বিরাট মরুভূমির আকারে বিদ্যমান রয়েছে। এর একটি বিরাট পরিধিতে বিশেষ এক প্রকার পানি নদীর আকার ধারণ করে আছে। এ পানিতে কোন মাছ, ব্যাও, ইত্যাদি জস্ত জীবিত থাকতে পারে না। এ জন্যই একে 'মৃত সাগর' ও 'লূত সাগর' নামে অভিহিত করা হয়। অনুসন্ধানের পর জানা গেছে যে, এতে পানির অংশ খুব কম এবং তৈল জাতীয় উপাদান অধিক পরিমাণে বিদ্যমান। তাই এতে কোন সামুদ্রিক জন্ত জীবিত থাকতে পারে না।

আজকাল প্রত্নতত্ব বিভাগের পক্ষ- থেকে এখানে কিছুসংখ্যক আবাসিক দালানকোঠা ও হোটেল নির্মাণ করা হয়েছে। পরকাল থেকে উদাসীন বস্তবাদী মানুষ একে পর্যটন ক্ষেৱে পরিণত করে রেখেছে। তারা নিছক তামাশা হিসেবে এ সব এলাকা দেখার জন্য গমন করে। এহেন উদাসীনতার প্রতিকারার্থে কোরআন পাক অবশেষে বলেছে:

ي المربع منين -- অর্থাৎ এসব ঘটনা ও ঘটনান্থল প্রকৃতপক্ষে অন্তদ্ পিট সম্পন্ন মু'মিনদের জন্য শিক্ষাদায়ক। একমার ঈমানদাররাই এ শিক্ষা দারা উপকৃত হয় এবং অন্যরা এসব স্থানকে নিছক তামাশার দুপ্টিতে দেখে চলে যায়।

نَ أَصْعِبُ الْأَبَكَةِ لَظْلِمِينَ ﴿ فَأَ نْمَبْ أَصْحْد بْنِ ٥ وَلَقَدُ كَ ظِبْنَ ۞ فَأَخَذُتُمْ و مر هوم خأةنا لةٌ فَاصْفَحِ الطِّ الآبالَجَقّ ﴿ وَإِنَّ السَّاعَةَ لَا تِبَهِ نَ@إِنَّ رَبَّكَ هُوَ الْخَلْقُ الْعَلِبُمُ ©

(৭৮) নিশ্চর গহীন বনের অধিবাসীরা পাপী ছিল। (৭৯) অতঃপর আমি তাদের কাছ থেকে প্রতিশোধ নিয়েছি। উত্তয় বস্তি প্রকাশ্য রাস্তার উপর অবস্থিত। (৮০) নিশ্চয় হিজরের বাসিন্দারা পয়গম্বরগপের প্রতি মিথ্যারোপ করেছে। (৮১) আমি তাদেরকে নিজের নিদর্শনাবলী দিয়েছি। অতঃপর তারা এগুলো থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়।

(৮২) তারা পাহাড়ে নিশ্চিম্ভে ঘর খোদাই করত। (৮৩) অতঃপর এক প্রত্যুষে তাদের উপর একটা শব্দ এসে আঘাত করল। (৮৪) তখন কোন উপকারে আসল না যা তারা উপার্জন করেছিল। (৮৫) আমি নডোমণ্ডল, ভূমণ্ডল এবং এতদুডয়ের মধ্যবতী যা আছে তা তাৎপর্যহীন সৃষ্টি করিনি। কিয়ামত অবশ্যই আসবে। অতএব পরম উদাসীন্যের সাথে ওদের ক্রিয়াকর্ম উপেক্ষা করুন। (৮৬) নিশ্চয় আপনার পালনকর্তাই দ্রষ্টা, সর্বজ্ঞ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

বনের অধিবাসী ও হিজরের অধিবাসীদের কাহিনী : এবং বনের অধিবাসীরা [অর্থাৎ শোয়াইব (আ)-এর উম্মতও] বড় যালিম ছিল ! অতএব আমি তাদের কাছ থেকে (ও) প্রতিশোধ নিয়েছি (এবং তাদেরকে আযাব দ্বারা ধ্বংস করেছি)। উড়য় (সম্প্রদায়ের) জনপদ প্রকাশ্য সড়কের উপর (অবস্থিত) রয়েছে। (সিরিয়া যাওয়ার পড়ে তা দৃষ্টিগোচর হয়।) এবং হিজরের অধিবাসীরা (ও) পয়গম্বরগণকে মিথ্যা বলেছে। [ কারণ, সালেহ্ (আ)-কে তারা মিথ্যা বলেছে আর যেহেতু সব পয়গম্বরের ধর্ম এফ, কাজেইঞ্চ তারা যেন সব পয়গম্বরফেই মিথ্যা বলে। ] আমি তাদেরকে নিজের পক্ষ থেকে নিদর্শনাবলী দিয়েছি [ যেগুলো দ্বারা আল্লাহ্র একত্ব এবং সালেহ্ (আ)-এর নব্যুত প্রমাণিত হত। উদাহরণত তওহীদের প্রমাণাদি এবং সালেহ্ (আ)-এর মু'যিজা তথা উন্তী। ] অতঃপর তারা এগুলো ( অর্থাৎ নিদর্শনাবলী ) থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়। তারা পর্বত ধ্যোদাই ন্যরে তাতে গৃহ নির্মাণ করত, যাতে ( এগুলোতে বিপদাপদ থেকে ) শান্তিতে বসবাস করতে পারে। অতঃপর ডাদেরকে প্রত্যুয়ে ( প্রত্যুযের গুরুতে কিংবা সূর্যোদযের পর) বিকট শব্দ এসে পাকড়াও করল। অতঃপর তাদের (পার্থিব) নৈপুণ্য তাদের কোন কাজে লাগল না ( মজবুত গৃহের মধ্যেই আযাব দ্বারা ধরাশায়ী হয়ে গেল এবং তাদের গৃহ এ বিপদ থেকে তাদেরকে বাঁচাতে পারেলা।। তাদের বরং এরূপ বিপদ আসবে বলে কল্পমাই ছিল না। থাকাজেও বা কি করতে পারেণ।)

#### আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

তফসীর রহল মা'আনীতে ইবনে আসাক্ষেরের বরাত দিয়ে নিম্নোজ মরফু হাদীসটি বর্ণনা করা হয়েছে ঃ

ا ی مد یی وا صحا ب ا لا یکنا ا مگسا ی بعث ا لله تعا لی ا لهما شعهبا و الله املسم 'হিজ্র' হিজায ও সিরিয়ার মধ্যস্থলে অবস্থিত একটি উপত্যকাকে বলা হয়। এখানে সামুদ গোরের বসতি ছিল।

সূরার ওরুতে স্বসূলুলাহ্ (সা)-এর প্রতি মরার কাফিরদের তীর শরুতাও বিরোধিতা বণিত হয়েছিল। এর সাথে সংক্ষেপে তাঁর সাম্ছনার বিষয়বস্তও উল্লেখ করা হয়েছিল। এখন সূরার উপসংহারে উপরোডা শরুতা ও বিরোধিতা সম্পর্কে রসূলুলাহ্ (সা)-এর সাম্ছনার বিস্তারিত বিষয়বস্ত উল্লেখ করা হচ্ছে। বলা হয়েছেঃ

#### অবশিষ্ট তক্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং [হে মুহাম্মদ (সা) আপনি তাদের শঙ্রু তার কারণে দুঃখিত হবেন না। কেননা এক দিন এর মীমাংসা হবে। সেদিন হচ্ছে কিয়ামতের দিন, যার আগমন সম্পর্কে আমি আপনাকে বলছি যে,] আমি নাড্ডামণ্ডল এবং এতদুডয়ের মধ্যবর্তী বস্ত-সমূহক্ষে উপকারিতা ছাড়াই হৃষ্টি করিনি. (বরং এই উপকারার্থে হৃষ্টি ফরেছি যে, এগুলোকে দেখে মানুষ বিশ্ব প্রস্টার অন্তিত্ব. একত্ব ও মহত্ত্ব সপ্রমাণ করবে এবং তাঁর বিধি-বিধান পালন করবে। পক্ষান্তরে এ প্রমাণ প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পরও যারা এরাপ করবে না, তারা শান্তিপ্রাপ্ত হবে।) এবং (দুনিয়াতে সম্পূর্ণ শান্তি হয় না। কাজেই অন্য কোথাও হওয়া উচিত। এর জন্য কিয়ামত নির্দিন্ট রয়েছে। সুতরাং) অবশ্যই কিয়া-মত আগমন করবে। (সেখানে স্বাইকে ডোগানো হবে। অতএব আপনি মোটেই দুঃখিত হবেন না, বরং) উত্তম পন্থায় (তাদের অনাচার) মার্জনা কর্বন। ( মার্জনার উদ্দেশ্য এই যে, এ চিন্তায় পড়বেন না এবং এ ব্যাপারে ভাববেন না। উত্তম পন্থা এই যে, অভি-যোগও করবেন না। কেননা) নিশ্চয় আপনার পালনকর্তা ( যেহেডু ) মহান শ্র্ল্টা, ( এ থেকে প্রমাণিত হয় যে ) তিনি অত্যন্ত জানী ( ও। স্বার্য্ত অবন্থা তিনি জানেন---আপনার স্বরের এবং তাদের অনাচার উডিয়টিই। আর ওদের নিকট থেকে পূর্ণ প্রতিশোধ গ্রহণ করবেন।)

يْبِعَامِتْنَ الْمُنْثَانِيٰ وَالْقُذْ إِنَّ إِلَّا نتاية أزواجًا مِّنْهُمُوَلَا وَقُلْ إِنِّي أَنَّا النَّذِي يُرًا ی 💮 الْمُقْنَشِمِيْنَ أَنْ الَّذِينَ جَعَلُوا الْقُرْأَنَ عِضِ بُنَ ﴿ عَتَّمًا كَا نُوْا بَغْهَ لُونَ @ فَا لُمُشْرِكِيْنَ ﴿ اِنَّاكَفَيْنِكَ

مانتوالق ۲ وَاعْبُلُ رَبَّكَ حَتَّى يَ

(৮৭) আমি আপনাকে সাতটি বার বার পঠিতব্য আয়াত এবং মহান কোরজান দিয়েছি। (৮৮) আপনি চক্ষু তুলে ঐ বস্তুর প্রতি দেখবেন না, যা আমি তাদের মধ্যে কয়েক প্রকার লোককে ভোগ করার জন্য দিয়েছি, তাদের জন্য চিন্তিত হবেন না আর ইমানদারদের জন্য খীয় বাহু নত করুন। (৮৯) আর বলুন ঃ আমি প্রকাশ্য ভয় প্রদর্শক। (৯০) যেমন জামি নাযিল করেছি যারা বিভিন্ন মতে বিস্তুক্ত তাদের উপর। (৯১) যারা কোরজানকে খণ্ড খণ্ড করেছে। (৯২) অণ্ডএব জাপনার পালনকর্তার কসম, আমি জবশ্যই ওদের সবাইকে জিন্ডাসাবাদ করব (৯৩) ওদের কাজকর্ম সম্পর্কে। (৯৪) জতএব আপনি প্রকাশ্যে ওনিয়ে দিন যা জাপনাকে আদেশ করা হয় এবং মুশরিকদের পরওয়া করবেন না। (৯৫) বিদ্রু পকারীদের জন্য আমি আপনার পক্ষ থেকে যথেল্ট। (৯৬) যারা আল্লাহ্র সাথে জন্য উপাস্য সাব্যস্ত করে। অতএব অতিসন্থর তারা জেনে নেবে। (৯৭) আমি জানি যে, আপনি তাদের কথাবার্তায় হতোদ্যম হয়ে পড়েন। (৯৮) জতএব আগনি পালনকর্তার সৌন্দর্য গ্যরণ করুন এবং সিজদাকারীদের অন্তের্ডু ব্যে হেয়ে মান। (৯৯) এবং পালনকর্তার ইবাদত করুন, যে পর্যন্ত আপনার কাছে নিশ্চিত কথা না আসে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (আপনি তাদের ব্যবহার দেখবেন না। কারণ, তা দুঃখের কারণ হয়। থায়ার ব্যবহার আপনার সাথে দেখুন বে, আমার পক্ষ থেকে আপনার প্রতি কিরপ রুপা ও অনুকম্পা হয়েছে। সেমতে) আমি আপনাকে (একটি বিরাট নিয়ামত অর্থাৎ) সাতটি আয়াত দিয়েছি, বা (নামায়ে) বার বার আরত্তি করা হয় এবং (তা মহান বিষয়বস্ত সম্বলিত হওয়ার কারণে এ দেওয়াকে এরাপ বলা যেতে পারে বে,) মহান কোরআন দিয়েছি। (এখানে সুরা ফাতিহা বোঝানো হয়েছে। একটি মহান সূরা হওয়ার কারণে এর নাম উম্মুল কোরআনও অর্থাৎ কোরআনের মূল। সুতরাং এই নিয়ামত ও নিয়ামতদাতার প্রতি দুল্টি রাখুন. যাতে আপনার অন্তর প্রফুল্ল ও প্রশান্ত হয়। তাদের শল্লু তা ও বিরোধিতার প্রতি দুল্টি রাখুন. যাতে আপনার অন্তর প্রফুল্ল ও প্রশান্ত হয়। তাদের শল্লু তা ও বিরোধিতার প্রতি দুল্টে আবনে না এবং) আপনি চক্ষু তুলেও ঐ বস্তর প্রতি দেখবেন না (না আফ্রসোসের দুল্টিতে এবং না অসন্ত-ল্টির দ্লিটতে) যা আমি বিভিন্ন প্রকার কাফিরদেরকে (যেমন ইহলী, খৃস্টান, অপ্নিপূজারী ও যুশরিকদেরকে) ডোগ করার জন্য দিয়ে রেখেছি (এবং অতিশীঘু তাদের হাত হাড়া হয়ে যাব) এবং তাদের (কুফুরী অবন্থার) কারণে (মোটেই) চিন্তা করবেন না। (অসন্তল্টির দৃষ্টিতে দেখার অর্থ এই যে, তারা আল্লাহ্র দুশমন বিধায় 'বুগ্য ফিল্লাহ্' বশত রাগান্বিত হওরা যে, এরাপ নিয়ামত তাদের কাছে না থাকলে ডাল হত। এর জওয়াবের প্রতি 🕻 🤐 🛶 বাক্যে ইঙ্গিত রয়েছে যে, এটা কোন বিরাট ধনসম্পদ নয় যে, তাদের কাছে নাথাকলে ডাল হত। এটা তো ধ্বংসশীল সম্পদ, অতি শুন্ত হাত ছাড়া হয়ে যাবে। আফসোসের দুন্টিতে দেখার অর্থ এই যে, আফসোস, এসব বস্তু তাদের ঈমানের পথে বাধা হয়ে রয়েছে। अ अत उँडत الا تَحْزَن এগুলো না ধাকলে সঙ্জবত তারা বিশ্বাস স্থাপন করত। রয়েছে। এর ব্যাখ্যা এই যে, শরুতা এদের রভাবধর্ম। এদের কাছ থেকে কোন আশাই করা শ্বায় না। আশার বিপরীত হলে চিন্তা করা হয়। স্বখন আশাই নেই, তখন চিন্তা অনর্থক। আপনার পক্ষ থেকে রোড-লালসার দৃষ্টিতে দেখার তো সম্ভাবনা নেই । মোটকথা, আপনি কোন দিক দিয়েই এ কাফিরদের চিন্তা-ভাবনায় পড়বেন না ) এবং মুসলমানদের সাথে সদয় ব্যবহার করুন। ( অর্থাৎ কল্যাণ চিস্তাও দয়ার জন্য মুসলমানরা যথেল্ট। এতে তাদের উপকারও রয়েছে ) এবং ( কাফিরদের জন্য কল্যাণ চিন্তা করে মেহেতু কোন ফল পাওয়া **যাবে না, তাই তাদের প্রতি জক্ষেপও করবেন না।** তবে প্রচার কাজ আপনার মহান দায়িত্ব। 🛛 এ দায়িত্ব পালন করতে থাকুন এবং এতটুকু ) বলে দিন ঃ আমি ( তোমাদের আল্লা– হ্র আযাবের) সুম্পল্ট ভীতিপ্রদর্শক। (এবং আমি আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে একথা তোমাদের কাছে পৌছিয়ে দিচ্ছিখে, আমার পয়গম্বরযে আখাবের ডয় দেখান, আমিকোন সময় তোমাদের উপর তা অবশ্যই নাযিল করব ) যেমন আমি ( এই আষাব ) তাদের ওপর (বিভিন্ন সময়ে) নাযিল করেছি, খারা ( আল্লাহ্র বিধি-বিধান কে ) ভাগ-বাটোয়ারা করে রেখেছিল অর্থাৎ ঐশীগ্রন্থের বিভিন্ন অংশ ছির করেছিল ( তগ্মধ্যে যে অংশ মজিমাফিক হত তা মেনে নিত এবং যে অংশ মজির খিলাফ হত, তা অন্বীকার করত। এখানে পূর্ববর্তী ইহুদী ও খৃস্টানদেরকে বোঝানো হয়েছে। পয়গম্বরগণের বিরোধিতার কারণে তাদে<mark>র উপর</mark> বিভিন্ন আষাব অবতরণ ----যেমন আরুতি পরিবর্তন করে বানর ওশূকরে পরিণত করা, জেল, হত্যা ইত্যাদি সুবিদিত ছিল । উদ্দেশ্য এই যে, আষাব নাৰিল হওয়া অসভব নয়। পূর্বেও নারিল হয়েছে। তোমাদের উপরেও নাহিল হয়ে গেলে তাতে আশ্চর্যের কি আছে— দুনিয়াতে হোক কিংবা পরকালে । উপরোজ বজব্য থেকে জানা গেল যে, পূর্ববতীরা পয়গম্বর-গণের বিরোধিতার কারণে খেমন আয়াবের যোগ্য হয়েছিল, তেমনি বর্তমান লোকেরাও আহাবের যোগ্য হয়ে গেছে।) অতএব [হে মুহাম্মদ (সা)] আপনার পালনকর্তার (অর্থাৎ আমার নিজের ) কসম, আমি সবাই ( পূর্ববর্তী ও পরবর্তী )-কে তাদের কাজকর্ম সম্পর্কে (কিয়ামতের দিন) অবশ্যই জিন্ডাসাবাদ করব ( অতঃপর প্রত্যেককে তার উপযুক্ত শান্তি দেব। ) মোটকথা, আপনাকে স্বে বিষয়ের ( অর্থাৎ যে বিষয় পৌঁছানোর ) আদেশ দেওয়া হয়েছে, তা পরিষ্ণার করে শুনিয়ে দিন এবং (খদি তারা না মানে, তবে) মুশরিকদের (এ জবাধ্যতার মোটেই) পরওয়া করবেন না ( অর্থাৎ দুঃখ করবেন না, ষেমন পূর্বে বলা হয়েছে

لاَ تَحْزَن

এবং স্বাভাবিকভাবে ভীত হবেন নামে, শহুরা সংখ্যায় অনেক।

কেননা) এরা যারা (আপনার ও আরাহ্র দুশমন; অতএব আপনার সাথে) বিদুপ করে (এবং) আরাহ্ তা আলার সাথে অন্য উপাস্য শরীক করে, তাদের (অনিল্ট ও পীড়ন) থেকে আপনার জন্য (অর্থাৎ আপনাকে নিরাপদ রাখার জন্য এবং তাদের কাছ থেকে প্রতিশোধ নেওয়ার জন্য) আমিই যথেল্ট। অতএব তারা অতিসত্বর জানতে পারবে (যে, বিদূপ ও শিরকের কি পরিণাম হয়। মোটকথা, আমি যখন ষথেল্ট তখন ডয় কিসের ?) এবং নিশ্চয় আমি জানি যে, তারা যেসব (কুফুরী ও বিদ্রুপের) কথাবার্তা বলে, তাতে আপনার মন ছোট হয়ে যায়। (এটা আডাবিক) অতএব (এর প্রতিকার এই যে, ) আপনি পালনকর্তার তসবীহ্ ও প্রশংসা পাঠ করতে থাকুন, নামায় আদায়কারীদের মধ্যে থাকুন এবং আপন পালনকর্তার ইবাদতে লেগে থাকুন, যে পর্যন্ত (এ অবস্থার মধ্যেই) আপনার মৃত্যু না এসে যায়। (অর্থাৎ মৃত্যু পর্যন্ত যিকর ও ইবাদতে মশগুল থাকুন। কেননা আরাহ্র যিকির ও ইবাদতে পরকালের সওয়াব তো পাওয়াই যায়, এর ফলে দুনিয়ার কল্ট, চিন্তা এবং বিপদাপদও লাঘব হয়ে যায়।)

## আনুষলিক জাতব্য বিষয়

সূরা ফাতিহা সমগ্র কোরআনের মূল অংশ ও সারমর্ম ঃ আলোচ্য আয়াতসমূহে সূরা ফাতিহাকে 'মহান কোরআন' বলার মধ্যে ইলিত রয়েছে যে, সূরা ফাতিহা এক দিক দিয়ে সমগ্র কোরআন । কেননা, ইসলামের সব মূলনীতি এতে ব্যক্ত হয়েছে।

হাশরে কি সম্পর্কে জিজাসাবাদ হবে ? ঃ উল্লিখিত আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা নিজ পবিদ্র সন্তার কসম খেয়ে বলেছেন যে, সকল পূর্ববর্তী ও পরবর্তী লোককে অবশ্যই জিজাসাবাদ করা হবে।

সাহাবায়ে কিরাম রস্লুল্লাহ (সা)-কে প্রশ্ন করলেন যে, এই জিভাসাবাদ কি বিষয় সম্পর্কে হবে? তিনি বললেন ঃ লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্র উক্তি সম্পর্কে। তফসীর কুরতুবীডে এই রেওয়ায়েত বর্ণনা করে বলা হয়েছে ঃ আমাদের মতে এর অর্থ অঙ্গীকারকে কার্য-ক্ষেল্লে পূর্ণ করা, যার শিরোনাম হচ্ছে 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্।' শুধু মৌখিক উচ্চারণ উদ্দেশ্য নয়। কেননা মৌখিক খ্রীকারোক্তি তো মুনাফিকরাও করত। হুষরত হাসান বসরী (রহ) বলেন, ঈমান কোন বিশেষ বেশন্ড্যা ও আকার-আরুতি ধারণ করা দারা এবং ধর্ম শুধু কামনা দারা গঠিত হয় না। বরং ঐ বিশ্বাসকে ঈমান বলা হয়, খা অন্তরের অন্তঃছলে আসন লাভ করে এবং কর্ম তার সত্যায়ন করে; যেমন যায়েদ ইবনে আরকাম বর্ণিত এক হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন, যে ব্যক্তি আন্তরিকতা সহকারে 'লা-ইলাহা ইল্লাল্লাহ্ ' উচ্চারণ করবে, সে অবশ্যই জান্নাতে যাবে। সাহাবাগ্নে কিরাম জিন্তাসা করলেন ঃ ইয়া রাস্লুল্লাহ্ এ বাক্যে আন্তরিকতার অর্থ কি? তিনি বললেন ঃ খখন এ বাক্য মানুষকে আল্লাহ্র হারাম ও অবৈধ কর্মথেকে বিরত রাখবে, তখন ডা আন্তরিকতা সহকারে হবে।---( ক্লুরতুবী)

গ্রচারকার্যে সাধ্যানুযায়ী ক্রমোল্লতি ঃ

000

ه--- . فَا صَدْع بِهَا تَوْ مَر

আয়াত নামিল হওয়ার পূর্বে রস্লুল্লাহ (সা) ও সাহাবায়ে কিরাম গোপনে গোপনে ইবাদত ও তিলাওয়াত করতেন এবং প্রচারকর্মও সংগোপনে একজন দুইজনের মধ্যে চালু ছিল। কেননা খোলাখুলি প্রচারকার্যে কাফিরদের পক্ষ থেকে উৎপীড়নের আশংকা ছিল। এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ঠাট্টা-বিদ্রুপকারী ও উৎপীড়নকারী কাফিরদের উৎপীড়ন থেকে নিরাপদ রাখার দায়িত্ব নিজেগ্রহণ করেছেন। তাই তখন থেকে নিশ্চিষ্তে প্রকাশ্যভাবে তিলাওয়াত, ইবাদত ও প্রচারকার্য গুরু হয়।

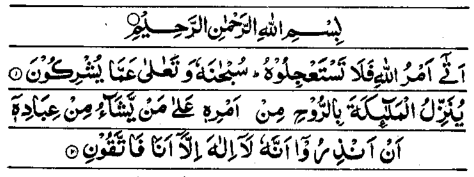
নেতা ছিল পাঁচ ব্যক্তি : আস ইবনে ওয়ায়েল, আসওয়াদ ইবনে মুডালিব, আসওয়াদ ইবনে আবদে এয়াঙস, ওলীদ ইবনে মুগীরা এবং হারিস ইবনে মুডালিব, আসওয়াদ ইবনে আবদে এয়াঙস, ওলীদ ইবনে মুগীরা এবং হারিস ইবনে তালাতিলা। এই পাঁচ-জনই অলৌকিকডাবে একই সময়ে হষরত জিবরাঈলের হস্তক্ষেপে মৃত্যুবরণ করে। এ ঘটনা থেকে প্রচার ও দাওয়াতের ক্ষেৱে এই নীতি জানা গেল যে, যে ক্ষেৱে প্রকাশ্যভাবে সত্যকথা বললে কোন উপকার আশা করা যায় না, পরন্ত বজার ক্ষতিগ্রন্ত হওয়ার আশংকা থাকে, সেখানে গেপেনে সত্য প্রচার করাও দুরস্ত ওবৈধ। তবে হখন প্রকাশ্যভাবে বলার শক্তি অজিত হয়, তখন প্রকাশ্যভাবেই বলা উচিত।

শরুর উৎপীড়নের কারণে মন ছোট হওয়ার প্রতিকার ঃ وَلَقَدْ نُعلم

আয়াত থেকে জানা গেল মে, কেউ যদি শলুর অন্যায় আচরণে মনে কণ্ট পায় এবং হতোদ্যম হয়ে পড়ে, তবে এর আত্মিক প্রতিকার হচ্ছে আল্লাহ্ তা'আলার তসবীহ্ ও ইবাদতে মশগুল হয়ে যাওয়া। আল্লাহ্ স্বয়ং তার কণ্ট দূর করে দেবেন।

# স ুৱ। নাহ ল

মক্লায় অথতীৰ্ণ, ১২৮ আয়াত, ১৬ ৰুকু



পরম করুণাময় ও দয়ার আল্লাহর নামে ওরু

(১) আল্লাহ্র নির্দেশ এসে গেছে। অতএব এর জন্য তাড়াহুড়া করো না। ওরা যেসহ শরীক সাব্যস্ত করছে সেসব থেকে তিনি পৰিত্র ও বহু উধ্বে। (২) তিনি ছীয় নির্দেশে ৰান্দাদের মধ্যে যার কাছে ইচ্ছা, নির্দেশসহ ফেরেশতাদেরকে এই মর্যে নাষিল করেন যে, হঁশিয়ার করে দাও, আমি ছাড়া কোন উপাস্য নেই। অতএব আমাকে ভয় কর।

## তফসীরের সার-সংক্লেগ

[এ সূরার নাম সূরা নাহ্ল। এরাপ নামকরণের হেতু এই যে, এ সূরায় প্রকৃতির আশ্চর্যজনক কারিগরি বর্ণনা প্রসঙ্গে নাহ্ল অর্থাৎ মধু-মক্ষিকা সম্পর্কে আলোচনা করা হয়েছে। এর অপর নাম সূরা নিআমও ।----( কুরতুবী ) ( নিআম) শব্দটি নিয়ামতের বহবচন। কারণ এ সূরায় বিশেষভাবে আল্লাহ্ তা'আলার মহাম নিয়ামত-সমূহ বণিত হয়েছে । ]

আল্লাহ্ তা'আলার নির্দেশ (অর্থাৎ কাফিরদের শান্তির সময় নিকটে) এসে গেছে। অতএব ডোমরা একে (অবিশ্বাসের ডলিতে) দ্রুত কামনা করোনা। (বরং তওহীদ অবলম্বন কর এবং আল্লাহ্র স্বরাপ শোন যে) তিনি লোকদের শিরক থেকে পবির ও উর্ফো। তিনি ফেরেশতাদেরকে (অর্থাৎ ফেরেশতাদের জাত তথা জিবরাঈলকে) ওহী অর্থাৎ নির্দেশ দিয়ে বান্দাদের মধ্যে বার প্রতি ইচ্ছা, (অর্থাৎ পরগন্বরে প্রতি) নামিল করেন (এবং নির্দেশ এই) যে, লোকদেরকে হঁশিয়ার করে দাও যে, আমি ছাড়া কোন উপাস্য নেই। অতএব আমাকেই ডয় কর। (অর্থাৎ আমার সাথে কাউকে অংশীদার করো না, করলে শস্তি হবে।)

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

এ সুরাকে বিশেষ কোন ভূমিকা ছাড়াই কঠোর শান্তির সতর্কবাণী ও ভয়াবহু শিরো-নামে গুরু করা হয়েছে। এর কারণ ছিল মুশরিকদের এই উল্তি যে, মুহাশ্মদ (সা) আমা-দেরকে কিয়ামত ও আমাবের ভয় দেখায় এবং বলে যে, আক্লাহ্ তা'আলা তাকে জয়ী করা এবং বিরোধীদেরকে শান্তি দেওয়ার ওয়াদা করেছেন। আমাদের তো এরপ কিছু ঘটবে বলে মনে হয় না। এর উত্তরে বলাহয়েছে ঃ আল্লাহ্র নির্দেশ এসে গেছে। তোমরা তাড়া-হড়া করো না।

'আল্লাহ্র নির্দেশ' বলে এখানে এ ওয়াদা বোঝানো হয়েছে, যা আল্লাহ্ তা'আলা রসূল (সা)-এর সাথে করেছেন যে, তাঁর শরুদেরকে পরাভূত করা হবে এবং মুসলমানরা বিজয়, সাহাহ্য ও সম্মান-প্রতিপত্তি লাভ করবে। এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা ভীতিপ্রদ বরে বলে-ছেন যে, আল্লাহ্র নির্দেশ এসে গেছে অর্থাৎ আসার পথেই রয়েছে, যা তোমরা অতিসত্বর দেখে নেবে।

কেউ কেউ বলেন যে, এখানে 'আল্লাহ্র নির্দেশ ' বলে কিয়ামত বোঝানো হয়েছে। এর এসে যাওয়ার অর্থও এই যে, আসা অতি নিকটবতী। সমগ্র জগতের বয়সের দিক দিয়ে দেখলে কিয়ামতের নিকটবর্তী হওয়া কিংবা এসে পৌঁছাও দূরবর্তী বিষয় নয়।

---( বাহরে মুহীত )

পরবর্তী বাকো বলা হয়েছে : আল্লাহ্ তা'আলা শিরক থেকে পবিৱ। এর উদ্দেশ্য এই যে, তারা যে আল্লাহ্ র ওয়াদাকে ল্লান্ত সাব্যস্ত করছে, এটা কুফুরী ও শিরক। আল্লাহ্ তা'আলা এ থেকে পবির।—-( বাহরে-মুহীত )

একটি কঠোর সতর্কবাণীর মাধ্যমে তওঁহীদের দাওয়াত দেওয়া এই আয়াতের সারমর্ম। দিতীয় আয়াতে ইতিহাসগত দলীল দ্বারা তওঁহীদ প্রমাণিত হয়েছে যে, আদম (আ) থেকে ডব্ধ করে শেষ নবী হযরত মুহাম্মদ (সা) পর্যন্ত দুনিয়ার বিভিন্ন ভূখণ্ডে এবং বিভিন্ন সময়ে যে রস্কুলই আগমন করেছেন। তিনি জনসমক্ষে তওঁহীদের বিশ্বাসই পেশ করেছেন। অথচ বাহ্যিক উপায়াদির মাধ্যমে এক জনের অবস্থা ও শিক্ষা অন্য জনের মোটেই জানা ছিল না। চিন্তা করুন কমপক্ষে এক লক্ষ চব্বিশ হাজার মহাপুরুষ, হারা বিভিন্ন সময়ে, বিভিন্ন দেশে এবং বিভিন্ন ভূখণ্ডে জন্মগ্রহণ করেছেন, তাঁরা সবাই মখন একই বিষয়ের প্রবন্ধা, তখন বন্ধাতই মানুষ একথা বুবাতে বাধ্য হয় যে, বিষয়টি রান্ত হতে পারে না। বিশ্বাস হাপনের জন্য এককভাবে এ যুজিটিও কথেচ্ট।

আয়াতে 🗂 শব্দ বলে হয়রত ইবনে আব্বাসের মতে ওহী এবং অন্যান্য তঙ্কসীরবিদের মতে হিদায়েত বোঝানো হয়েছে।----( বাহ্র ) এ আয়াতে তওহীদের

909

ইতিহাসগত প্রমাণ পেশ করার পর পরবর্তী আয়াতসমূহে তওহীদের বিশ্বাসকে যুজি--গৃতডাবে আল্লাহ তা'আলার বিডিয় নিয়ামত বর্ণনা করে প্রমাণ করা হচ্ছে।

خَلَقَ الشَّهٰوٰتِ وَالْأَرْضَ بِٱلْحَقِّ، تَعْلَى عَبَّا يُشْرِكُونَ ۞ خَلَقَ لَفُهُ فَاذًا هُوَخَصِبُهُ مُّجَبُّنُ **دِفْ قَرَّصْنَا فِعُ وَمِنْ** ن⊙وتھ ک ()وجان تسر وَالْعُالَ وَالْ لا تعْلَبُونَ ن

(৩) যিনি যথাবিথি আকাশরাজি ও ভূমগুল সৃষ্টি করেছেন। তারা যাকে শরীক করে তিনি তার বহু উধের্থ (৪) তিনি মানবকে এক ফোঁটা বীর্য থেকে সৃষ্টি করেছেন। এতদসত্ত্বেও সে প্রকাশ্য বিতঙাকারী হয়ে গেছে। (৫) চতুপ্সদ জন্তুকে তিনি সৃষ্টি করেছেন। এতে তোমাদের জন্য শীত বস্তের উপকরণ আছে, আর অর্নেক উপকার হয়েছে এবং কিছু সংখ্যককে তোমরা আহার্যে পরিণত করে থাক। (৬) এদের দ্বারা তোমাদের সম্মান হয়, যখন বিকালে চারণ ভূমি থেকে নিয়ে আস এবং সকালে চারণ ভূমিতে নিয়ে যাও। (৭) এরা তোমাদের বোঝা এমন শহর পর্যন্ত বহন করে নিয়ে যায়, যেখানে তোমরা প্রাল্ডকর পরিশ্রম ব্যতীত পৌছতে পারতে না। নিশ্চয় তোমাদের প্রভু অত্যন্ত দেয়ান্দ্র পর্ম দয়ালু। (৮) তোমাদের আরোহণের জন্য এবং শোভার জন্য তিনি ঘোড়া, থচ্চর ও গাধা সৃষ্টি করেছেন। আর তিনি এমন জিনিস সৃষ্টি করেন, যা তোমরা জান না।

শব্দার্থ : مُعْمَمُ اللَّعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ الْعَامِ

শব্দটি হেঁ এর বহুবচন। এর অর্থ উট, ছাগল, গরু, ইত্যাদি চতুষ্পদ জন্ত----(মুফরাদাত-রাগিব)

لغ له এর অর্থ উত্তাগ ও উত্তাগ লাড করার বন্তু। অর্থাৎ পশম, যম্দ্রারা গরম

বন্ধ তৈরী করা হয়। دو اع খর্ষ্ট খর্ষ্ট رو اع খের্ফ খ্রেছে در اع খ্র্ম্ম খেরে الله খেরে উত্ত। চতুপ্পদ জন্তর সকাল বেলায় চারণ ক্ষেরে গমনকে سراح এবং বিকাল বেলায় গৃহে প্রত্যাবর্তনকে رواح বলা হয়। مَشَلْ لا نَعْمَى اللهُ عَمَا اللهُ مَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا اللهُ عَمَا ا

## তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

(আল্লাহ্ তা'আলা) নডোমগুল ও ভূ-মণ্ডলকে রহস্য সহকারে সৃষ্টি করেছেন। তিনি ওদের শিরক থেকে পবির। তিনি মানুমকে বীর্য থেকে সৃষ্টি করেছেন। অত্যগর সে প্রকাশ্যভাবে (আল্লাহ্র সত্তা ও গুণাবলী সম্পর্কে) তর্ক করতে লাগল। ( অর্থাৎ কিছু মানুষ এমনও হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, আমার পক্ষ থেকে নিয়ামত আর মানুষের পক্ষ থেকে অরুতন্ততা।) এবং তিনিই চতুপ্পদ জন্তু সৃষ্টি করেছেন। এগুলোতে তোমাদের শীতেরও উপকরণ আছে। (জন্তদের পশম ও চামড়া দ্বারা মানুষের পরিধেয় গোশাক এবং কাপড় তৈরী হয়।) এবং তেনিই চতুপ্পদ জন্তু সৃষ্টি করেছেন। এগুলোতে তোমাদের শীতেরও উপকরণ আছে। (জন্তদের পশম ও চামড়া দ্বারা মানুষের পরিধেয় গোশাক এবং কাপড় তৈরী হয়।) এবং আরও অনেক উপকারিতা আছে ( দুধ দোহন, সওয়ারী করা, বোঝা পরি-বহন ইত্যাদি।) এবং এগুলোর মধ্য থেকে (যেগুলো খাওয়ার খোগ্যা, সেগুলোকে) ডক্ষণও কর। এগুলো তোমাদের শোডাও, যধন বিকাল বেলায় ( চারণ ভূমি থেকে গৃহে) আন এবং যধন সকাল বেলায় ( গৃহ থেকে চারণ ভূমিতে) ছেড়ে দাও। এগুলো তোমাদের বোঝাও ( বহন করে,) এমন শহরে নিয়ে খায়, যেখানে তোমরা প্রাণান্তকর পরিশ্রম বাতীত পৌছতে পার না। নিশ্চয় তোমাদের পালনকর্তা অত্যন্ত স্লেহশীল, দয়ালু (ডোমাদের সুখের জন্য তিনি কত কিছু স্থুন্টি করেছেন)। ঘোড়া, খচ্চর ও গাধাও হুন্টি করেছেন, যাতে তোমরা এগুলোয় সওয়ার হও এবং শোডার জন্যও। তিনি এমন এমন বস্ত ( তোমদের মানবাহন ইত্যাদির জন্য) হুন্টি করেনে, যেগুলো তোমাদের জানাও নেই।

# আনুষ্ঠিক ভাতব্য বিষয়

আলোচা আয়াউসমূহে সৃষ্ট জগতের মহান নিদর্শনাবলী দ্বারা তওহীদ সপ্রমাণ করা হয়েছে। সর্বপ্রথম সৃষ্টবস্ত নভোমণ্ডল ও ভূ-মণ্ডলের কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এরপর মানব স্ষ্টির কথা বলা হয়েছে, যার সেবায় আল্লাহ্ তা'আলা সৃষ্ট জগতকে নিয়োজিত করেছেন। মানবের পূচনা থে এক ফোঁটা নিরুষ্ট বীর্ষ থেকে হয়েছে, একথা বর্ণনা করার পর বলা হয়েছে :

এরপর ঐসব বন্তু সৃষ্টি করার কথা বলা হয়েছে, ষেগুলো মানুষের উপকারার্থেই বিশেষভাবে সৃজিত হয়েছে। কোরআন সর্বপ্রথম আরববাসীকেই সদ্বোধন করেছিল। আরবদের জীবিকার প্রধান অবলয়ন ছিল উট, গরু, ছাগল ইত্যাদি গৃহপালিত চতুষ্পদ

- وَ الْأَنْعَامَ خَلَقَهَا

জন্ত। তাই প্রথমে এসবের কথা উল্লেখ করে বলা হয়েছে ঃ

অতঃগর চতুপ্পদ জন্ত দারা মানুষের যেসব উপকার হয়, তন্মধ্যে দু'টি উপকার বিশেষভাবে উল্লেখ করা হয়েছে। এক. در الكم ذاونا ورونا দারা মানুষ বন্ত্র এবং চামড়া দারা পরিধেয় ও টুপী তৈরী করে শীতকালে উত্তাপ হাসিল করে।

দুই. بالما داري بالمان بالم করতে পারে। যতদিন জীবিত থাকে, ততদিন দুধ বারা উৎক্ষ্ট খাদ্য প্রস্তত করে। দুধ, দৈ, মাখন, যি এবং দুগ্ধজাত যাবতীয় খাদ্যদ্রব্য এর অন্তর্জু জা।

অন্যান্য সাধারণ উপকার বোঝার জন্য বলা হয়েছে ، وَمَنْا فَعُ عُلَى জ্বগ্র জেন্ত বলা হয়েছে ، وَمُنْا فَعُ سُعْمَ জন্তগুলোর মাংস, চামড়া, অস্থি ও পশমের মধ্যে আরও অসংখ্য উপকারিতা নিহিত রয়েছে। এ অস্পষ্ট ও সংক্ষিপ্ত বর্ণনার মধ্যে ঐ সব নবাবিষ্ণৃত বস্তুর প্রতিও ইসিত রয়েছে, যেগুলো জৈব উপাদান দ্বারা মানুষের খাদ্য, পোশাক, ঔষধ ও ব্যবহার্য প্রব্যাদি প্রস্তুতের ক্ষেত্রে এ পর্যন্ত আবিষ্ণৃত হয়েছে অথবা ভবিষ্যতে কিয়ামত পর্যন্ত হবে।

অতঃপর চতুষ্পদ জন্তওলোর আরও একটি উপকার আরববাসীদের রুচি অনুযায়ী বর্ণনা করা হয়েছে যে, এগুলো তোমাদের জন্য শোডাও সৌন্দর্যের সামগ্রী; বিশেষত চতুষ্পদ জন্ত যখন বিকালে চারণ ভূমি থেকে গোশালায় প্রত্যাবর্তন করে অথবা সকালে গোশালা থেকে চারণক্ষেত্রে গমন করে। কারণ, তখন চতুষ্পদ জন্ত দ্বারা মালিকদের বিশেষ শান-শওফত ও জাঁকজমক ফুটে উঠে।

পরিশেষে এসব জন্তুর আরও একটি গুরুত্বপূর্ণ উপকার বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, এগুলো তোমাদের ভারী জিনিসপত্র দূর-দূরান্তের শহর পর্যন্ত পৌছে দেয়, যেখানে তোমাদের এবং তোমাদের জিনিসপত্রের পৌছা প্রাণান্তকর পরিশ্রম ব্যতীত সম্ভবগর নয়। উট ও গরু বিশেষভাবে মানুষের এ সেবা বিরাটাকারে সম্পন্ন করে থাকে। আজকাল রেলগাড়ী, ট্রাফ ও উড়োজাহাজের যুগেও মানুষের কাছে এরা উপেক্ষিত নয়। কারণ, এখনও অনেক জায়গা রয়েছে, যেখানে এসব নবাবিষ্ণৃত যানবাহন অকেজো হয়ে পড়ে। এরপ ক্ষেত্রে মানুষ্য বাধ্য হয়ে এসব জন্তুকে কাজে লাগায়।

< <p>এবনার বিদ্যালয় বিদ্যালয় বেঝা বহনের কথা আলোচিত হওয়ার

পর ঐ সব জন্তর কথা প্রসঙ্গত উত্থাপন করা উপযুক্ত মনে হয়েছে, যেগুলো সৃষ্ট হয়েছে সওয়ারী ও-বোঝা বহনের উদ্দেশ্যে। এদের দুধ ও গোশ্তের সাথে মানুষের কোন উপকার সম্পুক্ত নয়। কেননা বিভিন্ন চারিগ্রিক রোগের কারণ বিধায় এগুলো শরীয়তের আইনে নিষিদ্ধ। বলা হয়েছে ঃ

খচ্চর ও গাধা সৃষ্টি করেছি, যাতে তোমরা এগুলোডে সওয়ার হও---বোঝা বহনের কথাও প্রসঙ্গত এর মধ্যে এসে গেছে এবং তোমাদের শোডা ও সৌন্দর্যের উপকরণ হওয়াও এগুলোকে সৃষ্টি করার অন্যতম কারণ। এখানে 'শোডা' বলে ঐ শান-শওকত বোঝানো হয়েছে, যা সর্বসাধারণের মধ্যে মালিকদের জন্য বর্তমান থাকে।

কোরজ্ঞানে রেল, মোটর ও বিমানের উল্লেখ : সওয়ারীর তিনটি জন্ত ঘোড়া, খদ্চর ও গাধার কথা বিশেষভাবে বর্ণনা করার পর পরিশেষে অন্যান্য যানবাহন সম্পর্কে ভবিষ্যত

তা'আলা ঐসব বস্ত সৃষ্টি করবেন, যেগুলো তোমরা জান না। এখানে ঐ সব নবাবিষ্কৃত যানবাহন ও গাড়ী বোঝানো হয়েছে, যেগুলোর অস্তিত্ব প্রাচীনকালে ছিল না। যেমন রেল, মটর, বিমান ইত্যাদি; যেগুলো এ পর্যন্ত আবিষ্কৃত হয়েছে, এ ছাড়া ভবিষ্যতে যেসব যানবাহন আবিষ্কৃত হবে, সেগুলোও এর অন্তর্ভু জে। কেননা, প্রকৃতপক্ষে এগুলো সর্বশক্তিমান প্রতাদি; যেগুলোও এর অন্তর্ভু জে। কেননা, প্রকৃতপক্ষে এগুলো সর্বশক্তিমান প্রতাদি আত প্রাচীন ও আধুনিক বিজ্ঞানের কাজ এতটুকুই যে, বিজ্ঞানীরা প্রকৃতি প্রদন্ত জানবুদ্ধির সাহায্যে প্রকৃতির হজিত ধাতব পদার্থসমূহে জোড়াতালি দিয়ে বিভিন্ন কলকন্জা তৈরী করেছে। অতঃপর তাতে প্রকৃতিপ্রদন্ত বায়ু, পানি, অগ্নি ইত্যাদি থেকে বৈদ্যুতিক প্রবাহ হতিট করেছে, কিংবা প্রকৃতি প্রদন্ত খনি থেকে পেট্রোল বের করে এসব যানবাহনে ব্যবহার করেছে। প্রাচীন ও আধুনিক বিজ্ঞান একজোট হয়েও কোন লোহা, পিতল হতিট করতে পারে না এবং এলুমিনিয়াম জাতীয় কোন হালকা ধাতৃ তৈরী করতে পারে না। এমনিডাবে বায়ু ও পানি হতিট করাও তার সাধ্যাতীত। প্রকৃতির হজিত শক্তিসমূহের ব্যবহার শিক্ষা ক্রাই তার একমায় কাজ। জগতের যাবতীয় আবিষ্ণার এ ব্যবহারেরই বিস্তারিত বিবরণ। তাই সামান্য চিণ্ডা করলেই একথা স্বীকার করা ছাড়া গত্যন্তর থাকে না যে, যাবতীয় নতুন আবিষ্ণার পরম হতিটকতা আক্সাহ তা'আলারই হস্টি ।

এখানে বিশেষভাবে প্রণিধানমোগ্য বিষয় এই যে, পূর্বোরিখিত সব বস্তর সৃষ্টির ক্ষেয়ে অতীত পদবাচ্য ব্যবহার করে خلن বলা হয়েছে এবং প্রসিদ্ধ যানবাযন উল্লেখ করার পর ভবিষ্যত পদবাচ্য ব্যবহার করে بخلن বলা হয়েছে। এ পরিবর্তন থেকে ফুটে উঠেছে যে, এ শব্দটি ঐসব খানবাহন সম্পক্তিত যেঙলো এখন পর্যন্ত অন্তিত্ব লাভ কারেনি এবং আল্লাহ্ তা'আলা জানেন যে, ভবিষ্যতে কি কি যানবাহন সৃষ্টি করতে হবে। এ সংক্ষিপ্ত বাক্যে তিনি সেগুলো উল্লেখ করে দিয়েছেন।

ভবিষ্যতে যেসব যানবাহন আবিষ্ণৃত হবে আল্লাহ্ তা'আলা আয়াতে সেওলোর নামও উল্লেখ করতে পারতেন। কিন্তু তখনকার দিনে যদি রেল, মটর, বিমান ইত্যাদি শব্দ উল্লেখও করতেন, তবে তাতে সম্বোধিতদের মন্তিষ্ণের পক্ষে হতবুদ্ধিতা হাড়া কোন লাভ হত না। কেননা তখন এমন জিনিসের কল্পনা করাও মানুষের জন্য সহজ ছিল না। উপরোক্ত যানবাহন বোঝানোর জন্য এসব শব্দ তখন কোথাও ব্যবহৃত হত না। ফলে এগুলোর কোন অর্থই বোঝা যেত না।

আমার শ্রদ্ধের পিতা হযরত মাওলানা মুহাম্মদ ইয়াসীন সাহেবের মুখে ওনেছি হ্যরত মাওলানা মুহাম্মদ ইয়াকুব সাহেব নানুতুভী (র) বলতেন ঃ কোরআন পাকে রেলের উল্লেখ রয়েছে। তিনি এর প্রমাণ হিসাবে আলোচ্য আয়াতটি পেশ করতেন। তখন পর্যন্ত মোটর গাড়ীর ব্যাপক প্রচলন ছিল না এবং বিমান আবিষ্ণৃতই হয়নি। তাই তিনি **ও**ধু রেলের কথাই বলতেন।

মাস জালা: কোরআন পাক প্রথমে 💦 অর্থাৎ উট, গরু-ছাগল ইত্যাদির কথা উল্লেখ করেছে এবং এদের উগকারিতাসমূহের মধ্যে মাংস ডক্ষণক্ষেও একটি শুরুত্বপূর্ণ উপ-والحيل والهفال

কারিতা সাব্যস্ত করেছে । এরপর পৃথকডাবে বলেছে ঃ

একন্ট্র এবং এসবের দারা শোভা অর্জনের এবং এসবের দারা শোভা অর্জনের এক্স

কথা তো উল্লেখ হয়েছে ; কিন্তু গোশৃত ডক্ষণের কথা বলা হয়নি। এতে প্রমাণ পাওয়া যায় যে, ঘোড়া, খচ্চর ও গাধার গোশ্ত হালাল নয়। খচ্চর ও গাধার গোশ্ত যে হারাম, এ বিষয়ে জমহর ফিকাহ্বিদগণ একমত । একটি খতয় হাদীসে এখলোর অবৈধতা পরিষ্ণার ভাষায় বণিত হয়েছে ; কিন্তু ঘোড়ার ব্যাপারে দু'টি পরস্পর বিরোধী হাদীস বণিত আছে। একটি দ্বারা হালাল ও অপরটি দ্বারা হারাম হওয়া বোঝা যায়। একারণেই এ ব্যাপারে ফিকাহ-বিদগণের উস্তি বিভিন্ন রূপ হয়ে গেছে। কারও মতে হালাল এবং কারও মতে হারাম। ইমাম আষম আবৃ হানীফা (র) এই পরস্পরবিরোধী প্রমাণের কারণে ঘোড়ার মাংসকে

গাধা ও খচ্চরের মাংসের অনুরাপ হারাম বলেন নি কিন্তু মাকরাহ বলেছেন। ---( আহ্কামুল কোরআন—জাসসাস )

মাস'জালাঃ এ আয়াত থেকে সৌন্দর্য ও শোডার বৈধতা জানা যায় যদিও গর্ব ও অহংকার করা হারাম। পার্থক্য এই যে, শোডা ও সৌন্দর্যের সারমর্ম হচ্ছে মনের খুশী অথবা আ**রাহ্র নিয়ামত প্রকাশ করা। এতে সংশ্লিষ্ট ব্য**ক্তি মনে মনে নিজেকে নিয়ামতের যোগ্য হকদার মনে করে না এবং অপরকেও নিরুণ্ট ভান করে না ; বরং তাঁর দৃষ্টিতে একথাই থাকে যে, এটা আক্সাহ্র নিয়ামত। পক্ষান্তরে গর্ব ও অহংকারের মধ্যে নিজেকে নিয়ামতের

যোগ্য হকদার গণ্য করা হয় এবং অপরকে নিকৃষ্ট জান করা---এটা হারাম । ----( বয়ানুল কোরআন )

وَعَلَى اللهِ فَصْدُ السَّبِينِ وَمِنْهَا جَابِرُ ۖ وَلَوْ شَاءَ لَهُلْ كُمُ

(৯) সরল পথ আল্লাহ্ পর্যন্ত পৌঁছে এবং পথণ্ডলোর মধ্যে কিছু বব্রু পথণ্ড রয়েছে। তিনি ইচ্ছা ক্ষরনে তোমাদের সবাইকে সৎ পথে পরিচালিত করতে পারতেন ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

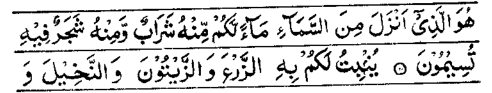
এবং (পূর্বাপর প্রমাণাদি দারা ধর্মের যে) সরল পথ প্রমাণিত হয়, তা বিশেষ করে আল্লাহ্ পর্যন্ত পৌঁছে এবং কিছু (যেগুলো ধর্মের বিপরীত) বরু পথও আছে (যে, এগুলো দিয়ে আল্লাহ্ পর্যন্ত পৌঁছা সম্ভবপর নয়। অতএব কেউ কেউ সরল পথে চলে এবং কেউ কেউ বরু পথে।) এবং যদি আল্লাহ্ চাইতেন, তবে তোমাদের সবাইকে (মন্যিরে) মকসুদে পর্যন্ত পৌঁছে দিতেন। (কিন্তু তিনি তাকেই পৌঁছান, যে সরল পথ আন্বেমণ করে المُوَدِ يَنُوَ مُوَدَ اللَّهُ وَ يَنُو مُوَا وَ يُوَا الْمُوَا وَ يَعْلَى اللَّهُ وَ يَعْلَى اللَّهُ مُوَا الْمُوَا الْمُوَا الْحَرَّ الْحَرَّ الْمُوَا الْحَرَّ مُوَا الْمُوَا الْمَوَا الْمُوَا الْمُوا الْمُوا الْمُوا الْمُوا الْمُوَا الْمُوَا الْمُوا الْ

#### আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা'আলার মহান অবদানসমূহ উল্লেখ করে তও-হীদের প্রমাণালি সমিবেশিত করা হয়েছে। পরবর্তী আয়াতসমূহেও এসব নিয়ামত বণিত হয়েছে। মাঝখানে এ আয়াতটি 'মধ্যবর্তী বাক্য' হিসাবে এনে ব্যক্ত করা হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা পূর্ব ওয়াদার কারণে মানুযের জন্য সরল পথ প্রতিভাত করার দায়িত্ব নিজে গ্রহণ করেছেন। এ পথ সোজা আল্লাহ্ পর্যন্ত পৌঁছবে। এ কারণেই আল্লাহ্র অবদানসমূহ পেশ করে আল্লাহ্র অন্তিত্ব ও তওহীদের প্রমাণাদি সমিবেশিত করা হচ্ছে।

কিন্তু এর বিপরীতে কিছুসংখ্যক লোক অন্যান্য বব্রু পথও অবলম্বন করে রেখেছে। তারা এসব সুস্পচ্ট আয়াত ও প্রমাণ দ্বারা উপকার লাড করে না ; বরং পথড়চ্টতার আবর্তে ঘোরাফেরা করে।

এরপর বলা হয়েছে ঃ যদি আল্লাহ্ চাইতেন তবে সবাইকে সরল পথে চলতে বাধ্য করতে পারতেন ; কিন্তু রহস্য ও যৌজি দেতার তাগিদ ছিল এই যে, জোরজবরদন্ডি না করে উভয় প্রকার পথই সামনে উন্মুক্ত করে দেওয়া, অতঃপর যে যে পথে চলতে চায় চলুক। সরল পথ আল্লাহ্ ও জান্নাত পর্যন্ত পৌঁছাবে এবং বক্র পথ জাহায়ামে নিয়ে যাবে। এখন মানুষকে তিনি ক্ষমতা দিয়ে দিয়েছেন যে, স্বেচ্ছায় যে পথ ইচ্ছা, সে তা বেছে নিতে পারে।



৩১২

সুরা নাহল

203 12 ىتكُوْنَ@

(১০) তিনি তোমাদের জন্য আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেছেন। এই পানি থেকে তোমরা পান কর এবং এ থেকেই উদ্ভিদ উৎপন্ন হয়, যাতে তোমরা পণ্ড চারণ কর। (১১) এ পানি দ্বারা তোমাদের জন্য উৎপাদন করেন ফসল, যয়তুন, খেজুর আজুর ও সর্বপ্রকার ফল। নিশ্চয় এতে চিন্তাশীলদের জন্য নিদর্শন রয়েছে। (১২) তিনিই তোমাদের কাজে নিয়োজিত করেছেন রাগ্রি, দিন, সূর্য এবং চন্দ্রকে। তারকাসমূহ তাঁরই বিধানে কর্মে ্রিশ্চয়ই এতে বোধশক্তিসম্পন্নদের জন্য নিদর্শনাবলী রয়েছে। নিয়োজিত রয়েছে। (১৩) তোমাদের জন্য পৃথিবীতে যে সব রঙ-বেরঙের বন্তু ছড়িয়ে দিয়েছেন, সেগুলোতে নিদর্শন রয়েছে তাদের জন্য যারা চিন্তাভাবনা করে। (১৪) তিনিই কাজে লাগিয়ে দিয়েছেন সমূচকে, যাতে তা থেকে তোমরা তাজা মাংস খেতে পার এবং তা থেকে বের করতে পার পরিধেয় অলংকার। তুমি তাতে জলয।নসমূহকে পানি চিরে চলতে দেখবে এবং যাতে তোমরা আলাহর রুপা অদেবষণ কর এবং যাতে তার অনুগ্রহ স্বীকার কর । (১৫) এবং তিনি পৃথিবীর উপর বোঝা রেখেছেন যে, কখনো যেন তা তোমাদেরকে নিয়ে হেলে-দুলে না পড়ে এবং নদী ও পথ তৈরী করেছেন, যাতে তোমরা পথ প্রদশিত হও। (১৬) এবং তিনি পথনির্ণয়ক বহু চিহ্নু সুটিট করেছেন, এবং তারকা দ্বারাও মানুষ পথের নির্দেশ পায়।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

তিনি (আক্লাহ্) এমন, যিনি তোমাদের (উপকারের) জন্য আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেছেন, যা থেকে তোমরা পান কর এবং যম্দ্রারা রক্ষ ( উৎপন্ন ) হয়, যার মধ্যে তোমরা (গৃহপালিত জন্তদেরকে ) চরাও (এবং) এই পনি ছারা তোমাদের (উপকারের) জন্য ফসল যয়তুন, খেজুর, আঙ্গুর ও প্রত্যেক ফল (মাটি থেকে) উৎপাদন করেন। নিশ্চয় এতে (অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয়ের মধ্যে) চিন্তাশীলদের জনা (তওহীদের) প্রমাণ (বিদ্যমান) আছে এবং তিনি (আল্লাহ্) তোমাদের (উপকারের) জন্য রাল্ল, দিবস, সূর্য ও চন্দ্রকে (স্বীয় কুদরতের) অনুবর্তী করেছেন এবং (এমনিডাবে অন্যান্য) তারকারাজি (ও) তাঁর নির্দেশে ( কুদরতের ) অনুবর্তী। নিশ্চয় এতে ( অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয়েও ) বুদ্ধি-মানদের জন্য (তওহীদের) কতিপয় প্রমাণ (বিদ্যমান) রয়েছে এবং (এমনিডাবে) ঐসব বস্তকেও ( কুদরতের ) অনুবর্তী করেছেন, যেগুলোকে তোমাদের ( উপকারার্থে ) বিভিন্ন প্রকারে (অর্থাৎ জাতে, শ্রেণীতে ও রকমে) হৃষ্টি করেছেন (সব জন্ত, উদ্ভিদ, জড়পদার্থ একাক ও মিশ্রিত বস্তু এর অন্তর্ভুক্ত হয়ে গেছে)। নিশ্চয় এতে (অর্থাৎ উল্লিখিত বিষয়েও) সমঝদারদের জন্য (তওহীদের) প্রমাণ (বিদ্যমান) রয়েছে। এবং তিনি ( আল্লাহ্ ) এমন যে, তিনি সমুদ্রকে ( -ও কুদরতের ) অনুবর্তী করেছেন, যাতে এ থেকে তাজা তাজা গোশত (অর্থাৎ মাছ শিকার করে) খাও এবং (যাতে) এ থেকে (মোতির) জলংকার বের কর, যা তোমরা (নারী-পুরুষ সবাই) পরিধান কর এবং (হে সম্বোধিত ব্যক্তি, সমুদ্রের আরও একটি উপকার এই যে ) তুমি নৌকাসমূহকে ( ছোট কিংবা বড় জাহাজ হোক) এতে (অর্থাৎ সমুদ্রে) পানি চিরেচনে যেতে দেখ এবং (এ ছাড়া সমুদ্রকে এজন্য কুদরতের অনুবর্তী করেছেন ) যাতে তোমরা (এতে পণ্যদ্রব্য নিয়ে সফর কর এবং এর মাধ্যমে) আল্লাহ্র দেওরা রুষী অদেবষণ কর এবং যাতে (এসব উপকার দেখে তাঁর ) রুতজ্ঞতা প্রকাশ কর। তিনি পৃথিবীতে পাহাড় স্থাপন করেছেন, যাতে তা ( অর্থাৎ পৃথিবী ) তোমাদেরকে নিয়ে আন্দোলিত ( ও টলটলায়মান ) না হয় এবং তিনি (ছোট ছোট) নদী ও পথ তৈরী করেছেন, যাতে (এসব পথের সাহায্যে) মন্থিলে মকসুদ পর্যন্ত পৌছতে পার এবং (পথের পরিচয়ের জন্য) বহু চিহ্নু রেখেছেন (যেমন পাহাড়, র্ক্ষ, দালান-কোঠা ইত্যাদি। এঙলো দ্বারা রাস্তা চেনা যায়। নতুবা ভূপ্ঠ যদি একইরাপ সমতল হত তবে পথ চিনা কিছুতেই সন্তবপর হত না। ) এবং তারকারাজি দ্বারাও মানুষ রান্তার পরিচয় লাভ করে। ( এটা বর্ণনাসাপেক্ষ ও অজানা নয় )।

আনুষরিক ডাতব্য বিষয়

শব্দটি প্রায়ই রক্ষের অর্থে ব্যবহাত হয়, যা কাণ্ডের উপর দণ্ডায়মান থাকে। কোন কোন সময় এমন প্রত্যেক বস্তকেও কলা হয় যা ভূপ্ঠে উৎপন্ন হয়। ঘাস, লতা-পাতা ইত্যাদিও এর অন্তর্ভু জ থাকে। আলোচ্য আয়াতে এ অর্থই বোঝানো হয়েছে। কেননা, এরপরেই জন্তদের চরার কথা বলা হয়েছে।

৩১৪

ঘাসের সাথেই এর বেশীর ভাগ সম্পর্ক 🧳 🦓 শব্দটি উঁনালা থেকে উভূত।

এর অর্থ জন্তুকে চারণক্ষেত্র চরার জন্য ছেড়ে দেওয়া।

فَى ذَلِكَ لَإِنَّ فَعَ اللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ عَلَي

নিয়ামত এবং অভিনব রহঁস্য সহকারে জগৎ সৃল্টির কথা বলা হয়েছে। যারা এ বিষয়ে চিন্তা-ভাবনা করে, তারা এমন সাক্ষ্য-প্রমাণ পায়, যার ফলে আল্লাহ্ তা'আলার তওহীদ যেন মূর্ত হয়ে চোখের সামনে ফুটে ওঠে। এ কারণেই নিয়ামতগুলো উল্লেখ করে বার বার এ বিষয়ের প্রতি হঁশিয়ার করা হয়েছে। এ আয়াতের শেষে বলা হয়েছে যে, এতে চিন্তা-শীলদের জন্য প্রমাণ রয়েছে। জেননা. ফসল ও রক্ষ এবং এ সবের ফল ও ফুলের যে সম্পর্ক আল্লাহ্ তা'আলার কারিগরি ও রহস্যের সাথে রয়েছে তা কিছুটা চিন্তা-ভাবনার দাবী রাখে বৈ কি। মানুষের চিন্তা করা দরকার যে, শস্যকণা কিংবা আঁটি মাটির নিচে ফেলে রাখলে এবং পানি দিলে আপনা-আপনি বিরাট মহীর্নাহে পরিণত হতে পারে না এবং তা থেকে রঙ-বেরঙের ফুল উৎপন্ন হতে পারে না। যা হয়, তাতে কোন রুষক ভূস্বামীর কর্মের দখল নেই। বরং সবই সর্বশক্তিমানের কারিগরি ও রহস্য। এরপর বলা হয়েছে যে, দিবারাত্র ও তারকারাজি আল্লাহ্ তা'আলার নির্দেশের অনুগত হয়ে চলে। শেষে বলা হয়েছে হ

من الك لا يات القوم يعقلون .... من الك لا يات القوم يعقلون

জন্য বছ প্রমাণ রয়েছে। এতে ইঙ্গিত আছে যে, এসব বস্ত যে আলাহ্ তা'আলার নির্দেশের অনুবর্তী, তা বুঝতে তেমন চিন্তা-ভাবনার প্রয়োজন হয় নাঁ। যার সামান্যও বুদ্ধি আছে, সে বুঝে নিতে পারবে। কেননা,উদ্ভিদ ও রক্ষ উৎপাদনের মধ্যে তো কিছু না কিছু মানবীয় কর্মের দখল ছিল, এখানে তাও নেই।

এরপর মাটির অন্যান্য উৎপন্ন ফসলের কথা উল্লেখ করে অবশেষে বলা হয়েছে ঃ

معدر المراجع اللهار المعدر المراجع الليل والنهار معد المعدر المراجع الليل والنهار

যে, এগুলোকে মানুষের কাজে নিয়োজিত করার জন্য খীয় কুদরতের অনুবর্তী করে দিয়েছেন।

রাত্রি মানুষকে আরামের সুযোগ-সুবিধা সরবরাহ করে এবং দিবস তার কাজকর্মের পথ প্রশন্ত করে। এণ্ডলোকে অনুবতী করার অর্থ এরাপ নয় যে, রাত্রি ও দিবস মানুষের নির্দেশ মেনে চলবে ।

مرود الذي ستحر المحرور الذي ستحر المحر المحر

এগুলোতে মানুষের উপকার বর্ণনা করার পর এখন সমুদ্রগর্ভে মানুষের উপকারের জন্য কি কি নিহিত আছে, সেগুলো বর্ণনা করা হচ্ছে, সমুদ্রে মানুষের খাদ্যের চমৎকার ব্যবস্থা করা হয়েছে। এখান থেকে মানুষ মাছের টাটকা গোশত লাভ করে।

আখ্যায়িত করায় ইন্সিত পাওয়া যায় যে, অন্যান্য জীবের ন্যায় মাছকে যবেহ করা শর্ত নয়। এ যেন আপনা-আপনি তৈরী গোশত।

قَسْتَخُرِ جُوا مَنْهُ حَلْيَةً تَلْبُسُو نَهَا --- এটা সমুদের দিতীয় উপকার।

ভুবুরীরা সমুদ্রে ডুব দিয়ে মূল্যবান অলংকার সামগ্রী বের করে আনে। ১৯৫০-এর শান্দিক অর্থ শোভা, সৌন্দর্য। এখানে ঐ রঙ্গরাজি ও মণিমুক্তা বোঝানো হয়েছে, যা সমুদ্র-গর্ভ থেকে নির্গত হয় এবং মহিলারা এর দ্বারা অলংকার তৈরী করে গলায় অথবা অন্যান্য পন্থায় ব্যবহার করে। এ অলংকার মহিলারা পরিধান করে থাকে ; কিন্তু কোরআন পুংলিঙ্গ শব্দ ব্যবহার করে। এ অলংকার মহিলারা পরিধান করে থাকে ; কিন্তু কোরআন পুংলিঙ্গ শব্দ ব্যবহার করে। এ অলংকার মহিলারা পরিধান করে থাকে ; কিন্তু কোরআন পুংলিঙ্গ শব্দ ব্যবহার করে। এ অলংকার মহিলারা পরিধান করে থাকে ; কিন্তু কোরআন পুংলিঙ্গ শব্দ ব্যবহার করে বির্জনের বির্জনের মেছার রাজে ইঞ্চিত আছে যে, মহিলাদের অলংকার পরিধান করা প্রকৃতপক্ষে পুরুষেদের দেখার স্বার্থে। মহিলার সাজসজ্জা করাটা প্রকৃত-

পক্ষে পুরুষের অধিকার। সে স্ত্রীকে সাজসজ্জার পোশাক ও অলংকার পরিধান করতে বাধ্যও করতে পারে। এছাড়া পুরুষরাও আংটি ইত্যাদিতে মণিমুক্তা ব্যবহার করতে পারে।

উপকার ا حَرَى الْعُلَّکَ مَوَ ا خَرَ ذَيْ لَتَبْلَغُو ا مَنْ نَصْلَة তপকার ا خَرَ अख्र द्वरहन ا حَر ا أَهْ الْعَلَى مَوَ ا خَر نَيْة لَتَبْلَغُو ا مَنْ نَصْلة এর অর্থ পানি ভেদ করা। অর্থাৎ ঐসব নৌকা ও সামুদ্রিক জাহাজ, যেগুলো পানির চেউ ভেদ করে পথ অতিক্রম করে ।

আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ তা'আলা সমুদ্রকে দূর-দূরান্তের দেশে সফর করার রাস্তা করেছেন এবং দূর-দূরাত্তে সমুদ্রপথেই সফর করা ও পণ্যদ্রব্য আমদানী রফতানী করা সহজ করে দিয়েছেন। একে জীবিকা উপার্জনের একটি উত্তম উপায় সাব্যস্ত করেছেন। কেননা, সমুদ্রপথে ব্যবসা-বাণিজ্য করা সর্বাধিক লাডজনক। رًا سَيَّةٌ अन्न روا سى ...وَ الَقَّى فَى أَلَّارَ عَن رَوَا سَى أَن نَّمَعُنَ بَكُمُ अत्र यहवंচन : अत्र जर्थ जात्री शार्राण : مَعْدَ الْعَلَى الْعَامَةُ اللَّامَ مَعْدَ الْعَلَى فَى أَلَّارَ عَن رَ مَعْدَ अस्मितिल হওয়া এবং অছিরভাবে টলমল করা :

আয়াতের অর্থ এই যে, আল্লাহ্ ডা'আলা অনেফ রহস্যের অধীনে ভূ-মণ্ডলকে নিবিড় ও ডারসাম্যবিহীন উপাদান দ্বারা স্থল্টি করেন নি। তাই এটা ফোন দিক দিয়ে ডারী এবং কোন দিক দিয়ে হালকা হয়েছে। অন্যথায় এর অবশ্যন্তাবী পরিণতি হিল, ভূ-পৃঠের অস্থির-ভাবে আন্দোলিত হওয়া। সাধারণ বিজ্ঞানীদের ন্যায় পৃথিবীকে স্থিতিশীল স্বীকার করা হোক কিংবা কিছুসংখ্যক প্রাচীন ও আধুনিক বিজ্ঞানীয় মত একে চব্র্লাকারে স্থর্ণায়মান মনে করা হোক----উডয় অবস্থাতেই এটা জরুরী ছিল। এই অস্থিরতাজনিত নড়াচড়া বন্ধ করা এবং পৃথিবীর উৎপাদনকে ডারসাম্য পূর্ণ করার জন্য আল্লাহ্ তা'আলা পৃথিবীতে পাহাড়ের ওজন স্থাপন করেন----যাতে পৃথিবী অস্থিরভাবে নড়াচড়া করতে না পারে। এখন পৃথিবী অন্যান্য গ্রহ-উপগ্রহের মত চর্র্জাকারে ঘূর্ণায়মান কি না, এ সম্পর্কে কোরআন পাকে ইতিবাচক বা নেতিবাচক কোন কিছুই নেই। প্রাচীন দার্শনিকদের মধ্যে ফিসাগোর্সের অভিমত ছিল এই যে, পৃথিবী চব্রাকারে ঘূর্ণায়মান। আধুনিক বিজ্ঞানীরা সবাই এ ব্যাপার্বে একমত। নতুন গবেষণা ও অজিজতা এ মতবাদকে আরও ডান্বের করে তুলছে। পাহাড়ের সাহায্যে যে অস্থিরতাজনিত নড়াচড়া বন্ধ করা হয়েছে, তা পৃথিবীর জন্য অন্যান্য গ্রহের ন্যায় যে গতি প্রমাণ করা হয়, তার জন্য আরও অধিক সহায়ক হবে।

وعَلَا سَاتٍ ﴿ وَبَا لَنْجُمٍ هُمْ يَهْدُونَ ---- وَعَلَا سَاتٍ ﴿ وَبَا لَنْجُمٍ هُمْ يَهْدُونَ

বলা হয়েছে। তাই এসব সুযোগ-সুবিধা উল্লেখ করাও এখানে সমীচীন মনে হয়েছে, যেঙলো আল্লাহ্ তা'আলা পথিকদের পথ অতিরুম ও মনযিলে মকসুদে পৌঁছার জন্য ভূ-মণ্ডলে ও নডোমণ্ডলে হস্টি করেছেন। তাই বলা হয়েছে : তে তে ফি ট্র আর্থাৎ আমি পৃথিবীতে রান্ডা চেনার জন্য পাহাড়, নদী, রক্ষ, দাল্লান-কোঠা ইত্যাদির সাহায্যে জনেক

চিহ্ন স্থাপন করেছি । বলা বাহল্য, ভূপৃষ্ঠ যদি একটি চিহ্ববিহীন পরিমণ্ডল হত তবে মানুষ কোন গঙ্বান্থানে পৌঁছার জন্য পথিমধ্যে কতই না ঘুরপাক খেত ।

রাস্তা চেনে, তেমনি তারকারাজির সাহায্যেও দিক নির্ণয়ের মাধ্যমে রাস্তা চিনে নেয়। এ বজব্য এদিকে ইঙ্গিত বোঝা যায় যে, তারকারাজি স্পিট করার আসল উদ্দেশ্য অন্য কিছু হলেও রাস্তার পরিচয় লাভ করা এগুলোর অন্যতম উপকারিতা।

ٱفْمَنُ يَخْلَقُ كَمَنُ لَا بَخْلَقُ مَا فَكَلَا تَنَاكَرُوْنَ » وَإِنْ تَعُدُّوْا

للهِ لاَ نُصُبُوهاً ﴿ إِنَّ اللهَ لَغَفُوْرٌ رَّجِبْهُ ﴿ وَاللهُ يَعْلَمُ مَا تُعْلِنُوْنَ ۞ وَالَّذِبْنَ بَيْعُوْنَ مِنْ دُوْبِ كْخُلْقُوْنَ ﴿ أَمْوَاتُ غَبْرُأَ ٱتَانَ يُنِعَنُوُ نَ۞ الْهُكُمُ إِلَّهُ وَاحِدٌ • فَالَذِينَ لا يُؤْمِ خبرة قلوتهم منه كَرْةُ وَهُمْ مُّسْتَكْبِرُوْنَ @ لَأَجَرَمُ أَنَّ اللهُ يَعْلَمُ مَا يُسِرُّونَ وَمَا بُعْسِلِنُونَ ﴿ إِنَّهُ لَا ىُحِبُّ الْمُسْتَكْيِرِيْنَ

(১৭) যিনি হুটিট করেন, তিনি কি সে লোকের সমতুল্য যে হুটিট করতে পারে না ? তোমরা কি চিন্তা করবে না ? (১৮) যদি আল্লাহ্র নিয়ামত গণনা কর, শেষ করতে পারব না। নিশ্চয় আল্লাহ্ ক্রমাশীল, দয়ালু। (১৯) আল্লাহ্ জানেন যা তোমরা গোপন কর এবং যা তোমরা প্রকাশ কর। (২০) এবং যারা আল্লাহ্কে ছেড়ে অন্যদের ডাকে, ওরা তো কোন বস্তুই হুটিট করে না; বরং ওরা নিজেরাই হুজিত। (২১) তারা মৃত-প্রাণহীন এবং কবে পুনরুম্বিত হবে, জানে না। (২২) তোমাদের ইলাহ্ একক ইলাহ্। জনতুর যারা পরজীবনে বিশ্বাস করে না, তাদের অন্তর সত্যবিসুখ এবং তারা অন্তংকার প্রদর্শন করেছে। (২৩) নিঃসন্দেহে আল্লাহ্ তাদের গোপন ও প্রকাশ্য যাবতীয় বিষয়ে জবগত। নিশ্চিতই তিনি অহংকারীদের পছন্দ করেন না।

#### ডফ্র্সীরের সার–সংক্রেগ

( যখন প্রমাণিত হয়ে গেল যে, আল্লাহ্ তা'আলা উপরোক্ত বন্তসমূহের স্থল্টকর্তা এবং তিনি একক তখন) যিনি স্লিট করেন ( অর্থাৎ আল্লাহ্) তিনি কি তার সমতুল্য হয়ে যাবেন, যে স্লেট করতে পারে না ? ( যে ভোমরা উভয়কে উপাস্য মনে করতে থাকবে । এতে করে আল্লাহ্ তা'আলাকে অপমান করা হয় । কেননা, এডাবে তাঁকে মৃতি-বিগ্রহের সমতুল্য করে দেওয়া হয় ৷) অতঃপর তোমরা কি ( এডটুকুণ্ড ) বোঝ না ? ( আল্লাহ্ তা'আলা উপরে তওহীদের প্রমাণাদি বর্ণনা প্রসঙ্গে যেসব নিয়ামতের উল্লেখ করেছেন, তাতেই নিয়ামত শেষ নয় ; বরং তা এত অজন্ত যে ) যদি তুমি আল্লাহ্র নিয়ামত গণনা কর, তবে ( কখনও ) গণনা করতে পারবে না ৷ ( কিন্তু মুখ্রিকরা শোকর ও কদর করে না ৷ এটা এমন গুরুতের অপরাধ ছিল যে, ক্ষমা করলেও ক্ষমা হতো না এবং এ অবন্থা বিদ্যমান থাকলে পরবর্তীকালে এসব নিয়ামত দেওয়া যেত না। কিন্তু ) বাস্তবিকই আল্লাহ্ তা'আলা অত্যন্ত ক্রমাশীল, পরম দয়ালু। (কেউ শিরক থেফে তওবা করলে তিনি ক্রমা করে দেন এবং না করলেও জীবদ্দশায় সব নিয়ামত বন্ধ হয়ে যায় না।) এবং ( হাঁা, নিয়ামত চালু থাকার কারণে কারও এরাপ বোঝা উচিত নয় যে, কখনও শান্তি হবে না ; বরং পরকালে শান্ডি ডোগ করতে হবে । কেননা ) আল্লাহ্ তা আলা তোমাদের গোপন ও প্রকাশ্য---সব অবহাই জানেন। ( সুতরাং তদনুযায়ী শাস্তি দেবেন। এ হচ্ছে আস্লাহ্ তা'আলা যে স্রল্টা ও নিয়ামত দাতা---এ বিষয়ের বর্ণনা । ) এবং তারা আল্লাহ্কে ছেড়ে যাদের ইবাদত করে, তারা কোন বস্তু সৃষ্টি করতে পারে না এবং তারা স্বয়ং সৃজিত (উপরে সামগ্রিক নীতি বণিত হয়েছে যে, যে স্তল্টা নয় এবং যে স্তল্টা এ দু'সন্তা সমান হতে পারে না। অতএব এরা কিরুপে ইবাদত পাওয়ার যোগ্য হতে পারে ? এবং ) তারা ( মিথ্যা উপাস্যরা ) মৃত, [ নিম্প্রাণ---যেমন মৃতি চিরকাল তা প্রাণহীন থাকে, না হয় বর্তমানে যারা মরে গেছে তাদের মতন, না হয় যারা ভবিষ্যতে মৃত হবে যেমন জিন ও ঈসা (আ) প্রমুখ তাদের মতন---তারা] জীবিত নয়! (অতএব স্রস্টা হবে কিরূপে?) এবং তাদের (অর্থাৎ মিথ্যা উপাস্যদের এতটুকুও ) খবর নেই যে, ( কিয়ামতে ) মৃতরা কখন উখিত হবে ( কেউ কেউ তো জ্ঞানই রাখে না এবং কেউ কেউ নিদিষ্ট করে জানেও না। অথচ উপাস্যের সর্ব-ব্যাপী ভান থাকা আবশ্যক ; বিশেষত কিয়ামতের । কেননা, এতে ইবাদত করা না করার প্রতিদান হবে । অতএব উপাস্যের জন্য এর জান থাকা খুবই যুক্তিযুক্ত । সুতরাং ভানে আল্লাহ্র সমতুল্য কিরাপে হবে ? এ বর্ণনা থেকে প্রমাণিত হল যে ) তোমাদের সত্য উপাস্য একই উপাস্য। অতএব (এ সত্য উদ্ঘাটনের পরও) যারা পরকালে বিশ্বাস স্থাপন করে না। ( এবং এ কারণেই তারা ভীত হয়ে তওহীদ কবৃল করে না ; জানা গেল যে,) তাদের অন্তর ( -ই এমন অযোগ্য যে, যুক্তিযুক্ত কথা ) অস্বীকার করছে-এবং ( জানা গেল যে ) তারা সত্য গ্রহাণ অহংকার করছে। এতে সন্দেহের অবকাশ নেই যে, সত্যি কথা আল্লাহ্ তা'আলা তাদের সবার গোপন ও প্রকাশ্য অবস্থা জানেন ( এবং এটাও ) নিশ্চিত যে, তিনি অহংকারী-দেরকে পছন্দ করেন না। (সুতরাং তাদের অহংকার যখন জানা আছে, তখন, তাদেরকেও অপছন্দ করবেন এবং শাস্তি দেবেন।)

## আনুষরিক জাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা'আলার নিয়ামত এবং জগত সৃষ্টির কথা বিস্তান্নিত উল্লেখ করার পর এসব নিয়ামত বিস্তারিত বর্ণনা করার কারণ অর্থাৎ তওহীদের ব্যাপারে হুঁশিয়ার করা হয়েছে যে, তিনি ব্যতীত কেউ ইবাদতের যোগ্য নন। তাই আলোচ্য আয়াত-সমূহে বলা হয়েছে ঃ যখন প্রমাণিত হয়ে গেছে যে, আল্লাহ্ তা'আলাই এককডাবে নঁডো-মণ্ডল ও ভূ-মণ্ডল সৃষ্টি করেছেন, পাহাড় ও সমুদ্র সৃষ্টি করেছেন, উদ্ভিদ ও জীবজন্ত সৃষ্টি করেছেন এবং রক্ষলতা ও এর ফল-ফুল সৃষ্টি করেছেন, তখন এ পবিল্ল সত্তা, যিনি এগুলোশ্ন প্রক্টা তিনি কি মৃতি-বিগ্রহের সমতুল্য হয়ে যাবেন, যারা কোন কিছুই সৃষ্টি করতে পারে না? অত্থব তোমরা কি এতটুকুও বোঝ না?

وَإِذَا فِيْلَ لَهُمْ مَّا ذَا اَنْزَلَ رَبُّكُمُ كَالُوْآ اَسَاطِيُرُ الْأَوَّلِينَ أؤذارهُمُ كَامِلَةً بَيْوُمَالْقِلْمَةِ بِوَعِنْ أَوْزَ مُ بِغَبْرِعِلْمِ أَلَاسًا مَا يَزِيمُ وَنَ ﴿ قُلُ مَكُرُ الَّهِ بِنَهِمِ تْحُ اللهُ بُنْيَانَهُمْ مِّنَ الْقُوَاعِدِ فَخَرَّ عَلَيْهُمُ أَنْهُمُ الْعَذَابُ مِنْ حَبْثُ لَا يَنْعُرُونَ يمْ وَيَقُوْلُ أَيْنَ شُرَكًا ﴿ حَ الَّذِينَ كُنْتُمُ تَشَ عِمْ مُ فَلَلَ الَّذِينَ أُوْنُوا الْعِسْلَمَ إِنَّ الْخِزْيَ الْبَوْمَ وَٱلْكَغِرِينَ ۞ الَّذِينَ تَتَوَفَّهُمُ الْمَلَبِكَةُ ظَالِبِي ٱنْفُسِهِمُ فَأَلْقُوا السَّكَمَ مَا كُنَّا نَعْمَلُ مِنْ سُوْءٍ ﴿ يَلَ إِنَّ اللَّهُ عَلِيُمَّ كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ٥ فَادْخُلُوْ آَيْوَاتَ جَهَنَّمَ خَلِدِيْنَ فِيْهَ بيكا فَكَسَبُسَ مَنْوَكَ الْمُتَكَبَرِينَ

(২৪) যখন তাদেরকে বলা হয় : তোমাদের পালনকর্তা কি নাযিল করেছেন ? তারা বলে : পূর্ববর্তীদের কিস্সা-কাহিনী। (২৫) ফলে কিয়ামতের দিন ওরা পূর্ণমাব্রায় বহন করবে ওদের পাপড়ার এবং পাপড়ার তাদেরও, যাদেরকে তারা তাদের জ্বজ্ঞাত হেতু বিপথগামী করে। গুনে নাও, খুবই নিরুষ্ট বোঝা যা তারা বহন করে। (২৬) নিশ্চয় চক্রান্ত করেছে তাদের পূর্ববর্তীরা, অতঃপর আল্লাহ্ তাদের চক্রান্তের ইমারতের ডিন্তিমূলে আঘাত করেছিলেন। এরপর উপর থেকে তাদের মাধায় ছাদ ধসে পড়ে গেছে এবং তাদের উপর আযাব এসেছে যেখান থেকে তাদের মাধায় ছাদ ধসে পড়ে গেছে এবং তাদের উপর আযাব এসেছে যেখান থেকে তাদের ধারণাও ছিল না। (২৭) অতঃপর কিয়ামতের দিন তিনি তাদেরকে লাম্ছিত করবেন এবং বলবেন ঃ জামার জংশী-দাররা কোথায়, যাদের ব্যাপারে তোমরা খুব হঠকারিতা করতে ? যারা জানপ্রাণ্ড হয়েছির, তারা বলবে ঃ নিশ্চয়ই আজকের দিনে লাম্ছনা ও দুর্গতি কাফিরদের জন্য, (২৮) ফেরেশতারা তাদের জান এমতাবস্থায় কবজ করেযে, তারা নিজেদের উপর জুলুম করেছে। তখন তারা আনুগত্য প্রকাশ করবে যে, আমরা তো কোন মন্দ কাজ করতাম না। হাঁা, নিশ্চেয় আল্লাহ্ প্রিশেষ অবগত আছেন, যা তোমরা ক্যতে। (২৯) জতএব জাহামামের দরজাসমূহে প্রবেশ কর, এতেই অনন্তকাল বাস কর। ভার অহংকারীদের আবাসহল কতই নিরুষ্ট !

## তক্ষ্সীরের সার-সংক্ষেগ

যখন তাদেরকে বলা হয় ( অর্থাৎ কোন অক্ত ব্যক্তি জানার জন্য কিংবা ওয়াকিফ-হাল ব্যক্তি পরীক্ষা করার জন্য তাদেরকে জিভেস করে ঃ ) তোমাদের পালনকর্তা কি নাযিল করেছেন ? [অর্থাৎ রস্লুলাহ্ ( সা) কোরআন সম্পর্কে যা বলেন সেটা আলাহ্ কর্তৃক অবতীর্ণ---এ কথা কি সত্য ? } তখন তারা বলে ঃ ( আরে সেটা পালনকর্তা কর্তৃক অবতীর্ণ কোধায়, সেটা তো ) ভিত্তিহীন কল্পকাহিনী, যা পূর্ববর্তীদের কাছ থেকে ( বর্ণিত হয়ে ) চলে আসছে। (অর্থাৎ বিভিন্ন ধর্মাবলগ্রীরা পূর্ব থেকে তওহীদ, নবুয়ত ও পরকালের দাবী করে আসছে। তাদের কাছ থেকেই সে-ও বর্ণনা করতে শুরু করেছে। এটা আল্লাহ্ প্রদত্ত বাশী নয়।) এর ফল (অর্থাৎ এরাপ বলার ফল) হবে এই যে, তাদেরকে কিয়ামতের দিন নিজেদের গোনাহ্র পূর্ণ বোঝা এবং যাদেরকে তারা তাদের অভতাবশত বিপথ্গামী করছে, তাদের গোনাহেরও কিছু বোঝা বহন করতে হবে। ('পূর্ববর্তীদের কল্পকাহিনী' বলাই বিপথগামী করার অর্ধ। কেননা, এতে অন্যদের বিশ্বাস নষ্ট হয়। যে ব্যক্তি কাউকে বিপথ-গামী করে---বিপথগামিতার কারণ হওয়ার দরুন সেও সমানডাবে গোনাহ্গার হবে । গোনাহ্র এই কারণজনিত অংশকে 'কিছু পাপভার' বলা হয়েছে ৷ নিজের গোনাহ্ পুরোপুরি বহন করার বিষয়টি বর্ণনাসাপেক্ষ নয়। ) খুব মনে রেখ, যে বোঝা তারা বহন করছে, তা মন্দ বোঝা। ( অন্যদেরকে এ ধরনের কথা বলে বিপথগামী করার যে কৌশল তারা বের করেছে, তা সত্যের মুকাৰিলায় কার্যকরী হবে না, বরং এর অভিশাপ ও শাস্তি তাদের ঘাড়েই চাপবে। সেমতে ) যারা তাদের পূর্বে অতিক্লাত হয়েছে, তারা ( পয়পন্বরগণের মুকাবিলা ও বিরোধিতায় ) বড় বড় চক্রান্ত করেছে । অতঃপর আল্লাহ্ তা'আলা তাদের ( চক্রান্তের ) তৈরী পৃহ সমূলে ভূমিসাৎ করে দিয়েছেন। অতঃপর ( তারা এমনভাবে ব্যর্থ হয়েছে যেন ) উপর থেকে তাদের মাথায় ( ঐ গৃহের ) ছাদ ধসে পড়েছে ( অর্থাৎ ছাদ ধসে পড়ার কারণে ষেমন সবাই চাপা পড়ে যায়, এমনিডাবে তারা সম্পূর্ণ ব্যর্থ মনোরথ হয়েছে । ) এবং ( ব্যর্থতা ছাড়াও ) তাদের উপর আলাহ্র আযাব এমনভাবে এসেছে যে, তাদের ধারণাও ছিল না। (কেননা, তারা চক্রান্তে সফল হওয়ার আশায় ছিল। আশাতীতভাবে তাদের উপর ব্যর্থতা ছাড়াও আযাব এমনভাবে এসে গেছে যে, তাদের মন্তিকে অনেক দূর পর্যতও এ ধারণা ছিল না। পূর্ববর্তী কাফিরদের উপর আযাব আসা সুবিদিত। এ হচ্ছে তাদের দুনিয়ার অবস্থা।) অতঃপর কিয়ামতের দিন ( তাদের 'অবস্থা হবে এই যে, ) আল্লাহ্ তা'আলা ভাদেরকে লাশ্ছিত করবেন এবং (একটি লাম্ছনা হবে এই যে, তাদেরকে) বলবেন ঃ (তোমরা যে) আমার অংশীদার, (ঠাওরে রেখেছিলে) যাদের সম্পর্কে তোমরা (পয়গন্বর ও মু'মিনদের সাথে) জগড়া-বিবাদ করতে, ( তারা এখন ) কোথায় ? ( এ অবস্থা দেখে সত্যের ) জ্ঞান প্রাণ্তরা বলবে ঃ আজ পূর্ণ লাম্ছনা ও আযাব কাফিরদের উপর বর্তাবে, যাদের প্রাণ ফেরেশতারা

কুফরী অবস্থায় কবজ করেছিল। ( অর্থাৎ শেষ নিঃশ্বাস পর্যন্ত কাফির ছিল। কাফিরদের লাম্ছনা খোলাখুলি ও সর্বসমক্ষে হবে, একথা বোঝানোর জন্য সন্তবত জানীদের উজি মাঝখানে বর্ণনা করা হয়েছে।) অতঃপর কাফিররা (শরীকদের জওয়াবে) সলির প্রস্তাব রাখবে এবং বলবে যে, শিরক নিরুল্টতর মন্দ কাজ এবং আল্লাহ্ তা'আলার বিরুদ্ধাচরণ। আমাদের কি সাধ্য যে, তা করি! আমরা তো ফোন খারাপ কাজ ( যাতে আল্লাহ্র সামান্যও বিরুদ্ধাচরণ হয়) করতাম না। ( একি সন্ধির বিষয়বন্ত বলার কারণ এই যে, শিরক যা একটি নিশ্চিত বিরুদ্ধাচরণ, দুনিয়াতে তারা খুব জোরেশোরে এর ব্রীকারোজি করত। যেমন, এ বিরুদ্ধাচরণ, দুনিয়াতে তারা খুব জোরেশোরে এর ব্রীকারোজি চরপের খীকারোজি, বিশেষত পয়গম্বরগণের সাথে তারা প্রকাশ্য বিরোধিতার দাবীদার ছিল। কিয়ামতে এই শিরক অন্থীকার করে বিরোধিতা অস্বীকার করবে। তাই একে সন্ধি বলা হয়েছে। তাদের এই অন্থীকার এমন, যেমন অন্য আয়াতে বলা হয়েছে :

وَبْنَا مَا كُنَّا مَشْرِكِينَ আল্লাহ্ তা'আলা তাদের এ উজি খণ্ডন করে বলবেন :) হা

(বাস্তবিকই তোমরা বিরুদ্ধাচরণের কাজ করেছ) নিশ্চয়ই আল্লোহ্ তোমাদের কাজকর্ম সম্পর্কে সুবিড। অতএব জাহান্নামের দরজায় (অর্থাৎ দরজা দিয়ে জাহান্নামে) প্রবেশ কর (এবং) তাতে চিরকাল বাস কর। অতএব (সত্য থেকে) অহংকার (বিরোধিতা ও মুকাবিলা)-কারীদের আবাস কতই না মন্দ! (এ হচ্ছে পরকালীন আযাবের বর্ণনা। অতএব আয়াতসমূহের সারমর্ম এই যে, তোমরা পূর্ববর্তী কাফিরদের ক্ষতি, ইহকাল ও পরকালের আযাবের অবস্থা ঙনেছ। এমনিভাবে সত্যধর্মের মুকাবিলায় তোমরা যে চক্রান্ত করছ এবং মানুষকে বিপথগামী করছ, তোমাদের পরিণাম তাই হবে।)

## আনুষ্ঠািক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা'আলার নিয়ামতরাজি এবং বিশ্ব সৃষ্টিতে তাঁর একক হওয়ার কথা বর্ণনা করে মুশরিকদের নিজেদের বিপথগামিতা বণিত হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে অপরকে বিপথগামী করা ও তার শান্তির বর্ণনা রয়েছে। এর পূর্বে কোরআন সম্পর্কে একটি প্রশ্ন রয়েছে। এ প্রশ্নটি এখানে মুশরিকদেরকে করা হয়েছে এবং তাদেরই মূর্খতাসুলড উত্তর এখানে উল্লেখ করে তজ্জন্য শান্তির সতর্কবাণী উচ্চারণ করা হয়েছে। গাঁচ আয়াত পরে এ প্রশ্নটিই ঈমানদার পরহিযগারদেরকে সম্বোধন করে বলা হয়েছে এবং তাদের উত্তর ও তজ্জন্য পুরস্কারের ওয়াদা বণিত হয়েছে।

কোরআন পাক এ কথা প্রকাশ করেনি যে, প্রশ্নকারী কে ছিল। তাই এ সম্পর্কে তফসীরবিদদের উক্তি বিভিন্ন রূপ। কেউ কাফিরদেরকে প্রশ্নকারী ঠাওরিয়েছেন এবং শ্রেন্ট মু'মিনদেরকে। কেউ এক প্রশ্ন মুশরিকদের এবং অপর প্রশ্ন মু'মিনদের সাব্যস্ত করেছেন। কিন্তু কোরআন পাক একে অস্পষ্ট রেখে ইঞ্চিত করেছে যে, এ আলোচনায় যাওয়ার প্রয়োজনই বাকি? জওয়াব ও তার ফলাফল দেখা দরকার। কোরআন শ্বয়ং তা বর্ণনা করে দিয়েছে।

মুশরিকদের পক্ষ থেকে জওয়াবের সারমর্ম এই যে, তারা একথাই স্বীকার করেনি যে, আক্সাহ্র পক্ষ থেকে কোন কালাম অবতীর্ণ হয়েছে। বরং তারা কোরআনকে পূর্ব-বর্তী লোকদের কল্পকাহিনী সাব্যস্ত করেছে। কোরআন পাক এজনা তাদেরকে শান্তির সতর্কবাণী গুনিয়েছে যে, জালিমরা কোরআনকে কিপ্সা-কাহিনী সাব্যস্ত করে অপরকেও বিপথগামী করে। তাদেরকে এর ফলাফল ভোগ করতে হবে। অর্থাৎ কিয়ামতের দিন তাদের গোনাহ্র শাস্তি তো তাদের ওপর পড়বেই, অধিকন্ত যাদেরকে তারা বিপথগামী করেছে, তাদের কিছু শাস্তিও তাদের উপর বর্তাবে। এরপর বলা হয়েছে ঃ গোনাহ্র ঘে বোঝা তারা আপন পিঠে বহন করেছে, তা অত্যন্ত মন্দ বোঝা।

فِيْبُلَ لِلَّذِيْنَ اتَّقْبُوا مَاذَاً أَسْزَلَ رَبِّكُمُ فَالْؤَاخَذِيُّ اللَّذِينَ أَحْسَنُوْ نْ هٰذِهِ اللُّ نُبَاحَسَنَةٌ ﴿ وَلَكَارُ الْأَخِرَةِ خَـ بَرٍّ وَلَنِعْمَ دَارُ نَّقِنِبُنَ۞جَنَّتُ عَدُنٍ تَيْدُخُلُوْنَهَا تَجَرِي مِنْ تَحَنِّهَا الْأَنْهُرُ يَشَاءُوْنَ مَكَذَلِكَ يَجْزِي اللهُ الْمُتَّقِينَ ﴿الَّذِينَ فْهُمُ الْهُلَبِّكَة طُبِّبِينَ بَقُوْلُونَ سَلْحُرْعَلَيْكُمُ ادْخُلُوا الْجَنَّة تَهُمْ تَعْمَلُوْنَ۞ هَلْ يَنْظُرُوْنَ إِلاَّ آَنْ تَتَأْتِيَهُمُ الْمَلَيِكَةُ حَذَلِكَ فَعَلَ الَّذِبْنَ مِنْ قَبْلِهِمْ وَمَ " [في ا لَمَهُمُ اللهُ وَلَحِنْ كَانُوْآ أَنْفُسَهُمْ يَظْلِمُوْنَ ﴿ فَأَصَا بَهُمْ سَبِّياتُ لْمُوَا وَحَانَ بِهِمْ مَّا كَانُوْا بِهِ لَيُسْنَهْ

(৩০) পরহিষপারদেরকে বলা হয় ঃ তোমাদের পালনকর্তা কি নাযিল করেছেন ? তারা বলে ঃ মহাকল্যাণ। খারা এ জগতে সৎকাজ করে, তাদের জন্য কল্যাণ রয়েছে এবং পরকালের গৃহ আরও উত্তম। পরহিষগারদের গৃহ কি চমৎকার ? (৩১) সর্বদা বসবাসের উদ্যান, তারা যাতে প্রবেশ করবে ! এর পাদদেশ দিয়ে স্লোতখ্বিনী প্রবাহিত হয়। তাদের জন্য তাতে তা'ই রয়েছে, যা তারা চায়। এমনিডাবে প্রতিদান দেবেন আল্লাহ্ পরহিষগারদেরকে, (৩২) ফেরেশতা যাদের জান কবজ করেন তাদের পবিশ্ব থাকা অবস্থায়। ফেরেশতারা খলে: তোমাদের প্রতি শান্তি বর্ষিত হোক। তোমারা যা করতে, তার প্রতিদানে জাল্লাতে প্রবেশ কর। (৩৩) কাফিররা কি এখন অপেক্ষা করছে যে, তাদের কাছে ফেরেশতারা আসবে কিংবা আপনার পালনকর্তার নির্দেশ পৌছবে ? তাদের পূর্ববতীরা এমনই করেছিল। আল্লাহ তাদের প্রতি অবিচার করেন নি; কিন্তু তারা হয়ং নিজেদের প্রতি জুলুম করেছিল। (৩৪) সুতরাং তাদের মন্দ কাজের শান্তি তাদেরই মাথায় আপতিত হয়েছে এবং তারা যে ঠাট্টা-বিদ্রুপ করত, তাই উল্টে তাদের ওপর পড়েছে।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

যারা শিরক থেকে বেঁচে থাকে, তাদেরকে (যখন কোরআন সম্পর্কে) বলা হয় ঃ তোমাদের পালনকর্তা কি বস্তু নাযিল করেছেন ? তারা বলে ঃ খুবই উত্তম (ও বরকতের বস্তু) নাযিল করেছেন। যারা সৎকাজ করেছে (উপরোক্ত উক্তি ও যাবতীয় সৎকর্ম এর অন্তর্ভুক্ত ) তাদের জন্য (এ দুনিয়াতেও) মঙ্গল রয়েছে (এ মঙ্গল হচ্ছে সওয়াবের ওয়াদা ও সুসংবাদ) এবং পরজগৎ তো (সেখানে এ ওয়াদা বাস্তবায়নের কারণে) অধিক উন্তম ( ও আনন্দদায়ক )। নিশ্চয়ই সেটা শিরক থেকে আত্মরক্ষাক্ষারীদের উত্তম গৃহ। ( সে গৃহ হলো ) চিরকাল বসবাসের উদ্যান, যেখানে তারা প্রবেশ করবে। এসব উদ্যানের (রক্ষ ও দালান-কোঠার) পাদদেশে নির্ঝরিণীসমূহ প্রবাহিত হবে। তাদের মনে যা চাইবে, সেখানে তারা তা পাবে। (যাদের উক্তি এখানে উল্লেখ করা হয়েছে, তাদেরই বা কি বৈশিষ্ট্য বরং ) এ ধরনের প্রতিদান আল্লাহ্ তা'আলা সব শিরক থেকে আত্মরক্ষাকা-রীকে দেবেন, যাদের রহ ফেরেশতারা এমতাবস্থায় ফবন্ড করেন যে, তারা ( শিরক থেকে ) পবির ( ও রচ্ছ। উদ্দেশ্য এই যে, তারা মৃত্যুর পূর্ব পর্যন্ত তওহীদের উপর কায়েম থাকে এবং ) তারা ( ফেরেশতারা ) বলতে থাকে ঃ আসসালামু আলাইকুম । তোমরা ( রহ্ কব-জের পর ) জান্নাতে চলে যেয়ো নিজেদের রুতকর্মের কারণে। তারা ( যে কুফর, হঠকারিতা ও মূর্খতাকে আঁকড়ে রয়েছে এবং সতোর প্রমাণাদি দিবালোকের মত ফুটে ওঠা সত্তেও বিশ্বাস স্থাপন করছে না, মনে হয় যে, তারা শুধু ) এ বিষয়ের অপেক্ষা করছে যে, তাদের কাছে ( মৃত্যুর ) ফেরেশতা এসে যাক কিংবা আপনার পালনকর্তার নির্দেশ ( অর্থাৎ কিয়ামত ) এসে যাক। (অর্থাৎ তারাকি মৃত্যুর সময় কিংবা কিয়ামতের দিন বিশ্বাস ছাপন *করবে* ? মখন ঈমান কবুল হবে না, যদিও সত্য প্রকাশিত হওয়ার কারণে তখন সব কাফির তওবা করবে। তারা যেমন কুফরকে আঁকড়ে রয়েছে) তেমনি তাদের পূর্বে যারা ছিল, তারাও করেছিল ( কুফরকে আঁাকড়ে ধরেছিল ) এবং ( আঁকড়ে ধরার কারণে শস্তি পেয়ে-ছিল। অতএব ) আল্লাহ্ তাদের প্রতি অবিচার করেন নি ; কিন্তু তারা নিজেরাই নিজেদের প্রতি অবিচার করেছিল। (অর্থাৎ জেনে ওনে শান্তির কাজ করত।) অবশেষে তাদের কুকর্মের শান্তি তারা পেয়েছে এবং যে আযাবের (খবর পাওয়ার) প্রতি তারা হাসি-ঠাট্টা করত, তাদেরকেই তাই ( অর্থাৎ আযাব ) এসে ঘিরে ফেলেছে। ( তাই তোমাদের অবস্থাও তদ্রপই হবে।)

৩২৪

সুরা নাহল

وَقَالَ إِلَيْ بُنَ ٱشْكُولُوا لَوْشَاءَ اللهُ مَاعَبُ نَامِنُ دُوْنِهِمِنُ شَىءٍ نَحْنُ وَلَا إِنَّا وُنَا وَلِا حَتَّمِنَا مِنْ دُوْنِهِ مِنْ شَيْءٍ كَلْلِكَ فَعَلَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَهَلْ عَلَى الرُّسُلِ إِلَّا الْبَلَغُ الْمُبِينُ ٥ وَلَقَدْ بَعَنْنَا فِي حَيْلَ أُمَّةٍ مَّ سُوُلًانِ اعْبُدُوااللهُ وَاجْتَنِبُواالطَّاعُوْتَ ، فَمِنْهُمُ مَّنْ هَلَكَ اللهُ وَمِنْهُمْ مَّنْ حَفَّتْ عَلَيْهِ الضَّلْلَةُ وَفِينَهُ وَالْحِ اكْمَ صِفَانْظُرُوْاكَنْفَ كَانَ عَاقِبَهُ الْمُكَذِّبِينَ ٥٠ إِنْ تَحُرِصْ عَلىٰ هُلْ بِهُمْ فَإِنَّ اللهَ لَا يَهْدِي عَمَنْ تَبُصِلْ وَمَا لَهُ هُ حِنْ نَضِرِينَ © وَ أَقْسَهُوْابِ اللهِ جَهْدَ أَيْهَا بِعِهْ لَا يَبْعَثُ اللهُ مَنْ تَبْهُوْتُ لا وَعُبَّاعَلَمُهِ حَقَّا وَلَحِتَ أَكْثَرَ النَّاسِ لَا يَعْلَمُوْنَ ﴿لِبُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِي بَخْتَلِغُونَ فِبْدٍ وَلِبَعْلَمَ الَّذِينَ كَفُ أَا انَّهُمُ كَانُؤا حَذِبِينَ ٢ إِنَّهُا قَوْلُنَا لِشَيْءً إِذَآ اَرَدُنْهُ أَنُ تَقُولُ لَهُ حَنْ فَيَكُونُ أَ

(৩৫) মুশরিকরা বলল : যদি আল্লাহ্ চাইতেন, তবে আমরা তাঁকে ছাড়া কারও ইবাদত করতাম না এবং আমাদের পিতৃ পুরুষেরাও করত না এবং তাঁর নির্দেশ ছাড়া কোন বন্তুই আমরা হারাম করতাম না। তাদের পূর্ববতীরা এমনই করেছে। রসূলের দায়িছ তো শুধুমাত্র সুস্পষ্ট বাণী পৌছিল্লে দেওয়া। (৩৬) আমি প্রত্যেক উম্মতের মধ্যেই রসূল প্রেরণ করেছি এই মর্মে যে, তোমরা আল্লাহ্র ইবাদত কর এবং তাণ্ডত থেকে নিরাপদ থাক। অতঃপর তাদের মধ্যে কিছু সংখ্যককে আল্লাহ্ হিদাল্লত করেছেন এবং কিছু সংখ্যকের জন্য বিগথগান্নিতা অবধারিত হল্লে গেল। সুতরাং তোমরা পৃথি-বীতে দ্রমণ কর এবং দেখ মিথ্যারোপকারীদের কিরুপ পরিণতি হয়েছে। (৩৭) জাপনি তাদেরকে সুপথে জানতে আগ্লহী হলেও আল্লাহ্ যাকে বিপথগামী করেন তিনি তাকে পথ দেখান না এবং তাদের কোন সাহায্যকারীও নেই। (৩৮) তারা লাল্লাহের নামে কঠোর শপথ করে যে, যার মৃত্যু হল্ল আল্লাহ্ তাকে পুনরুজ্জীবিত করবেন না। জবশাই এর পাকাপোক্ত ওয়াদা হল্লে গেছে। কিন্তু, অধিকাংশ লোক জানে না। (৩৯) তিনি পুনরুজ্জীবিত করবেনই, যাতে যে বিষয়ে তাদের মধ্যে মতানৈক্য ছিল তা প্রকাশ করা মান্ন এবং যাতে কাফিরেরা জেনে নেল্ল যে, তারা মিধ্যাবাদ্বী ছিল। (৪০) আমি যখন কোন কিছু করার ইচ্ছা করি; তখন তাকে কেবল এতটুকুই বলি যে, হয়ে যাও। সুতরাং তা হয়ে যায়।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

মুশরিকরা বলেঃ যদি আঞ্চাহ্ ডা'ডাবা ( সন্তুষ্টিট হিসাবে ) চাইতেন ( যে, আমরা অন্যের ইবাদত না করি, যা আমাদের তরিকার মূলনীতি এবং কোন কোন বস্ত হারাম না করি, যা আমাদের তরিকার শাখাগত নীতি। উদ্দেশ্য এই যে, যদি আরাহ্ তা'আলা আমাদের বর্তমান মূলনীতি ও শাখাগত নীতি অপছদ্দ করতেন ) তবে আলাহ্ ছাড়া কোন কিছুর ইবাদত আমরাও করতাম না, আমাদের বাপদাদারাও করত না এবং তাঁর ( আদেশ ) ছাড়া আমরা কোন বস্তুকে হারাম বলতে পারতাম না। [ এতে বোঝা যায় যে, আরাহ্ তা'আলা আমাদের তরিকা পছন্দ করেন। নতুবা আমাদেরকে কেন এরাপ করতে দিতেন ? হে মুহাম্মদ (সা) আপনি দুঃখিত হবেন না। কেননা, এই অনর্থক তক নতুন ব্যাপার নয় ; বরং ] যেসব (কাফির ) তাদের পূর্বে ছিল, তারাও এরাপ কাঙ করেছিল ( অর্থাৎ পয়গম্বরদের সাথে অনর্থক তর্ক করেছিল ! ) অতএব পয়গম্বরদের (তাতে কি ক্ষতি হয়েছে এবংযে পথের দিকে তাঁরা ডাকেন তারই বা কি অনিল্ট হয়েছে। তাদের ) দায়িত্ব শুধু (বিধি-বিধান ) পরিষ্কারভাবে পৌছিয়ে দেওয়া। ( 'পরিকারভাবে' এর অর্থ এই যে, দাবী স্পষ্ট এবং প্রমাণ বিশুদ্ধ হতে হবে। এমনিভাবে আপনার দায়িত্বেও এ কাজ ছিল, যা আপনি করছেন। যদি হঠকারিতাবশত দাবী ও প্রমাপের ব্যাপারে চিন্তাভাবনা না করে, তবে আপনার কি দোষ !) এবং (তাদের ব্যবহার আপনার সাথে অর্থাৎ তর্ক করা যেমন কোন নতুন ব্যাপার নয়, তেমনি আপনার ব্যবহার তাদের সাথে অর্থাৎ তওহীদ ও সত্য ধর্মের দিকে আহবান করা কোন নতুন ব্যাপার নয়। বরং এ শিক্ষাও প্রাচীনকাল থেকে অব্যাহত রয়েছে। সেমতে) আমি প্রত্যেক উদ্মতে ( পূর্ববর্তী উম্মতদের মধ্যে ) কোন না কোন পয়গম্বর ( এ শিক্ষা দেওয়ার জন্য ) প্রেরণ করেছি ষে, তোমরা ( বিশেষভাবে ) আয়াহ্র ইবাদত কর এবং শয়তান ( এর পথ ) থেকে ( অর্থাৎ শিরক ও কুফর থেকে ) বেঁচে থাক। (এতে কোন কোন বস্তুকে হারাম করাও এসে গেছে. যা মুশরিকরা নিজেদের মতে করত । কেননা, এটা শিরক ও কুফরের শাখা ছিল। ) অতএব তাদের মধ্যে কিছু সংখ্যককে আল্লাহ্পথ প্রদর্শন করেছেন ( কারণ ডারা সতাকে কবুল করেছে) এবং কিছু সংখ্যকের জন্য বিপথগামিতা অবধারিত হয়ে গেছে।

(উদ্দেশ্য এই যে, কাফির ও পয়গম্বরগণের মধ্যে এ ব্যবহার এমনিডাবে চলে আসছে এবং পথ প্রদর্শন ও পথন্ডচ্টকরণ সম্পন্ধিত আল্পাহ্র ব্যবহারও চিরকাল থেকে এমনি অব্যাহত রয়েছে। কাফিরদের তর্কবিতর্কও প্রাচীন, পয়গম্বরগণের শিক্ষাও প্রাচীন এবং সবার সৎপথ না পাওয়াও প্রাচীন। অতএব আপনি দুঃখিত হবেন কেন? এ পর্যন্ত সাম্থনা দেওয়া হয়েছে। এতে সর্বশেষ আলোচ্য বিষয়ে তাদের সন্দেহের জওয়াবও সংক্ষেপে হয়ে গেছে। অর্থাৎ এরূপ কথাবার্তা বলা পথন্ডচ্টতা। পরবর্তী আয়াতে এর সমর্থন ও জওয়াবের ব্যাখ্যা বণিত হয়েছে। অর্থাৎ পয়গম্বরগণের সাথে তর্ক করা যে পথন্ডচ্চতা,

তা যদি তোমাদের জানা না থাকে তবে ) তোমরা পৃথিবীতে ভ্রমণ কর, অতঃপর ( ধ্বংসাব-শেষের সাহায্যে) দেখ যে, (পরগন্বরগণের প্রতি) মিথ্যারোপকারীদের কেমন ( শোচনীয়) পরিণাম হয়েছে। ( অতএব এ তারা যদি বিপথগামী না হত, তবে আযাবে কেন পতিত হল ? এগুলোকে আকন্সিক ঘটনা বলা যায় না। কারণ, এগুলো অভ্যাসের বিপরীতে হয়েছে, পয়গন্বরগণের ভবিষ্যবাণী, পরে হয়েছে এবং ঈমানদাররা এগুলো থেকে মুরু রয়েছে। এরপরও এটা যে আযাব, এতে সন্দেহ থাকতে পারে কি ? টম্মতের কোন একজন বিপথপামী হলেও রসূলুলাহ্ (সা) ভীষণ মর্মাহত হতেন, তাই এরপর আবার তাঁকে সমোধন করা হয়েছে যে, যেমন পূর্ববর্তী কিছু সংখ্যক লোকের জন্য বিপধগামিতা অবধারিত হয়ে গিয়েছিল, এমনিডাবে তারাও। অতএব ) তাদের সৎপথে আনার বাসনা যদি আপনার থাকে, তবে (কোন লাড নেই ; কারণ ) আল্লাহ্ হিদায়ত করেন না, যাকে ( তার হঠকারি-তার কারণে ) বিপথগামী করেন। ( তবে সে হঠকারিতা ত্যাগ করলে হিদায়ত করে দেন। কিন্তু তারা হঠকারিতা ত্যাগ করবে না। ফলে তাদের হিদায়তও হবে না।) এবং (বিপথ-গামিতা ও আযাব সম্পর্কে যদি তাদের এরাপ ধারণা থাকে যে, তাদের উপাস্যরা এ অবস্থায়ও আযাৰ থেকে বাঁচিয়ে নেবে, তবে তারা বোঝে নিক ষে, আলাহ্র মুকাবিলায় ) তাদের কোন সাহায্যকারী নেই। ( এ পর্যন্ত তাদের প্রথম সন্দেহের জওয়াব দেওয়া হয়েছে। অতঃপর দ্বিতীয় সন্দেহ সম্পর্কে আলোচনা করা হচ্ছে।) তারা খুব জোরেশোরে আল্লাহ্র ক্রসম খায় মে, যে ব্যক্তি মরে যায়, আয়াহ্ তাকে পুনর্বার জীবিত করবেন না ( এবং কিয়মত আসবে না। অতঃপর জওয়াব দেওয়া হচ্ছে) কেন জীবিত করবেন না ? ( জ্র্থাৎ অবশ্যই জীবিত করবেন।) এ ওয়াদাকে আরাহ্ তা'আলা নিজ দায়িত্বে অপরিহার্য করে রেখেছেন; কিন্তু অধিকাংশ লোক (বিশুদ্ধ প্রমাণ থাকা সন্থেও এতে) বিশ্বাস স্থাপন করে না। (পুনর্বার জীবিত করার কারণ) যাতে (ধর্ম সম্পর্কে) যে ব্যাপারে তারা ( দুনিয়াতে) মতবিরোধ করত (এবং পয়গন্বরদের ফরসালা গুনে পথে আসর্ত না) তাদের সামনে তা ( অর্থাৎ তার শ্বরাপ চাক্ষুস ) প্রকাশ করে দেন এবং যাতে ( এ ন্বরাপ প্রকাশের সময় ) কাফিররা ( পুরোপুরি ) জেনে নেয় যে, তারা মিথ্যাবাদী ছিল। ( এবং পয়গম্বর ও মু'মিনরা সত্যবাদী ছিল। অতএব কিয়ামতের আগমন অবশ্যভাবী এবং আঘাব দারা ফয়সালা হওয়া জরুরী

এ হচ্ছে এটা 🕰 🧏 রাক্যের জওয়াব। তারা যে কিয়ামতকে অস্বীকার করত,

' এর কারণ ছিল এই যে, তাদের ধারণায় মৃত্যুর পর জীবিত হওয়া কারও সাধ্যে ছিল না। তাই পরবর্তী আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় অপার শক্তি প্রমাণ করে এ সন্দেহের জওয়াব দিচ্ছেন যে, আমার শক্তি এত বিরাট যে, ) আমি যে বস্তু ( হল্টি করতে ) চাই; ( তাতে আমার কোনরাপ পরিশ্রম ও কল্ট স্বীকার করতে হয় না। ) তাকে আমার পক্ষ থেকে তুধু এতটুকুই বলা ( যথেল্ট ) হয় যে, তুমি ( হল্ট ) হয়ে যাও, ব্যস তা ( মওজুল) হয়ে যায়। ( সুতরাং এমন অপার শক্তির সামনে প্রাণহীন বস্তুর মধ্যে পুনর্বার প্রাণ সঞ্চার করা মোটেই কঠিন নয়, যেমন প্রথমবার তাতে প্রাণ সঞ্চার করেছেন। এখন উডেয় সন্দেহের পূর্ণ

জওয়াব হয়ে গেছে। دولله الحمد )

## আনুষ্টিক ভাতবা বিষয়

কাঞ্চিরদের প্রথম সন্দেহ ছিল এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা আমাদের *কু*ফর, শিরক ও অবৈধ কাজকর্ম গছন্দ না করলে তিনি সজোরে আমাদেরকে বিরত রাখেন না ফেন ?

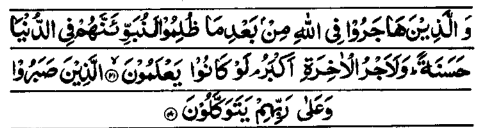
এ সন্দেহ যে অসার; তা বর্ণনার অপেক্ষা রাখে না। তাই এর ডওয়াব দেওয়ার পরি-বর্তে শুধু রসূলুল্লাহ (সা)-কে সাম্ত্রনা দেওয়া হয়েছে যে, এহেন অনর্থক ও বাজে প্রশ্ন গুনে আপনি দুঃখিত হবেন না। সন্দেহটি যে অসার, তার কারণ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা যে মূল ডিঙির উপর এ দৃশ্যজগতের ব্যবস্থাপনা প্রতিষ্ঠিত করেছেন, তাতে মানুষকে সম্পূর্ণ ক্ষমতাহীন রাখা হয়নি। তাকে এক প্রকার ক্ষমতা দান করা হয়েছে। এ ক্ষমতাকে সে আল্লাহ্র আনুগত্যে প্রয়োগ করলে পুরক্ষার এবং নাফরমানীতে প্রয়োগ করলে আয়াবের অধিকারী হয়। কিয়ামত এবং হাশর ও নশরের যাবতীয় হালামা এরই ফলশুন্তি। যদি আল্লাহ্ তা'আলা সবাইকে আনুগত্যে বাধ্য করতে চাইতেন, তবে আনুগত্যের বাইরে যাও-যার সাধ্য কার ছিল? কিন্ত রহস্যের তাগিদে এরাপ বাধ্য করা সঠিক ছিল না। ফলে মানুযকে ক্ষমতা দেওয়া হয়েছে। সুতরাং এখন কাফিরদের একথা বলা যে, আমাদের ধর্মমত আল্লাহ্র কাছে পছন্দ না হলে আনাদের বাধ্য করেন না কেন ----একটি বোকামি ও হঠকারিতারসূত প্রশ্ন বৈ নয়।

لَقَرْ بَعَثْنًا فَى كُلْ १ ? उभग्रहालत्म७ आज्ञार्इत रकान त्रमूल आभगन करत्राइन कि ? : لَقَرْ بَعَثْنًا فَى

থেকে বাহাত একথাই জানা যায় যে, উপমহাদেশীয় এলাকাসমূহেও আলাহ তা আলার পয়গন্ধর অবশ্যই আগমন করে থাকবেন। তিনি হয় এখানকারই অধিবাসী হবেন, না হয় অন্য কোন দেশের হবেন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে এই এন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে এই এন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে এই এন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে এই এন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে এই এন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। অপর পক্ষে এই এন এবং তাঁর প্রতিনিধি ও প্রচারক এখানে এসে থাকবেন। আগমন করেন নি। এর উত্তর এরাপ হতে পারে যে, এখানে বাহাত আরব সম্প্রদায়কে বোঝানো হয়েছে, যাদেরকে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র নবুয়ত দ্বাল্লা সর্বপ্রথম সদ্বোধন করা হয়েছে। তাদের মধ্যে হয়রত ইসমাঈল (আ)-এর পর কোন পয়গদ্বরের আগমন হয়নি। এজনাই কোরআন পাকে তাদেরকে এইটেন নামে অভিহিত করা হয়েছে। এতে অপরিহার্য হয়ে পড়ে না যে, অবশিষ্ট বিশ্বেও রস্লুল্লাহ্ (সা)-র পূর্বে কোন পয়গদ্বর আসেন নি।

واللهاعلم

সুরা নাহ্র



(৪১) যারা নির্যাতিত হওয়ার পর ভারাহ্র জন্য গৃহ ত্যাগ করেছে, আমি অবশ্যই তাদেরকে দুনিয়াতে উত্তম জাবাস দেব এবং পরকালের পুরব্ধার তো স্বাধিক; হায় ! যদি তারা জানত। (৪২) যার দুঢ়গদ রয়েছে এবং তাদের পালনকর্তার উপর ভরসা করেছেন।

#### তঙ্গসীরের সার-সংক্ষেপ

যারা আল্লাহ্স্ন জন্য শ্বদেশ (মক্কা) ত্যাগ করেছে (এবং আবিসিনিয়ায় চলে গেছে ) তাদের উপর (কাফিরদের পক্ষ থেকে ) নির্যাতন হওয়ার পর (কারণ এমন অপারক অবছায় দেশ ত্যাগ করা খুবই মনোকচ্টের কারণ হয়) আমি অবশ্যই তাদেরকে দুনিয়াতে উত্তম আবাস দেব। (অর্থাৎ তাদেয়কে মদীনায় পৌঁছিয়ে খুব শান্তি ও সুখ দেব। সেমতে কিছুদিন পরেই আল্লাহ্ তা'আলা তারেদকে মদীনায় পৌঁছিয়ে দেন এবং একেই আসল দেশ করে দেন। তাই একে আবাস বলা হয়েছে। তারা সেখানে সর্ব প্রকার উন্নতি লাভ করেন। তাই একে <sup>টেই</sup>ঞ্চ তথা উত্তম বলা হয়েছে। আবি-সিনিয়ায় তাদের অবস্থান ছিল সাময়িক। তাই একে আবাস বলা হয়নি) এবং পর-কালের পুরব্ধার ( এর চাইতে ) অনেক ওণে বড় ( কারণ, যেমন উত্তম তেমনি চিরস্থায়ী )। আফসোস। যদি ( পরকালের এই প্রতিদান ) তারা ( অর্থাৎ অক্ত কাফিররা ) জানত। (এবং তা অর্জন করার আগ্রহে মুসলমান হয়ে যেত!) তারা (অর্গাৎ হিজরতকারীরা এসব ওয়াদার যোগ্য অধিকারী এজন্য যে, তারা) এমন, যারা ( অপ্রিয় ঘটনাবলীতে ) সবর করে। (সেমতে দেশ ত্যাগ করা যদিও তাদের কাছে অপ্রিয়, কিন্ত এছাড়া ধর্ম-পালন করা সন্তবপর ছিল না। তাই ধর্মের খাতিরে তারা দেশ ছেড়েছে এবং সবর করেছে।) এবং (তারা সর্বাবস্থায়) পালনকর্তার উপর ডরসা রাখে। ( দেশ ত্যাগ করার সময় চিন্তা করে না যে, খাওয়া-দাওয়া করবে কোথেকে ? )

# আনুবলিক ভাতব্য বিষয়

শব্দাৰ্থ ও ৰ্যাখ্যা : بَرُوا هَ بَرُوا هَ عَلَيْهُ بَعَنَ عَلَيْهُ بَعَنَ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ عَلَيْهُ ب ধানিক অৰ্থ দেশ ত্যাগ করা। আল্লাহ্র জন্য দেশ ত্যাগ করা ইসলামে একটি বড় ইবাদত । রস্লুরাহ্ (সা) বলেন : لاهبتر الهبتر الهبتر الهبتر الهبتر الهبتر الهبتر الهبتر المبتر المبتر المبتر الم রতের পূর্বে মানুষ যেসব গোনাহ্ করে, হিজরত সেঙলোকে খতম করে দেয় ।

হিজরত কোন কোন অবস্থায় ফরম,ওয়াজিব এবং কোন কোন অবস্থায় মোস্তা-হাব ও উত্তম হয়ে থাকে। এর বিস্তারিত বিধান সুরা নিসার ৯৭ নম্বর আয়াত

হিজরত দুনিয়াতেও সম্ছল জীবিকার কারণ হয় কি ? ঃ আলোচ্য আয়াতখয়ে কতিপয় শর্তাধীনে মুহাজিরদের সাথে দুটি বিরাট ওয়াদা করা হয়েছে, প্রথম দুনিয়াতেই উঙম ঠিকানা দেওয়ার এবং দ্বিতীয় পরকালে বেহিসাব সওয়াবের । 'দুনিয়াতে উডম ঠিকানা' এটি একটি ব্যাপক অর্থবোধক শব্দ। বসবাসের জন্য গৃহ এবং সৎ প্রতিবেশী পাওয়া, উডম রিযিক পাওয়া, শস্তুদের বিরুদ্ধে বিজয় ও সাফল্য পাওয়া, সাধারণের মুখে মুহাজিরদের প্রশংসা ও সুখ্যাতি থাকা এবং পুরুষানুরুমে পারিবারিক ইষ্যত ও গৌরুর পাওয়া---সবই এর অন্তর্জু জা ----( কুরতুবী )

আয়াতের শানে নুমূল মূলত ঐ প্রথম হিজরত, যা সাহাবায়ে কিরাম আবিসি-নিয়া অভিমুখে করেন। এরপ সভাবনাও রয়েছে যে, আবিসিনিয়ার হিজরত এবং পরবর্তীকালের মদীনার হিজরত উডয়টি এর অন্তর্ভু জ রয়েছে। তাই কেউ কেউ বলেন যু, এ ওয়াদা বিশেষ করে ঐ সাহাবায়ে কিরামের জন্য, যাঁরা আবিসিনিয়ায় কিংবা মদীনায় হিজরত করেছিলেন। আল্লাহ্র এ ওয়াদা দুনিয়াতে পূর্ণ হয়ে গেছে। সবাই তা প্রত্যক্ষ করেছে। আল্লাহ্ তা'আলা মদীনাকে তাঁদের জন্য কি চমৎকার ঠিকানা করেছিলেন। উৎপীড়নকারী প্রতিবেশীদের হলে তাঁরা সহানুভূতিশীল, মহানুভব প্রতিবেশী পেয়েছিলেন। তাঁরা শরু দের বিপক্ষে বিজয় ও সাফল্যলাভ করেছিলেন। হিজরতের পর অল্ল ফিছু দিন অতিবাহিত হতেই তাঁদের সামনে রিযিকের দার উন্মুক্ত করে দেওয়া হয়। যাঁরা ছিলেন ফকীর মিসকীন, তাঁরা হয়ে যান বিত্তশালী, ধনী। দুনিয়ার বিডিয় দেশ বিজিত হয়। তাঁদের চরির মাধুর্য ও সৎকর্মের কীর্তি আবহমানকাল পর্যন্ত শন্তু নিয়া নির্বিশেষে সবার মুখে উচ্চারিত হয়। তাঁদেরকে এবং তাঁদের বংশধরকে আল্লাহ্ তা'আলা অসামান্য ইষ্যত ও গৌরব দান করেন। এগুলো হল্ছে গার্থি বিষয়। পরকালের ওয়াদা পূর্ণ হওয়াও অবশ্যজ্ঞাবী। কিন্তু তফসীরে বাহ্রে মুহীতে আবু হাইয়্যান বলেন ঃ

و الذين ها جروا عام فى المهاجرين كا دُنا ساكا نوا نيشمل ا ولهم قابَرُوُ الذين ها جَرُوا عام فى المهاجرين كا دُنا ساكا نوا نيشمل ا ولهم و اخر هم عائمته عائمته عائمة عائمة عائمة عائمة عائمة عائمة من الخرو عائمته عائمة مائمة عائمة مائمة عائمة عائ

000

সাধারণ তক্ষসীর বিধির তাগিদও তাই। আয়াতের শানে নুষুল বিশেষ ঘটনা ও বিশেষ শ্রেণীর লোক হলেও শব্দের ব্যাপকতা ধর্তব্য হয়ে থাকে। তাই সারা বিষের এবং সর্বকালের মুহাজির আলোচ্য ওয়াদার অন্তর্ভুক্ত। উত্তয় ওয়াদা সব মুহাজিরের ক্ষেত্রে পূর্ণ হওয়া একটি নিশ্চিত ও অনিবার্ষ ব্যাপার।

এমনি ধরনের এক ওয়াদা মুহাজিরদের জন্য সূরা নিসার নিম্নোজ আয়াতে ব্যজ হয়েছে ঃ

وَ مَنْ يَهُا جِرْدِي سَبِيْلِ اللهِ يَجِدُ فِي الْأَرْضِ سَرًا غَمَّا كَثِيرًا وَ سَعَةً

এতে বিশেষ করে বাসন্থানের প্রশন্ততা এবং জীবিকার সন্থলতার ওয়াদা দেওয়া হয়েছে। কিন্ত কোরআন পাক এসব ওয়াদার সাথে মুহাজিরদের কিছু ওণাবলী এবং হিজরতের কিছু শর্তাবলীও বর্ণনা করেছে। তাই এসব ওয়াদার যোগ্য অধিকারী ঐসব মুহাজিরই হতে পারে, যারা এসব ওণের বাহক এবং যারা প্রাথিত শর্তসমূহ পূর্ণ করে।

তশমধ্যে সর্বপ্রথম শর্ত হচ্ছে 🥼 একমার

আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুল্টি অর্জন হতে হবে। এতে পাথিব কাজ-কারবারের মুনায়া. চাকরি এবং প্ররুত্তিগত উপকারিতা উদ্দেশ্য হতে পারবে না। দিতীয় শর্ত মুহাজিরদের নির্যাতিত

হওয়া; যেমন বলা হয়েছে: أور الم الحامية به الما علم ما طلموا ي হওয়া; যেমন বলা হয়েছে: أور الم

বিপদাপদে সবর করা ও দৃষ্টপদ থাকা, যেমন বলা হয়েছে: اللَّذِيْنَ مَبُرُوْ চতুর্থ ওণ যাবতীয় বন্তনিচ কলা-কৌশল অবলম্বন করা সত্ত্বেও ভরসা ওধু আলাহ্র ওপর রাখা; অর্থাৎ কায়মনোবাক্যে এরাপ বিশ্বাস রাখা যে, বিজয় ও সাফল্য একমাল্ল তাঁরই হাতে; যেমন বলা হয়েছে: وَعَلَّوْ نَا يَكَ وَعَلَوْ يَكَ وَعَلَوْ يَ

এ থেকে জানা গেল যে, প্রাথমিক বিপদাপদ ও কল্ট তো প্রত্যেক কাজে হয়েই থাকে। এগুলো অতিক্রম করার পরও যদি কোন মুহাজির উত্তম ঠিকানা ও উত্তম অবছা না পায়, তবে কোরআনের ওয়াদায় সন্দেহ করার পরিবর্তে নিজের নিয়ত, আন্তরিক্তা ও কর্মের উৎকর্ষ যাচাই করা দরকার। এগুলোর ডিত্তিডেই এ ওয়াদা করা হয়েছে। যাচাই করার পর সে জানতে পারবে যে, দোষ তার নিজেরই। কোথাও হয়তো নিয়তে হুটি রয়েছে, কোথাও হয়তো সবর, দৃঢ়তা ও তরসার অভাব আছে।

দেশত্যাগ ও হিজরতের বিভিন্ন প্রকার বিধি-বিধান ঃ ইমাম কুরতুবী এছলে হিজরত ও দেশ ত্যাগের প্রকার ও বিধি-বিধান সম্পর্কে একটি উপকারী প্রবন্ধ রচনা করেছেন। পাঠকবর্গের উপকারার্থে নিম্দেন তা উদ্ধৃত করা হল ঃ

কুরত্বী ইবনে আরাবীর বরাত দিয়ে লিখেন : দেশত্যাগ করা এবং দেশ প্রমণ

করা কোন সময় কোন বস্তু থেকে পলায়ন ও আত্মরক্ষার্থে হয় এবং কোন সময় কোন বস্তুর অন্বেষণের জন্য হয়। প্রথম প্রকারকে হিজরত বলে। হিজরত ছয় প্রকারঃ

প্রথম. দারুল কুফর থেকে দারুল ইসলামে যাওয়া। এ প্রকার সফর রসূলুরাহ্ (সা)-র আমলেও ফরম ছিল এবং কিয়ামত পর্যন্ত শক্তি-সামর্থ্যের শর্তসহ ফরম, যদি দারুল কুফরে জান, মাল ও আবরুর নিরাপতা না থাকে কিংবা ধর্মীয় কর্তব্য পালন সন্তব না হয়। এরপরও যদি কেউ দারুল কুফরে অবন্থান করে, তবে সে গোনাহ্গার হবে।

দিতীয় বিদ'আতের ছান থেকে চলে যাওয়া। ইবনে কাসেম বলেন ঃ আমি ইমান মালেকের মুখে গুনেছি, এমন জায়গায় কোন মুসলমানের বসবাস করা হালাল নয়, যেখানে পূর্ববর্তী মনীষীদেরকে গালিগালাজ করা হয়। এই উন্তি উদ্ধৃত করে ইবনে আরাবী লিখেন ঃ এটা সম্পূর্ণ নির্ভুল। কেননা, ষদি তুমি ফোন গহিত কাজ বন্ধ করতে না পার, তবে নিজে সেখান থেকে দুরে সরে যাও। এটা তোমার জন্য জরুরী, যেমন আলাহ্ তা'আলা বলেন ঃ

وَاذَا رَا بَنْكَ ٱلَّذِبْنَ يَحُوفُونَ فِي أَيَّا تِنَّا فَا عَرِضْ عَنْهُمْ

ভূতীয় যেখানে হারামের প্রাধান্য, সেখান থেকে চলে যাওয়া। কেননা হালাল অন্বেষণ করা প্রত্যেক মুসলমানের উপর ফর্য।

চতুর্থ. দৈহিক নির্যাতন থেকে আত্মরক্ষার্থে সফর করা। এরাপ সফর জায়েয; বরং আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে রহমত। যেন্থানে শন্তু দের পক্ষ থেকে দৈহিক নির্যাতনের আশংকা থাকে, সেন্থান ত্যাগ করা উচিত; যাতে আশংকা মুক্ত হওয়া যায়। সর্বপ্রথম হযরত ইবরাহীম (আ) এই প্রকার সফর করেন। তিনি কওমের নির্যাতন থেকে নিষ্কৃতি লাভের জনা ইরাক থেকে সিরিয়ার উদ্দেশে রওয়ানা হন এবং বলেন :

فلخرج منها حا دفاً يترفب: मानरेसाम अखियूष्य काव्रन। विगम काव्रजान यल

পঞ্চম দূষিত আবহাওয়া ও রোগের আশংকা থেকে আত্মরক্ষার্থে সফর করা। ইসলামী শরীয়ত এরও অনুমতি দেয়; যেমন রসূর্দ্বাহ (সা) কয়েকজন রাখালকে মদীনার বাইরে বনড়মিতে অবন্থান করার আদেশ দেন। কেননা, শহরের আবহাওয়া তাদের অনুকূলে ছিল না। এমনিডাবে হযরত ওমর ফারাক (রা) আবৃ ওবায়দাকে রাজধানী জর্দান থেকে স্থানান্তরিত করে কোন মালভূমিতে নিয়ে যাওয়ার আদেশ দেন, যেখানে আবহাওয়া দূষিত নয়।

কিন্তু এটা তখন, যখন কোন ছানে প্লেগ অথবা মহামারী ছড়িয়ে না থাকে। যেখানে কোন মহামারী ছড়িয়ে পড়ে, সেখানে নির্দেশ এই যে, পূর্ব থেকে যারা সেখানে

500

বিদ্যমান রয়েছে, তারা সেখান থেকে পলায়ন করবে না এবং যারা সেই এলাকার বাইরে রয়েছে তারা এলাকার ভিতরে যাবে না। সিরিয়ার সফরে হযরত ওমর (রা) এরাপ পরিস্থিতির সম্মুখীন হয়েছিলেন। তিনি সিরিয়া সীমান্ডে পেঁ ছার পর জানতে পারেন যে, সিরিয়ায় প্লেগের ব্যাপক প্রাদুর্জাব দেখা দিয়েছে। এমতাবস্থায় তিনি সিরিয়ায় প্রবেশ করবেন ফিনা এ ব্যাপারে ইতন্তুত করতে থাকেন। সাহাবায়ে কিরামের সাথে অবিরাম পরামর্শের পর হযরত আবদুর রহমান ইবনে আউফ তাঁক্লে একটি হাদীস শোনান। হাদীসে রস্লুল্লাহ (সা) বলেন ঃ

# اذا وقع با رض و انتم بها نلا تحتر جوا منها و اذا وقع بارض و لعتم بها نلا تهبطوا عليها -

যখন কোন ভূখণ্ডে প্লেগ ছড়িয়ে পড়ে এবং তোমরা সেখানে বিদ্যমান থাক, তবে সেখান থেকে বের হয়ো না এবং যেখানে তোমরা পূর্ব থেকে বিদ্যমান না থাক, প্লেগ ছড়িয়ে পড়ার সংবাদ ঙনে সেখানে প্রবেশ করো না।---( তিরমিয়ী )

খলীফা ওমর (রা) তখন হাদীসের নির্দেশ পালন করে সমগ্র কাফেলাকে প্রত্যাবর্তনের আদেশ দেন।

কোন কোন আলিম বলেন ঃ হাদীসের এই নির্দেশের একটি বিশেষ রহস্য এই যে, যারা মহামারীর এলাফায় পূর্ব থেকে অবস্থান করছে, তাদের মধ্যে মহামারীর জীবাণু থাকার সম্ভাবনা প্রবল। তারা যদি সেখান থেকে পলায়ন করে, তবে যে ব্যক্তির মধ্যে এই জীবাণু অনুপ্রবেশ করেছে, সে তো মরবেই এবং যেখানে সে যাবে, সেখানকার লোকও তার দারা প্রভাবিত হবে। তাই ইহা হাদীসের বিঞ্জনোচিত ফয়সালা।

ষষ্ঠ ধনসম্পদ হিফাষতের জন্য সফর করা। কোন স্থানে চোর-ডাব্রাতের উপদ্রব দেখলে সেন্থান ত্যাগ করার অনুমতি ইসলামে রয়েছে। কেননা, মুসলমানের ধনসম্পদও তার জানের ন্যায় সম্মানার্হ। এই ছয় প্রকার তো ছিল ঐ দেশ ত্যাগের যা কোন বস্তু থেকে পলায়ন ও আত্মরক্ষার্থে হয় আর শেষোজ্ঞ প্রকার অর্থাৎ কোন বস্তুর অন্বেষণে যে সফর করা হয়, তা নয় ডাগে বিভক্ত।

(১) শিক্ষার সফর অর্থাৎ আল্লাহ্র সৃষ্টজগত, অপার শক্তি ও বিগত জাতি-সমূহের অবন্থা সরেযমীনে পর্যবেক্ষণ করে শিক্ষা গ্রহণের উদ্দেশ্যে বিশ্ব-পর্যটন ফরা। কোরআন পাক এরাপ সফরে উৎসাহিত করে বলেছে :

أَوَلَمْ يَسْهُرُوا فَي أَكَرُ ضَ فَهُنْظَر وَا كَمَتَ كَا تَ عَاقَبُةَ أَلَّذَ يَتَ مَتَ مُعَمَّرُوا فَي أَكَرُ ضَ فَهُنْظَر وَا كَمَتَ كَا تَ عَاقَبُةَ أَلَّذَ يَتَ مَتَ مُعْمَر وَا كَمَتَ كَا تَ عَاقَبُهُمَ وَا عَامَةًا لَا يَ عَاقَبُهُمُ وَا مُعْمَر وَا كَمَتَ كَانَ عَامَةًا مَعْمَر وَا مُعْمَر وَا كَمَتَ كَانَ عَامَةًا مَعْمَر وَا مُعْمَر وَا كَمَتَ كَانَ عَاقَدُهُمُ وَا مُعْمَر وَا كَمَتَ كَانَ عَامَةًا مَعْمَر وَا مُعْمَر وَا كَمَتَ كَانَ عَامَةًا مُعْمَر وَا مُعْمَر وَا كَمَتَ كَانَ عَامَةًا مُعْمَر وَا مُعْمَر وَا مُعْمَالًا مَعْمَا مُعْمَا عَامَةًا مُعْمَا وَمُعْلَمُ مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَ مُعْمَر وَا مُعْمَا مُعْمَ مُعْمَر وَا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُعَامَ مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعَامَ مُعْمَا مُنْ مُعْمَا مُنْ مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُنْ مُعْمَا مُنُ مُعْمَا مُعْمَا مُنُعْمَا مُنْ مُنَا مُنَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُنُوا مُعْمَا مُنْ مُعْمَا مُوا مُعْما مُوا مُوا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُوا مُوا مُعْمَا مُوا مُوا مُنْ مُوا مُوا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُوا مُوا مُعْمَا مُعْمَا مُوا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعُمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْما مُعْم مُعْمَا مُعُ مُعْمَا مُعُ مُعَا مُعُمُ مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا مُعْمَا (২) হজ্জের সফর। কতিপয় শর্তসহ এ সফর যে ইসলামী ফর্য, তা সুবিদিত।

(৩) জিহাদের সফর। এটাও যে ফরম, ওয়াজিব অথবা মোস্তাহাব, তাঁ সব মুসলমানের জানা রয়েছে ।

ে (৪) জীবিকার অব্যেষণে সফর ৷ শ্বদেশে জীবিকার প্রয়োজনীয় আসববেগর সংগৃহীত না হলে অন্যন্ন সফর করে জীবিকা অব্যেষণ করা অপান্নহার্য।

(৫) বাণিজ্যিক সকর অর্থাৎ প্রয়োজনের অতিরিক্ত ধনসম্পদ অর্জন করার জন্য সকর করা। শরীয়তে এটাও জায়েয়। আল্লাহ্ বলেন ঃ

ابتداء نضل معتلواته - ليس علوكم جدا م ان تهتدوا نضلا من و بكم

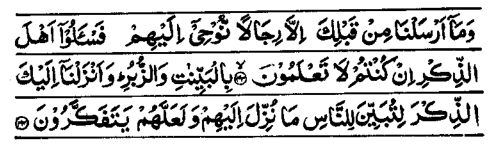
( রুপা অন্বেষণ ) বলে বাণিজ্য বোঝানো হয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা হজ্জের সফরেও বাণিজ্যের অনুমতি দান করেছেন। অতএব বাণিজ্যের জন্য সফর করা আরও উড়ম-রূপে বৈধ হবে।

(৬) ভান অর্জনের জন্য সফর। ধর্ম গালনের জন্য যতটুকু জরুরী, ততটুকু ভান অর্জনের জন্য সঞ্চর করা ফরযে আইন এবং এর বেশির জন্য ফরযে কেফায়া।

(৭) ফোন ছানকে পবির মনে করে সেদিকে সকর করা। তিনটি মসজিদ ব্যতীত এরাপ সফর বৈধ নয়: মসজিদে হারাম (মক্কা), মসজিদে নববী (মদীনা) এবং মসজিদে আকসা (বায়তুল মোকাদ্দাস)। এ হচ্ছে কুরতুবী ও ইবনে আরাবীর অভিমত। অন্যান্য আলিমের মতে সাধারণ পবিত্র ছানসমূহের দিকে সফর করাও জায়েষ। ----(মোঃ শফী)

 (৮) ইসলামী সীমান্ত সংরক্ষণের জন্য সফর । একে 'রিবাত' বলা হয় । বহু হাদীসে রিবাতের শ্রেষ্ঠত্ব বর্ণিত রয়েছে ।

(৯) বজন ও বক্ষুদের সাথে সাক্ষাতের জন্য সফর। হাদীসে একেও পুণ্যকাজ আখ্যা দেওয়া হয়েছে। সহীহ্ মুসলিমের হাদীসে আজ্মীয়-বজন ও বক্ষু-বাজবদের সাথে সাক্ষাতের জন্য সফর করে, তার জন্য ফেরেশতাদের দোয়া করার কথা উল্লিখিত রয়েছে। এটা তখন, যখন কোন বৈষয়িক রার্থের জন্য নয়, বরং আল্লাহ্ তাণ্আলার সন্তুটি অর্জনের উদ্দেশ্যে তাদের সাথে সাক্ষাত করা হয়।



800

(৪৩) আগনার পূর্বেও আমি প্রত্যাদেশসহ মানবকেই তাদের প্রতি প্রেরণ করে-ছিলাম। অতএব ভানীদেরকে জিজেস কর, যদি তোমাদের জানা না থাকে; (৪৪) প্রেরণ করেছিলাম তাদেরকে নির্দেশাবলী ও অবতীর্ণ প্রস্থসহ এবং আপনার কাছে আমি স্মর-ণিকা অবতীর্ণ করেছি, যাতে আপনি লোকদের সামনে ঐ সব বিষয় বিরত করেন, যেওলো তাদের প্রতি নাযিল করা হয়েছে, যাতে তারা চিন্তা-ভাবনা করে।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষেগ

এবং (অবিশ্বাসীরা আপনার রিসালত ও নবুয়ত এ কারণে শ্বীকার করে না যে, আপনি মানব। তাদের মতে রসূল মানব না হওয়া উচিত। এটা তাদের মূর্খতা-গ্রসূত ধারণা। কেননা) আমি আপনার পূর্বেও তথু মানবকেই রসূল করে মু'জিষা ও গ্রশ্বদি দিয়ে প্রেরণ করেছি। আমি তাদের কাছে নির্দেশ প্রেরণ করতাম। অতএব (হে মক্কার অধিবাসীরা) যদি তোমাদের জানা না থাকে, তবে যারা জানে, তাদের কাছে জিডেস করে দেখ (অর্থাৎ এমন লোকদেরকে জিডেস কর, যারা পূর্ববর্তী পয়গ-ম্বরগণের অবন্থা জানে এবং তোমাদের ধারণা মতেও তারা মুসলমানদের পক্ষপাতিত্ব না করে । এমনিডাবে আপনাক্ষে রসূল করে) আপনার প্রতিও এ কোরআন নাযিল করেছি, যাতে (আপনার মাধ্যমে) যে হিদায়ত মানুষের কাছে প্রেরণ করা হয়েছে আপনি সেগুলো স্পষ্ট করে বুঝিয়ে দেন এবং যাতে তারা তাতে চিন্তা-ভাবনা করে।

## জানুষরিক জাতব্য বিষয়

রাহল মা'আনীতে বলা হয়েছে, এ আয়াত নাষিল হওয়ার পর মক্কার মুশরিকরা মদীনার ইহদীদের কাছে তথ্যানুসন্ধানের জন্য দৃত প্রেরণ করল। তারা জানতে চাইল যে, বান্তবিকই পূর্বেও সব পয়গন্বর মানব জাতির মধ্য থেকে প্রেরিত হয়েছেন কি না।

কিন্ত একথা সুস্পল্ট যে, মুশরিকরা অমুসলমানদের বর্ণনা দারাই তুল্ট হতে পারত। কারণ তারা শ্বরং রস্লুল্লাহ্ (সা)-র বর্ণনায় সন্তল্ট ছিল না। এমতাবস্থায় মুসলমানদের বর্ণনা তারা কিরাপে মানতে পারত। اللَّذَكَرِ اللَّذَكَرِ اللَّهُ مَنْ الذَكَرَ المَّاتِي مَنْ اللَّذَكَرِ ব্যবহাত হয়। তদ্মধ্যে এক অর্থ জোন। এ অর্থের সাথে সম্পর্ক রেখে কোরআন পাকে তওরাতকে زكر বলা হয়েছে ঃ

मम ذكر अवर कात्रजान(क وَلَقَدْ كَتَبَيْنَا فِي الزَّبُورِ مِنْ بَعَدِ الذِّكْرِ

দারা ব্যক্ত করা হয়েছে, যেমন এর পরের আয়াতে أَنْزُلْنَا إِلَيْكَ إِلَا يُكُ কের শান্দিক অর্থ দাঁড়াল বিদ্বান, ডানবান। এখানে স্পন্টতই বিদ্বান বলে গ্রন্থধারী ইহদী ও খুস্টান পণ্ডিতদেরকে বোঝানো হয়েছে। ইবনে আক্বাস, হাসান, সুদ্দী প্রমুখ তাই বলেছেন। কেউ কেউ এখানেও أَهْلُ إِلَى كُرُ

বলেছেন। এ ব্যাগারে বাষ্যাব ও মাযহারীর বক্তব্য অধিক স্পল্ট। তাঁরা বলেন ঃ

المراديا هل الذكرعلهاء اخها رالا مم السالفة كالثنا من كان قالـذكر بمعنى الحفظ كانه قهل اسلم لـــوا المطلعين على اخها رالا مم يعلمو كم بذلك \_

এ ভাষ্য অনুযায়ী গ্রহধারী ও কোরআনধারী সবাই لَنْ كَرْ اللَّهُ كَانَ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ عَ در

় ) বলে তওরাত, ইজীল, যবুর ও কোরআনসহ ঐশীগ্রছসমূহ বোঝানো হয়েছে। মুজতাহিদ ইমামদের অনুসরণ করা অন্যদের উপর ওয়াজিব ঃ আলোচ্য আয়াতের

সম্পর্কে বলা হয়েছে, কিন্তু ভাষা ব্যাপক হওয়ার কারণে এ জাতীয় সব ব্যাপারকে শামিন করে। তাই কোরজানী বর্ণনাডলির দিক দিয়ে একটি গুরুত্বপূর্ণ যুক্তিগত ও ইতিহাসগত বিধি যে, যারা বিধি-বিধানের জান রাখে না, তারা যারা জানে, তাদের কাছে জিডেস করে নেবে এবং তাদের কথামত কাজ করা জানহীনদের উপর ফরয় হবে। এফেই তকলীদ (অনুসরণ) বলা হয়। এটা কোরআনের স্পল্ট নির্দেশ এবং যুক্তিগতভাবেও এ পধ ছাড়া আমল অর্থাৎ কর্মকে ব্যাপক করার আর কোন উপায় নেই। সাহাবীগলের বুগ থেকে গুরু করে আজ পর্যন্ত কোর মতানৈক্য ছাড়াই এ বিধি পালিত হয়ে আসছে। যারা তকলীদ অন্থীকার করে, তারাও এ তকলীদ অন্থীকার করে না যে, যারা আলিম নয়, তারা আলিমদের কাছ থেকে ফতোয়া নিয়ে কাজ করবে। বলা বাহল্য, আলিমরা

যদি অক্ত জনসাধারণকে কোরআন ও হাদীসের প্রমাণাদি বলেও দেন, তবে তারা এগুলোকে আলিমদের উপর আন্থার ডিন্তিতেই গ্রহণ করবে। কারণ, তাদের মধ্যে প্রমাণাদিকে বোঝা ও পরখ করার যোগ্যতা কোথায় ? জ্ঞানীদের উপর আস্থ। রেখে কোন নির্দেশকে শরীয়তের নির্দেশ মনে করে পালন করার নামই তো তকলীদ। এ তকলীদ যে বৈধ বরং জরুরী, তাতে কোনরাপ মতবিরোধের অবকাশ নেই। তবে যেসব আলিম কোরআন, হাদীস ও ইজমার ক্ষেত্রসমূহ বোঝার যোগ্যতা রাখে, তারা কারও তকলীদ না করে এমন বিধি-বিধানে সরাসরি কোরআন ও হাদীস অনুযায়ী কাজ করতে পারে, যেঙলো কোরআন ও হাদীসে পরিষ্কারভাবে উল্লিখিত রয়েছে এবং যেগুলোতে সাহারী ও তাবেয়ী আলিমদের মধ্যে কোন মতবিরোধ নেই। কিন্তু যেসব বিধান পরিক্ষারভাবে কোরআন ও হাদীসে উল্লিখিত নেই অথবা যেগুলোতে কোরআনী আয়াত ও হাদীসের মধ্যে বাহাত পরস্পর বিরোধিতা দুষ্টিগোচর হয় অথবা যেগুলোতে সাহাবী ও তাবেয়ীগণের মধ্যে আয়াত কিংবা হাদীসের অর্থ নির্ধারণে মতভেদ রয়েছে, সেসব বিধি-বিধান ইজতিহাদী বিষয়-রপে গণ্য হয় এবং পরিভাষায় এগুলোকে 'মুজতাহাদ ফিহ্ মাস'আলা' বলে। নিজে মুজতাহিদ নয়, এমন প্রত্যেক আলিমের পক্ষেও এ জাতীয় মাস'আলায় কোন একজন মুজতাহিদ ইমামের তকলীদ করা জরুরী। ব্যক্তিগত অভিমতের ভিত্তিতে এক আয়াত কিংবা হাদীসকে অগ্রগণ্য মনে করে অবলম্বন করা এবং অন্য আয়াত কিংবা হাদীসকে অগ্রগণ্য সাব্যস্ত করে ছেড়ে দেওয়া তার পক্ষে বৈধ নয় !

এমনিভাবে কোরআন ও সুন্নতে যেসব বিধানের পরিক্ষার উল্লেখ নেই, সেঙলো কোরআন ও সুন্নাহ্ বর্ণিত মূলনীতি অনুসরণ করে বের করা এবং সেগুলোর শরীয়ত-সম্মত নির্দেশ নির্ধারণ করাও এমন মুজতাহিদদের কাজ, যারা আরবী ভাষায় বিশেষ ব্যুৎপত্তি রাখেন; কোরআন ও সুনাই সম্পর্কিত যাবতীয় শান্তে দক্ষতা রাখেন এবং আল্লাহ্জীতি ও পরহিযগারীতে উচ্চ মর্তবায় অধিষ্ঠিত রয়েছেন। যেমন ইমাম আযম আবু হানীফা, শাফেয়ী, মালিক, আহমদ ইবনে হাম্বল, আওযায়ী, ফকীহ আবুলাইস প্রমুখ। আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে নবুরত যুগের নৈকট্য এবং সাহাবী ও তাবেয়ী-গণের সংসর্গের বরকতে শরীয়তের মূলনীতি ও উদ্দেশ্য বোঝার বিশেষ রুচি এবং বর্ণিত বিধানের ওপর অবর্ণিত বিধানকে অনুমান করে শরীয়তসম্মত নির্দেশ বের করার অসাধারণ দক্ষতা দান করেছিলেন। এজাতীয় ইজতিহাদী মাস'আলায় সাধারণ আলিম-দের পক্ষেও কোন না কোন একজন মুজতাহিদ ইযামের তকলীদ করা অপরিহার্য। মুজতাহিদ ইমামদের মতের বিরুদ্ধে কোন নতুন মত অবলম্বন করা ভুল।

এ কারণেই মুসলিম সম্প্রদায়ের আলিম, মুহাদ্দিস ও ফিকাহবিদগণ, ইমাম গাৰ্যালী, রাযী, তিরমিযী, তাহাডী, মুযানী, ইবনে হসাম, ইবনে কুদামা এবং এই লেণীর আরও লক্ষ লক্ষ পূর্ববতী ও পরবর্তী আলিম আরবী ডাষা ও শরীয়ত সম্পর্কে গভীর পাঙিতোর অধিকারী হওয়া সত্ত্বেও ইজতিহাদী মাস'আলাসমূহে সর্বদা মুজতাহিদ ইমামদের তকলীদ করে গেছেন। তাঁরা সব ইমামের বিপরীতে নিজমতে কোন ফতোয়া দেওয়াকে বৈধ মনে করেন নি।

- Ci - A

তবে উল্লিখিত মনীষীরন্দ জান ও আল্লাহৃঙীতিতে অনন্যসাধারণ মর্তবার অধি-কারী ছিলেন। ফলে তাঁরা মুজতাহিদ ইমামগণের উক্তি ও মতামতসমূহকে কোরআন ও সুন্নতের আলোকে যাচাই-বাছাই করতেন। অতঃপর তাঁরা যে ইমামের উক্তিকে কোর-আন ও সুন্নতের অধিক নিকটবর্তী দেখতেন, সেই ইমামের উক্তি গ্রহণ করতেন। কিন্তু ইমামগণের মত্ত ও পথের বাইরে, তাঁদের সবার বিরুদ্ধে কোন মত আবিদ্ধার করাকে তাঁরা কখনও বৈধ মনে করতেন না। তক্ষলীদের আসল প্ররাপ এতটুকুই।

এরপর দিন দিন ত্তানের মাপকাঠি সংকুচিত হতে থাকে এবং তাকওয়া ও আল্লাহ্ভীতির পরিবর্তে মানবিক স্বার্থপরতা প্রাধান্য বিস্তার করতে থাকে । এমন পরিছিতিতে যদি কোন মাস'আলায় যে-কোন ইমামের উক্তি গ্রহণ করার এবং অন্য মাস'আলায় অন্য ইমামের উক্তি গ্রহণ করার স্বাধীনতা দেওয়া হয়. তবে এর অবশ্যভাবী পরিণতিতে মানুষ শরীয়ত অনুসরণের নামে প্রর্ডির অনুসারী হয়ে যাবে। যে ইমামের উজিতে সে নিজ প্রৱৃতির স্বার্থ পূর্ণ হতে দেখবে সেই ইমামের উজিকেই গ্রহণ করবে। বলা বাহল্য, এরাপ করার মধ্যে ধর্ম ও শরীয়তের অনুসরণ হবে কম এবং যাথ ও প্রর্ডির অনুসরণ হবে বেশী। অথচ দীন ও শরীয়তের অনুসরণ না করে যার্থ ও প্রর্ডির অনুসরণ করা উম্মতের ইজমা দারা হারাম। আল্লামা শাতেবী 'মুয়াফাকাত' গ্রন্থে এ সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করেছেন। সাধারণ তকলীদের বিরোধিতা সম্বেও ইবনে তাইমিয়া এ ধরনের অনুসরণকে ঋীয় ফতোয়া গ্রন্থে ইজমা ডারা হারাম বলেছেন। এ কারণে পরবর্তী ফিকাহবিদগণ এটা জরুরী মনে করেছেন যে, আমলকারীদের ওপর কোন একজন ইমামেরই তকলীদ করা বাধ্যতামূলক করে দেওয়া উচিত। এখান থেকেই ব্য**ক্তিভিত্তিক তকলীদের সূচনা হয়। এটা প্রকৃতপক্ষে একটি শৃ**ণ্ধলামূলক ব্যবহা। এর উদ্দেশ্য দীনী ক্ষেৱে শৃঙ্খলা কায়েম রাখা এবং মানুষকে দীনের আড়ালে প্রর্ডির অনুসরণ থেকে বাঁচিয়ে রাখা। হযরত উসমান গনী (রা)-র একটি কীর্তি হবহ এর দৃষ্টান্ত। তিনি সাহাবায়ে কিরামের ইজমা তথা সর্বসম্মতিরুমে কোরআনের সাতটি কির'আতের মধ্য থেকে মার একটিকে বহাল রেখেছেন। অথচ কোরআন সাত কির'আতেই রস্লুরাহ্ (সা)-র বাসনা অনুযায়ী জিবরাঈলের মাধ্যমে অবতীর্ণ হয়েছিল। কিন্তু বহির্বিশ্বে প্রচারিত হওয়ার পর সাত কির'আতে কোরআন পাঠ করার ফলে তাতে পরিবর্তনের আশংকা দেখা দেয়। তখন সাহাবীগণের সর্বসম্মতিরুমে একই কির'আতে কোরআন লেখা ও পড়া বাধ্যতামূলক করে দেওয়া হয়। খলীফা হযরত উসমান (রা) সেই এক কির'আতে কোরআনের অনেক কপি লিখিয়ে বিভিন্ন দেশে প্রেরণ করেন এবং আজ পর্যন্তও সমগ্র মুসলিম সম্প্রদায় তা অনুসরণ করে যাচ্ছেন। এর অর্থ এরাপ নয় যে, অন্য কির'আত সঠিক ছিল না। বরং দীনের শৃৃৃৃৃৃৃৃষ্ণলা বিধান এবং কোরআনের হিফাযতের কারণে একটি মাল্ল কির'আত অবলম্বন করা হয়েছে। এমনিভাবে সকল মুজতাহিদ ইমামই সত্য। তাদের মধ্যে কোন একজনকে তকলীদের জন্য নির্দিষ্ট করার অর্থ কখনও এরপ নয় যে, যে ব্যক্তি যে ইমামের তকলীদ করেছে তাকে ছাড়া অন্য ইমাম তার কাছে তকলীদের যোগ্য নয়। বরং যে ইমামের মধ্যে নিজের মতাদর্শ ও সুবিধা দেখতে পায় তারই তব্বরীদ করে এবং অন্য ইমামদেরকেও এমনিভাবে সম্মানিত মনে করে।

উদাহরণত রোগী হাকীম ও ডাক্তারদের মধ্য থেকে কোন একজনকেই চিকিৎসার জন্য নির্দিষ্ট করাকে জরুরী মনে করে। কারণ, সে যদি নিজ মতে এক সময় এক ডাব্ডারের কাছে জিজেস করে ওষুধ পান করে এবং অন্য সময় অন্য ডাব্ডারের কাছে জিজেস করে ওষুধ পান করে, তবে এটা তার ধ্বংসের কারণ হয়। অতএব সে যখন একজন ডাব্ডারকে চিকিৎসার জন্য মনোনীত করে, তখন এর অর্থ কখনও এরাপ হয়ন। যে, অন্য ডাব্ডার পারদশী নয় কিংবা চিকিৎসা করার যোগ্যতা রাখে না।

মুসলিম সম্প্রদায়ের মধ্যে হানাফী, শাফেয়ী, মালেকী ও হাম্বলীর যে বিভাগ প্রতি-তিঠত হয়েছে, তার হুরূপ এর চাইতে বেশী কিছু ছিল না। একে দলাদলির রঙ দেওয়া এবং পারস্পরিক কলহ ও মতানৈকা স্টিতিতে মেতে ওঠা দীনের কাজ নয় এবং অন্তদু তিটসম্পন্ন আলিমগণ কোন সময় একে সুনজরে দেখেন নি। কোন কোন আলিমের আলোচনা পারস্পরিক বিতর্কের রপ ধারণ করে, যা পরে তিরক্ষার ও ভর্ণ সনার সীমা পর্যন্ত পৌঁছে যায়। এরপর মূর্যতাসুলভ লড়াই ও কলহ-বিবাদ স্টিট হয়েছে, যা আজকাল সাধারণত ধর্মপরায়ণতা ও মাযহাবগ্রীতির চিহ্ন হয়ে গেছে। অতএব আলাহ তা আলার কাছেই আমাদের অভিযোগ। কেন্ট্র (বির্ণ্য জি ( বির্ণ্য ) কি ( বির্ণ্য জি ) কি স্বর্ণ ( বির্ণ্য জি ) কি স্বর্ণ ( বির্ণ র )

বিশেষ দ্রল্টব্য ঃ তকলীদ ও ইজতিহাদ সম্পর্কে এখানে যা লিপিবদ্ধ করা হয়েছে, তা এ বিষয়বস্তর সংক্ষি^ত সার। সাধারণ মুসলমানদের বোঝার জন্য এতটুকুই যথেল্ট। পণ্ডিতসুলঙ বিস্তারিত আলোচনা উসূলে ফিকাহর কিতাবাদিতে বিশেষ করে আল্লামা শাতেবীকৃত 'কিতাবুল মুয়াফাকাত' ৪র্থ খণ্ড, ইজতিহাদ অধ্যায়ে, আল্লামা সাইফুদ্দীন আমেদীকৃত 'আহকামুল আহকাম' ওয় খণ্ড, শাহ্ ওয়।লিউল্লাহ্ মুহাদ্দিসে দেহলভীকৃত 'হজ্জাতুল্লাহিল বালেগা' ও 'ইকদুল জীদ' এবং মাওলানা আশরাফ আলী থানভীকৃত 'আল ইসতিসাদ ওয়াল ইজতিহাদ' গ্রন্থে দ্রল্টব্য।

कांत्रजान वांसात जना शानीज जक़ती; शानीज जहांकांत कांत्रजान जहींकांतत नामाहत وَ أَنْزَلْنَا إِلَيْكَ إِلَا كُرُ لِتَبَيِّنَ لِلنَّاسِ: नामाहत أَنْ كُرُ لِتَبَيِّنَ لِلنَّاسِ: नामाहत

সর্বসম্মতভাবে কোরআন পাক। আয়াতে রসূলুরাহ্ (সা)-কে আদেশ করা হয়েছে যে, আপনি লোকদের কাছে কোরআনের আয়াত বর্ণনা ও ব্যাখ্যা করে দিন। এতে সুম্পল্ট-রূপে প্রমাণিত হয় যে, কোরআন পাকের তত্ত্ব, তথ্য ও বিধানাবলী নির্ভুলভাবে বোঝা রসূলুরাহ্ (সা)-র বর্ণনার উপর নির্ভরশীন। যদি প্রত্যেক ব্যক্তি ওধু আরবী ভাষা ও সাহিত্যের জান-লাভ করেই কোরআনের বিধানাবলী আরাহ্র অভিপ্রেত পন্থায় বোঝাতে সক্ষম হত, তবে রসূলুরাহ্ (সা)-কে বর্ণনা ও ব্যাখ্যার দায়িত্ব অর্পণ করার কোন অর্থ থাকত না।

আরামা শাতেবী 'মুয়াফাকাত' গ্রহে বিস্তারিতভাবে প্রমাণ করেছেন যে, হাদীস আগাগোড়া কোরআনের ব্যাখ্যা। কেননা, কোরআন রসূলুরাহ্ (সা) সম্পর্কে বলেছে •

و مرو مرو مناقم منظلم منظلم منظلم منظلم منظلم منظلم منظلم منظلم منظلم ব্যাখ্যা প্রসবে বলেছেন : الثوران الثوران ৬ এর সারমর্ম এই যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) থেকে যে কোন উক্তি ও কার্ম বর্ণিত রয়েছে. তা সব কোরআনেরই বক্তব্য। কোন কোনটি বাহাত কোর আমেতর তফসীর ও ব্যাখ্যা, যা সাধারণ আলিমরা জানেন এবং কোন কোনটি বাহাত কোরআনে নেই, কিন্তু রস্লুল্লাহ্ (সা)-র অন্তরে তা ওহী হিসাবে প্রক্ষিণত করা হয়। এটাও একদিক দিয়ে কোরআনই। কেননা, কোরআনের বর্ণনা অনুযায়ী রস্লুল্লাহ্ (সা)-র কোন কথাই মনগড়া নয়; বরং আলাহ্র পক্ষ থেকে ওহী হিসাবে প্রক্ষিণত। এত জানা গেল যে. রস্লুল্লাহ্ (সা)-র ইবাদত, লেনদেন, চরিন্ন ও আজাস সবই আলাহ্ তা আলার ওহী ও কোরআনী নির্দেশের অনুস্তি। তিনি যেখানেই নিজ ইজতিহাদ বারা কোন কাজ করেছেন, সেখানে ওহী কিংবা নিষেধ না করার মাধ্যমে সত্যায়ন ও সমর্থন করা হয়েছে। ফলে তাও ওহীরই অনুস্তি।

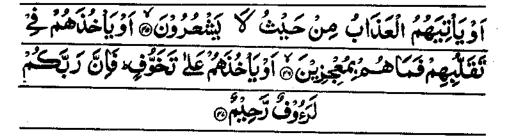
মোটকথা এই যে, আলোচ্য আয়াতে কোরআনের ব্যাখ্যা ও বর্ণনাকে রসুলুরাহ (সা)-র নবুয়তের লক্ষ্য সাব্যস্ত করেছে; যেমন সূরা ভূম'আ ও অন্যান্য সূরার কতিপয় আয়াতে গ্রন্থ শিক্ষাদান বলে এ উদ্দেশ্য ব্যক্ত হয়েছে।

অপরদিকে সাহাবী ও তাবেয়ী থেকে গুরু করে পরবর্তী যুগের হাদীসবিদ পর্যত প্রতিভাধর মনীষীরন্দ প্রাণের চাইতেও অধিক হিফাযত করে হাদীসের একটি বিশাল ভাণ্ডার আমাদের কাছে পৌছে দিয়েছেন। তাঁরা এর পরীক্ষা-নিরীক্ষায় সারাজীবন ব্যয় করে হাদীস বর্ণনার কিছু স্তর নির্ধারণ করেছেন। তাঁরা যেসব হাদীসকে সনদের দিক দিয়ে শরীয়তের বিধানাবলীর ভিত্তি হওয়ার যোগ্য পান নি, সেগুলোকে পৃথক করে এমন হাদীসসমূহ গ্রন্থাকারে লিপিবদ্ধ করে দিয়েছেন যেণ্ডলো সারা জীবনের পরীক্ষা-নিরীক্ষা ও গবেষণার পর বিস্তদ্ধ ও নির্ভরযোগ্য প্রমাণিত হয়েছে।

মদি আজ কেউ হাদীসের এই ডাণ্ডারকে কোন ছলছুঁ তায় অনির্ভরযোগ্য আখ্যা-যিত করে, তবে এর পরিষ্ণার অর্থ এই যে, রসূলুরাহ (সা) কোরআনী নির্দেশ অমান্য করে কোরআনের বিষয়বস্ত বর্ণনা করেন নি; কিংবা তিনি বর্ণনা করেছিলেন, কিন্তু তা অব্যাহত ও সংরক্ষিত থাকেনি। উভয় অবস্থাতেই অর্থগতভাবে কোরআন সংরক্ষিত রইল না। অথচ এর সংরক্ষণের দায়িত্ব স্বয়ং আল্লাহ্ তা'আলা একথা বলে গ্রহণ করে-

ছিলেন : وَانَّا لَهُ (سَا نَظُرُونَ وَانَّا لَهُ (سَا نَظُرُونَ ) অতএব উপরোক্ত দাবী কোরআনের এ আয়াতের পরিপন্থী হবে। এতে প্রমাণিত হল যে, যে ব্যক্তি হাদীস অস্বীকার করে, সে প্রকৃতপক্ষে কোরআনই অস্বীকার করে। نَعُونَ بِا اللَّهُ

اَفَاصِنَ الَّذِينَ مَكَرُوا الشَّيِبَّاتِ أَنُ تَخْسِفَ اللهُ بِعِمُ الْمَرْضَ



(৪৫) যারা কুচক্র করে, তারা কি এ বিষয়ে ডয় করে না যে, আরাহ্ তাদেরকে ভূগর্জে বিলীন করে দিবেন কিংবা তাদের কাছে এমন জায়গা থেকে আযাব আসবে, যা তাদের ধারণাতীত ? (৪৬) কিংবা চলাফেরার মধ্যেই তাদেরকে পাকড়াও করবে, তারা তো তা বার্থ করতে পারবে না। (৪৭) কিংবা ডীতি প্রদর্শনের পর তাদেরকে পাকড়াও করবেন ? তোমাদের পালনকর্তা তো অত্যন্ত নয়, দয়ালু।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

যারা (সত্য ধর্মকে পর্যুদন্ত করার জন্য) জঘন্য চব্রান্ত করে (কোথাও অমূলক সন্দেহ ও আগন্ডি উত্থাপন করে এবং সত্যক্ষে অস্বীকার করে; এটা নিজেদের বিপথ-গামিতা এবং কোথাও অপর লোকদেরকে বাধা দান করে ; এটা অপরকে বিপথগামী করা।) তারা কি (কুফরের এসব কর্মকাণ্ড করে) এ বিষয় থেকে নিশ্চিন্তে (বসে). রয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে (কৃফরের শান্ডিতে) ভূগর্ডে বিলীন করে দেবেন কিংবা এমন জায়গা থেকে তাদের ওপর আযাব আসবে যে, তারা কল্পনাও করেতে পারবে না (যেমন বদর যুদ্ধে নিরস্ত মুসলমানদের হাতে তারা মার খেয়েছে। অথচ তারা ঘূণাক্ষরেও করনা করতে পারত নাযে, এরা জয়ী হয়ে যাবে।) কিংবা তাদেরকে চলাক্ষেরার মধ্যে (কোন বিপদ দ্বারা) পাকড়াও করবে (যেমন অফগ্মাৎ কোন রোগ আরুমণ করে বসে) অতএব ( এণ্ডলোর মধ্যে যদি কোনটি সংঘটিত হয়ে যায়, তবে ) তারা আল্লাহ্কে পরাভূত (-ও) করতে পারবে না কিংবা তাদেরকে ক্রমহ্রাস করত পাকড়াও করে ফেলবে (যেমন দুডিক্ষ ও মহামারী তুরু হয়ে আন্তে আন্তে বিরুণ্ত হয়ে যাবে অর্থাৎ তাদের নিশ্চিভ না হওয়া উচিত। আল্লাহ্ সবই করতে পারেন, কিন্ত তিনি অবকাশ দিয়ে রেখেছেন ; ) অতএব (এর কারণ এই যে) তোমাদের পালনকর্তা অত্যন্ত রেহশীল, পরম দয়ালু। ( তাই সময় দিয়েছেন যে, এখনও তোমাদের সুমতি ফিরে আসুক এবং তোমরা সাফল্য ও মুক্তির পথ অবলম্বন ফরন)

## জানুষলিক জাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে সুমন্দ্র । একে এক এম নাজ কাফিরদেরকে পরকালের শান্ডির ডয় প্রদর্শন করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে তাদেরকে ডয় প্রদর্শনার্থে বলা হয়েছে যে, পরকালের শাস্তির পূর্বে দুনিয়াতেও আল্লাহর আযাব তোমা-দেরকে পাকড়াও করতে পারে। তোমরা যে মাটির ওপর বসে আছ, তার অভ্যন্তরেই তোমাদেরকে বিলীন করে দেওয়া যেতে পারে; কিংবা কোন ধারণাতীত জায়গা থেকে তোমরা আযাবে পতিত হতে পার; যেমন বদর যুদ্ধে এক হাজার অস্ত্রসজ্জিত বীরযোদ্ধা কয়েকজন নিরস্ত্র মুসলমানের হাতে এমন মার খেয়েছে, যার কল্পনাও তারা করতে পারত না। কিংবা এটাও হতে পারেয়ে, চলাফেরার মধ্যেই তোমরা লোন আযাবে গ্রেফতার হয়ে যাও; যেমন কোন দুরারোগ্য প্রাণঘাতী ব্যাধির প্রাদুর্ভাব দেখা দিতে পারে অথবা উচ্চস্থান থেকে পতিত হয়ে অথবা শক্ত জিনিসের সাথে টক্ষর লেগে যৃত্যুমুখে পতিত হতে পার কিংবা এরাপ শাস্তিও হতে পারে যে, অকস্মাৎ আযাব না এসে টাকা-পয়সা, আস্থ্য এবং সুখ-স্থান্ছন্দ্যের উপকরণ সামগ্রী আস্তে আস্তে হ্রাস পেতে থাকবে এবং এডাবে হ্রাস পেতে গোটা সম্প্রদায়ই একদিন বিলুপ্ত হয়ে যাবে।

আয়াতে ব্যবহৃত مَعْنَى শক্ষি الله بَعْرَفَ ----ভয় করা থেকে উদ্ভূত। এ অর্থের দিক দিয়ে কেউ কেউ তক্ষসীর করেছেন যে, একদলকে আযাবে ফেলে অপর দলকে ভয় প্রদর্শন করা হবে। এভাবে দ্বিতীয় দলকে আযাবে গ্রেফতার করে তৃতীয় দলকে ভীত-সম্ভস্ক করা হবে। এমনিভাবে ভয় প্রদর্শন করতে করতে সবাই নিশ্চিহ্ন হয়ে যাবে।

কিন্ত তফসীরবিদ হযরত ইবনে আব্বাস. মুজাহিদ প্রমুখ এখানে تلغوف এর অর্থ নিয়েছেন تَخْفُوفُ অর্থাৎ হ্রাস পাওয়া। এদিক দিয়েই ক্রমহ্রাসপ্রাপ্তি তরজমা করা হয়েছে।

হযরত সায়ীদ ইবনে মুসাইয়োৰ বন্ধেন ঃ হযরত উমর ফারক (রা)-ও بنخوف শব্দের অর্থ বুঝতে সক্ষম হন নি। ফলে তিনি প্রকাশ্য মিছরে সাহাবীগণকে জিভেস করেন ঃ আপনারা شخوف শব্দের কি অর্থ বুঝেছেন ? সবাই নিশ্চুপ, কিন্তু হযায়ল গোরের জনৈক ব্যক্তি বলল ঃ আমীরুল মু'মিনীন, এটি আমাদের গোরের বিশেষ ডায়া। আমাদের ডাযায় এর অর্থ আমীরুল মু'মিনীন, এটি আমাদের গোরের বিশেষ ডায়া। আমাদের ডাযায় এর অর্থ تنقر অর্থাৎ আন্তে আন্তে হাসপ্রাপ্ত হওয়া। খলীফা জিভেস করলেন ঃ আরব কাব্যে এই শব্দটি এ অর্থে ব্যবহাত হয়েছে কি ? জবাবে বলা হল ঃ হাা। অতঃপর তিনি ব্রগোরের কবি আবু কবীর হযায়লীর একটি কবিতা পেশ করলেন। তাতে تخوف শব্দটি আন্তে আন্তে হাস করার অর্থে ব্যবহাত হয়েছিল। তথন খলীফা বললেন ঃ তোমরা অঙ্ককার যুগের কাব্য সম্পর্কে জানার্জন করে। কারণ, তা দারা কোরআনের তফসীর ও তোমাদের কথাবার্তার অর্থের ফয়সালা হয়।

কোরজান বোঝার জন্য যেনতেন জারবী জানা যথেষ্ট নয়ঃ এ থেকে প্রথমত জানা গেল যে, আরবী ডাষা বলা ও লেখার মামুলী যোগ্যতা কোরআন বোঝার জন্য যথেষ্ট নয়; বরং এতে এতটুকু দক্ষতা অর্জন করা জরুরী, যশ্বারা প্রাচীন যুগের আরবদের কবিতাও পুরোপুরি বোঝা যায়। কেননা, কোরআন তাদেরই ভাষায় এবং তাদেরই

৩৪২

বাকপদ্ধতিতে অবতীর্ণ হয়েছে। কাজেই ঐ স্তরের আরবী সাহিত্য শিক্ষা করা মুসলমানদের জন্যে অপরিহার্য।

আরবী সাহিত্য শিক্ষার জন্য অঙ্ককার যুগের কবিদের কাব্য পাঠ করা জায়েয ; যদিও তাতে অশ্লীল কথাবার্তা আছে : এ থেকে আরও জানা গেল যে, কোরআন বোঝার জন্য অঞ্চকার যুগের আরবী সাহিত্য পাঠ করা জায়েয এবং সেই যুগের শব্দার্থ ও পড়ানো জায়েয ; যদিও একথা সুপরিক্তাত যে, তাদের কবিতায় জাহিলিয়াসুলড আচরণবিধি এবং ইসলাম বিরোধী ক্রিয়াকর্ম বর্ণিত হবে । কিন্তু কোরআন বোঝার প্রয়োজনে এগুলো পড়া ও পড়ানো বৈধ করা হয়েছে।

- আলোচ্য আয়াতসমূহে দুনিয়ার বিভিন্ন দুনিয়ার আযাবও এক প্রকার রহমত ঃ ا ن ر ډکم لر ؤ ف ر ديم আযাব বর্ণনা করার পর সবশেষে বলা হয়েছে এতে ্র্ শব্দ দারা ইলিত করা হয়েছে যে, মানুষকে হঁশিয়ার করার জন্য দুনিয়ার প্রথমে আযাব হচ্ছে প্রতিপালকডের তাকিদ । এরপর তাকিদের 🎤 সহকারে আল্লাহ্র দয়ালু হওয়া ব্যক্ত করে ইন্সিত করা হয়েছে যে, দুনিয়ার হঁ শিয়ারি প্রকৃতপক্ষে স্নেহ ও দয়ার কারণেই হয়ে থাকে, যাতে গাফিল মানুষ হঁশিয়ার হয়ে স্বীয় কর্মকাণ্ড সংশোধন করে নেয়। وإإلى ماخلق الله ون تثنى 1 ا عن ال ِ شَجَعَلَا تِنَّهِ وَهُمُ < خِرُوُنَ@ وَلِنَّهِ لِنَا كة وهمًا **ب**والك نْ فَوْقِهْمُ وَيَفْعَلُونَ مَا يُؤْمَرُوْنَ ٥ ، قال الله لا تتح اثنَّذِينِ، إِنَّهُمَاهُوَ إِلَّهُ قَرَّاحِكُ، فَإِيَّامَ فَارْهُبُوْنِ® وَلَهُ هُ لَارْضِ وَلَهُ الدِّينُ وَاصِبًا ﴿ أَفَعَلَمُ تر ال الم لللهِ ثُمَّ إذًا مَتَك تَعْلَمُونَ ۞ وَيَ أيرزز واتافسوف لرشقة وثالثه

1989

لِلهِ الْبَنْتِ سُبْحَنَهُ كَوَلَهُمْ مَّا يَشْتَهُوْنَ ،

(৪৮) তারা কি আরাহ্র সুজিত বন্তু দেখে না, যার ছারা আলাহ্র প্রতি বিনীত-ভাবে সিজদাবনত থেকে ডান ও বাম দিকে ঝুঁকে পড়ে। (৪৯) আলাহ্কে সিজদা করে যা কিছু নডোসণ্ডলে আছে এবং যা কিছু ডুসণ্ডলে আছে এবং ফিরিশতাগণ; তারা অহংকার করে না। (৫০) তারা তাদের ওপর পরাক্রমশালী তাদের পালনকর্তাকে ভয় করে এবং তারা যা আদেশ পায়, তা করে। (৫১) আলাহ্ব বললেন ঃ তোমরা দুই উপাস্য গ্রহণ করো না ---উপাস্য তো মাত্র একজনই। অতএব আমাকেই ভয় কর। (৫২) যা কিছু নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলে আছে তা তাঁরই এবং তাঁরই ইবাদত করা শাশ্বত কর্তব্য। তোমরা কি আল্লাহ্ ব্যতীত কাউকে ভয় করবে ? (৫৩) তোমাদের কাছে ষে সমস্ত নিয়ামত আছে, তা আলাহ্রই পক্ষ থেকে। অতঃপর তোমরা যখন দুঃখ-কল্টে পতিত হও তখন তাঁরই নিকট কায়াকাটি কর। (৫৪) এরপর যখন আল্লাহ্ তোমাদের কণ্ট দূরীভূত করে দেন, তখনই তোমাদের একদল স্বীয় পালনকর্তার সাথে অংশীদার সাব্যস্ত করতে থাকে, (৫৫) যাতে ঐ নিয়ামত অশ্বীকার করে, যা আমি তাদেরকে দিয়েছি। অতএব মজা ডোগ করে নাও—-সভরই তোমরা জানতে পারবে। (৫৬) তারা আমার দেওয়া জীবনোগকরণ থেকে তাদের জন্য একটি অংশ নির্ধারিত করে, যাদের কোন খবরই তারা রাখে না। আলাহ্র কসম, তোমরা যে অপবাদ আরোপ করছ, সে সম্পর্কে অবশ্যই জিজাসিত হবে। (৫৭) তারা আল্লাহ্র জন্য কন্যা সন্তান নির্ধারণ করে---তিনি পবিত্র মহিমাশ্বিত এবং নিজেদের জন্য ওরা তাই স্থির করে যা ওরা চায়।

#### তফসীরের সার-সংগ্রেগ

তারা ফি আল্লাহ্র স্থল্ট বস্তুসমূহ দেখেনি, (এবং দেখে তওহীদে বিশ্বাস স্থাপন করেনি) যাদের ছায়া কখনও একদিকে, কখনও অন্যদিকে এমতাবস্থায় বাঁ কে পড়ে যে, তারা আল্লাহ্র (আদেশের সম্পূর্ণ) অধীন? (অর্থাৎ ছায়ার কারণসমূহ, যেমন সূর্যের উজ্জ্বল্য ও ছায়াবিশিল্ট দেহের ঘনত্ব এবং ছায়ার গতির কারণ অর্থাৎ সূর্যের গতি, এরপর ছায়ার বৈশিল্ট্যসমূহ, এগুলো সব অল্লাহ্র আজ্ঞাধীন) এবং (ছায়াবিশিল্ট) সেসব বস্তুও (আল্লাহ্র সামনে) অক্ষম (ও তাঁরই আজ্ঞাবহ)। এবং (উল্লিখিত বস্ত-সমূহের গতিবিধি তাদের ইচ্ছাধীন নয়। এমট শব্দের দিকে) কি আলাহ্র সারি বিশ্বায় গতি বয়ং সে থেকে তা বোঝা যায়। কেননা ইচ্ছাগত গতিশীল বস্তুর মধ্যে ছায়ার গতি স্বয়ং সে বস্তুর গতি থেকে স্থল্ট হয়। এসব বস্তু যেমন আল্লাহ্র আজ্ঞাধীন, তেমনি) আল্লাহ্ তা'আল্লারই আজ্ঞাধীন (ইচ্ছায়) চলমান যত বস্তু আক্রাশসমূহে (যেমন, ফেরেশতা) এবং পৃথিবীতে (যেমন, জীবজন্ত) বিদ্যমান রয়েছে এবং (বিশেষভাবে) ফেরেশতারা। বস্তুত তারা (ফেরেশতারা) উচ্চ স্থান ও উচ্চ মর্তবায় (অধিল্ঠিত হওয়া সত্বেও আল্লাহ্র

আনুগত্যের ব্যাপারে ) অহংকার করে না ( এবং একারণেই বিশেষভাবে তাদের উল্লেখ করা হয়েছে, যদিও তারা رات । এর অগুড় জি ছিল।) তারা খীয় পালনকর্তাকে ডয় করে, যিনি সর্বোপরি এবং তাদেরকে (আল্লাহ্র পক্ষ থেকে) যে আদেশ দেওয়া হয় তারা তা পালন করে। আলাহ্ তা'আলা(সবাইকে পয়গন্বরগণের মাধ্যমে) বলেছেন, দুই (অথবা অধিক)উপাস্য সাব্যস্ত করো না। অতএব একজনই উপাস্য। ( কাজেই ) তোমরা বিশেষভাবে আমাকেই ডয় কর ( কারণ, আমিই যখন বিশেষভাবে উপাস্য, তখন এর যেসব অত্যাবশ্যকীয় শর্ত রয়েছে---যেমন, অপার শক্তির অধিকারী হওয়া ইত্যাদি, সেঙলোও আমারই বৈশিষ্ট্য হবে। সুতরাং প্রতিশোধ ইত্যাদির ডয় আমার প্রতিই করা উচিত। শিরক প্রতিশোধস্পৃহার উদ্মেষ ঘটায়। সুতরাং শিরক থেকে বেঁচে থাক্ষা উচিত।) এবং তাঁরই (মালিকানায়) রয়েছে যাবতীয় বস্তুনিচয়, যা নভো-মণ্ডল ও ডূমণ্ডলে রয়েছে এবং অবশ্যস্থাবীরূপে আনুগত্য তাঁরই প্রাপ্য ( অর্থাৎ তিনিই যোগ্য যে, সবাই তাঁর আনুগত্য করবে। যখন একথা প্রমাণিত ) অতঃপর তবুও কি আল্লাহ্ ব্যতীত অপরকে ভয় করছ? (এবং অপরকে ডয় করে তার পূজা করছ?) এবং (ডয়ের যোগ্য যেমন আরাহ্ ব্যতীত কেউ নেই, তেমনি নিয়ামতদাতা ও আশার যোগ্য আল্লাহ্ ছাড়া কেউ নেই। সেমতে) তোমাদের কাছে যা কিছু ( এবং যে কোন প্রকার ) নিয়ামত রয়েছে, তা সবই আরাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে। অতঃপর তোমরা যখন (সামান্য) কল্ট পাও, তখন (তা দূরীভূত হওয়ার জন্য)তাঁর (অর্থাৎ আল্লাহুর) কাছেই ফরিয়াদ কর (তখন কোন বিগ্রহ-প্রতিমার কথা মনে থাকে না)। (সে সময় তোমাদের কর্মজনিত স্বীকারোজির দারাও জানা যায়যে, তওহীদই সত্য। কিন্তু) এরপর যখন (আল্লাহ্) তোমাদের উপর থেকে কল্টকে অপসারিত করেন, তখন ডোমাদের এক (বড়) দল পালনকর্তার সাথে (পূর্ববৎ) শিরক করতে থাকে। (এর সাম্বমর্ম এই যে ) আমার দেওয়া নিয়ামতের ( অর্থাৎ কম্ট অপসারণের ) নাশোকরী করে। ( এটা মুন্তিগতভাবেও মন্দ।) যাক, ক্ষণিক মজা লুটে নাও (দেখ) অতিসম্বর ( মৃত্যুর পরই ) তোমরা জানতে পারবে। ( 'একদল' বলার কারণ এই যে, কিছুসংখ্যক লোক এ অবস্থা স্মরণে রেখে তাওহীদ ও ঈমানের ওপর কায়েম হয়ে যায় যেমন, বলা হয়েছে ঃ . এবং ( তात्रा यंजव मित्रक करत نَلَّهُا نَجًا هُمْ إِلَى إِلْهَرِ ذَهِنَهُمْ مَقْتَمَد

তন্মধ্যে একটি এই যে) তারা আমার দেওয়া বস্তসমূহের মধ্যে তাদের (অর্থাৎ উপাস্য-দের) অংশ ছির করে, যাদের (উপাস্য হওয়া) সম্পর্কে তাদের কোন জান (এবং প্রমাণ ও সনদ) নেই। এর বিস্তারিত বিবরণ ৮ম পারার তৃতীয় রুকৃতে الله الم আয়াতে বর্ণিত হয়েছে। আল্লাহ্র কসম, তোমাদের এসব মিথ্যা অপবাদ সম্পর্কে (কিয়ামতের দিন) অবশ্যই জিন্ডাসা করা হবে। (তাদের অপর একটি শিরক এই যে) তারা আল্লাহ্র জন্য কন্যা সাব্যস্ত করে। (সোবহানাল্লাহ্, কেমন বাজে কথা)। এবং (উপরোক্ত)নিজেদের পছন্দসই (অর্থাৎ পুর পছন্দ করে)।

الأنثى ظل وَجُهُهُمُ رأحكهم ڵڨؘۅ۫*ڡؚ*ڡؚڹؙڛؙۅٚٙ؞ؚڡٵڹۺۣۯۑ؋؞ٳؽ <u>e</u>d) ، ﴿ ٱلَّا سَآءَ مَا يَحُكْمُوَنَ ۞ لِلَّذِ حَرَقٍ مَثَلُ السَّوْءِ، وَلِلْهِ الْمَنْكُ الْأَعْلَى وَهُوَ الْعَ الْحَكِيْمُ أَ

(৫৮) যখন তাদের কাউকে কন্যা সম্ভানের সুসংবাদ দেওয়া হয়, তখন তার মুখ কাল হয়ে যায় এবং অসহা মনস্তাপে ক্লিণ্ট হতে থাকে। (৫৯) তাকে শোনানো সুসংবাদের দুঃখে সে লোকদের কাছ থেকে মুখ লুকিয়ে থাকে। সে ভাবে, অপমান সহ্য করে তাকে থাকতে দেবে, না তাকে মাটির নিচে পুঁতে ফেলবে। গুনে রাখ, তাদের ফয়সালা খুবই নিরুণ্ট। (৬০) যারা পরকাল বিশ্বাস করে না তাদের উদাহরণ নিরুণ্ট এবং আলাহ্র উদাহরণই মহান, তিনি পারক্রমশালী, গুন্তাময় !

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

যখন তাদের কাউকে কন্যা সম্ভানের অর্থাৎ কন্যা জন্মের সুসংবাদ দেওয়া হয়. (যা তারা আল্লাহ্র জন্য সাব্যস্ত করে) তখন (এতই অসন্তুল্ট হয় যে,) সারা দিন তার মুখ বিবর্ণ হয়ে থাকে এবং সে মনে মনে জ্বলতে থাকে এবং যে বিষয়ের সংবাদ দেওয়া হয়েছে (অর্থাৎ কন্যা জন্মগ্রহণ) তার লজ্জায় মানুষের কাছ থেকে মুখ লুকিয়ে ফেরে (এবং মনে মনে কিংকর্তব্যবিমূঢ় হয় যে) তাকে (নবজাতকে) অপমান সহ্য করে রেখে দেবে, না (জীবিত অবস্থায় অথবা মেরে) মাটিতে পুঁতে ফেলবে। মনে রেখো, তাদের এ ফয়সালা খুবই মন্দ। (প্রথমত আল্লাহ্র জন্য সন্তান সাবান্ত করা---এটা কতই না মন্দ ! এরপর সন্তানও কোন্টি ? যাকে তারা নিজেদের জন্য এতট্টকু লজ্জাও অপ-মানের বিষয় বলে মনে করে।) যারা পরকালে বিশ্বাস করে না, তাদের অন্ত্যাস মন্দ (দুনিয়াতেও---কারণ, তারা এ ধরনের মূর্খতায় লিণ্ড রয়েছে এবং পরকালেও---কারণ, এজন্য তাদেরকে শান্তি ও অপমানে পতিত হতে হবে।) এবং তাল্লাহ্র জন্য সর্বোচ্চ ওণাবলী প্রমাণিত রয়েছে (মুশরিকরা যা বলে তা নয়) এবং তিনি পরাক্রমশালী (যদি তাদেরকে দুনিয়াতে শিরকের শান্তি দিতে চান, তবে তার পক্ষে মোটেই তা কঠিন নয়, কিন্ত সাথে সাথেই ) প্রভাময় (-ও বটে। তাঁর অপরিমেয় প্রভাহেতু তিনি মৃত্যুর পর পর্যন্ত শান্তি পিছিয়ে দিয়েছেন )।

## আনুষরিক জাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে কাফিরদের দুটি বদ অন্ত্যাসের নিন্দা করা হয়েছে। প্রথম. তারা নিজেদের ঘরে কন্যা সন্তানের জন্মগ্রহণকে এত খারাপ মনে করে যে, লজ্জায় মানুষের সামনে দেখা পর্যন্ত দেয় না এবং চিন্তা করতে থাকে যে, কন্যা সন্তান জন্মগ্রহণের কারণে তার যে বেইষ্যতি হয়েছে, তা মেনে নিয়ে সবর করবে, না একে জীবিত কবরন্থ করে এ থেকে নিষ্ণৃতি লাভ করবে। উপরন্ত মূর্খতা এই যে, যে সন্তানকে তারা নিজেদের জন্য পছন্দ করে না, তাকেই আল্লাহ্র সাথে সম্বদ্ধযুক্ত করে বলে যে, ফেরেশতারা হল আল্লাহ্ তা'আলার কন্যা।

দিতীয় আয়াতের শেষে বলা হয়েছে: لا ساء ما يحكمون العربية অয়াতের শেষে বলা হয়েছে: ما يحكمون العربية مع يتكمون ا বাহ্রে-মুহীতে ইবনে আতিয়্যার বরাত দিয়ে এ বাক্যের মর্ম উপরোজ দু'টি বদ অভ্যাসকে সাব্যস্ত করা হয়েছে। অর্থাৎ প্রথমত তাদের এ ফয়সালাটিই মন্দ যে, কন্যা সন্তান শাস্তি ও বেইষ্যতির কারণ। দিতীয়ত যে বস্তুকে তারা নিজেদের জন্য বেইষ্যতি মনে করে, তাকে আল্লাহ্র সাথে সম্বন্ধমুক্ত করে।

তৃতীয় আয়াতের শেষে مَعَرُّ لَحَكَمُ مَعَرُّ مَعَرُّ مَعْرُ عَرُوْ الْعَرْ عِزُ الْحَكَمُ مَعْ مَعْ مَعْ مَعْ مَ যে, কন্যা সন্তান জন্মগ্রহণকে বিপদ ও অপমান মনে করা এবং মুখ লুকিয়ে ফেরা আল্লাহ্র রহস্যের মুকাবিলা করার নামান্তর। কেননা, নর ও নারীর স্থল্টি আল্লাহ্র একটি সাক্ষাত প্রভাপূর্ণ বিধি ।----( রহল বয়ান )

মাস জালা: আলোচ্য আয়াত থেকে সুস্পষ্ট ইঙ্গিত পাওয়া গেল যে, কন্যা সন্তানের জন্মগ্রহণকে বিপদ ও অপমান মনে করা বৈধ নয়। এটা কাফিরদের কাজ। তফসীর রাহল বয়ানে উল্লিখিত রয়েছে যে, কন্যা সন্তান জন্মগ্রহণ করলে মুসলমানদের আনন্দ প্রকাশ করা উচিত, যাতে অন্ধকার যুগের কুপ্রথার খণ্ডন হয়ে যায়। এক হাদীসে বলা হয়েছে, ঐ মহিলা পুণ্যময়ী, যার প্রথম গর্ডের সন্তান কন্যা হয়। কোরআন পাকের

ر بَعَنَ مَ الْعَنْ وَ يَهْبُ لَحَى يَشًا ءَ إِنَا ثُا وَ يَهْبُ لَحَى يَشًا ءَ إِلَى حُور অগ্রে উল্লেখ করায় ইসিত পাওয়া যায় যে, প্রথম গর্ড থেকে কন্যা জন্মগ্রহণ করা উত্য।

অন্য এক হাদীসে বলা হয়েছে, কন্যা সন্তানদের সাথে যে সম্পৃক্ত হয়ে পড়ে, অতঃপর সে যদি তাদের সাথে উত্তম ব্যবহার করে, তাহলে তার ও জাহায়ামের মধ্যে সেই সন্তানেরা প্রাচীর হয়ে দাঁড়াবে।----( রাহল বয়ান ) মোটকথা, কন্যা সন্তানকে খারাপ মনে করা জাহিলিয়াত যুগের কুপ্রথা। এ থেকে মুসলমানদের বেঁচে থাকা উচিত এবং এর বিপরীতে আল্লাহ্র ওয়াদায় মুসলমানদের আনন্দিত ও সন্তল্ট থাকা কর্তব্য।

للهُ النَّاسَ بِظُلْمِرْمُ مَّمَا تَرَكَ عَلَيْهَا مِنْ كَابَةٍ جَلِ مُسَبَّى، فَإِذَا جَ وَلا لَسْتَقْدِمُوْنَ ، وَيَجْعَ سَاعَةً رَهُوْنَ وَنَصِفُ ٱلْسِنَتُهُمُ ٱلْكَذِبَ ٱنَّ كَهُمُ الْحُسْلَى دَمَانَ لَهُمُالنَّامَ وَانْهُمُ مُّفْرَطُونَ اللهِ لَقَدْامُ سَلْنَكْ حِنْ قَبَلِكَ فَزَتَنَ كَهُمُ الْشَّبْطِنُ أَعْبَالَهُمُ لْيَوْمَرُ وَلَهُمْ عَذَابٌ أَلِيبُمُّ ﴿ وَمَّا كِنْبَ إِلَّا لِنُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِ ٢ خُتَكَفُوا فِيهُ إِلَا لِنُبَيِّنَ لَهُمُ الَّذِ ٢ خُتَكَفُوا فِيهُ إِ يُؤْنَ ﴿ وَاللَّهُ أَنْزَلْ مِنَ السَّمَاءِ مَاءً فَاحْيًا بِوَالْأَرْضَ تَ فِحُذٰلِكَ لَابَةً لِقَوْمِ تَسْبَعُوْنَ ش

(৬১) যদি জাল্লাহ্ লোকদেয়কে তাদের জন্যায় কাজের কারণে পাকড়াও করতেন, তবে ভূ-পৃষ্ঠে চলমান কোন কিছুকেই ছাড়তেন না। কিন্তু তিনি প্রতিশ্রুত সময় পর্যন্ত তাদেরকে জবকাশ দেন। জতঃপর নির্ধারিত সময়ে যখন তাদের মৃত্যু এসে যাবে, তখন এক মুহূত্ত বিলম্বিত কিংবা ত্বরাশ্বিত করতে পারবে না। (৬২) যা নিজেদের মন চায় না তাই তারা আল্লাহ্র জন্য সাবাস্ত করে এবং তাদের জিহ্বা মিথ্যা বর্ণনা করে যে, তাদের জন্য রয়েছ কল্যাণ। স্বতঃসিদ্ধ কথা যে, তাদের জন্য রয়েছে আগুন এবং তাদেরকেই সর্বাগ্রে নিক্ষেপ করা হবে। (৬৩) আল্লাহ্র কসম, আমি আপনার পূর্বে বিছিন্ন সম্প্রদায়ে রসূল প্রেরণ করেছি, অতঃপর শয়তান তাদেরকে কর্মসমূহ শোন্তনীয় করে দেখিয়েছে। আজ সে-ই তাদের অন্তি এ জন্যই গ্রন্থ তাদের জন্য রয়েছে যণ্ডপাদায়ক শান্তি। (৬৪) আমি আপনার প্রতি এ জন্যই গ্রন্থ নামিল করেছি, যাতে আপনি সরল পথ প্রদর্শনের জন্য তাদেরকে পরিচ্চার বর্ণনা করে দেন, যে বিষয়ে তারা মত্রিরোধ করছে

986

এবং ঈমানদারকে ক্রমা করার জন্য। (৬৫) ভালাহ্ আকাশ থেকে পানি বর্ষণ করেছেন, তম্বারা যমীনকে তার যুত্যুর পর পুনর্জীবিত করেছেন। নিশ্চয় এতে তাদের জন্য নিদর্শন রয়েছে, যারা শ্রবণ করে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

যদি আল্লাহ্ তা'আলা (অন্যায়কারী) লোকদেরকে তাদের অন্যায় কর্মের (শিরক ও কুফরের) কারণে (তাৎক্ষণিকভাবে দুনিয়াতে পুরোপুরি) পারুড়াও করতেন, তবে ডু-পৃঠের উপর (চেতনাশীল ও) চলমান কাউকে ছাড়তেন না (বরং সবাইকে ধ্বংস করে দিতেন) কিন্তু (তিনি তাৎক্ষণিকভাবে পাকড়াও করেন না বরং) একটি নির্দিন্ট মেয়াদ পর্যন্ত অবকাশ দিচ্ছেন (যাতে কেউ তওবা করতে চাইলে তা করতে পারে)। অতঃপর যখন তাদের (ঐ) নির্দিন্ট সময় (নিকটে) এসে যাবে, তখন এক মুহূর্তও (তা থেকে) পিছু সরতে পারবে না এবং এগিয়ে আসতেও পারবে না (বরং তৎক্ষণাৎ শান্তি হয়ে যাবে।) তারা আল্লাহ্র জন্য সেসব বিষয় সাব্যন্ত করে যেগুলো বয়ং (নিজেদের জন্য)

অগহল করে--- ( যেমন, পূর্বে বর্ণিত হয়েছে ناله البنا ي الله البنا ي ) এবং মুখ

মিথ্যা দাবী করতে থাকে যে, তাদের (অর্থাৎ আমাদের) জন্য যদি কিয়ামত হবে বলে ধরে নেওয়া হয়, তাহলে তাতে সর্বপ্রকার মঙ্গল (নিহিত) রয়েছে। ( আলাহ্ বলেন, মঙ্গল জাসবে কোধেকে ? বরং ) অনিবার্য কথা এই যে, কিয়ামতের দিন। তাদের জন্য রয়েছে দোযখ এবং নিশ্চয়ই তারা ( দোযখে ) সর্বপ্রথম নিক্ষিণ্ত হবে। হে মুহাম্মদ ( সা )। আগনি তাদের কুফর ও মূর্খতার কারণে দুঃখিত হবেন না । কেননা, আল্লাহ্র কসম, আপনার ( যুগের ) পূর্ববতী সম্প্রদায়সমূহের কাছেও আমি রসূল প্রেরণ করেছিলাম, (যেমন আপনাকে তাদের কাছে পাঠিয়েছি) অতঃপর (এরা যেমন নিজেদের কুফরী কর্মসমূহকে পছন্দ করে এওলোকে আঁকড়ে রয়েছে, তেমনি ) শয়তানও তাদেরকে তাদের (কুফরী) কাজকর্ম শোডনীয় করে দেখিয়েছে। সুতরাং সে-ই (শয়তানই) আজ তাদের সহচর ( যেমন দুনিয়াতে সহচর ছিল এবং তাদেরকে বিপথগামী করত। এ হচ্ছে তাদের দুনিয়ার ক্ষতি) এবং (কিয়ামতে) তাদের জন্য রয়েছে যত্তণাদায়ক শান্তি। (মোট কথা এই পন্নবর্তীরাও পূর্ববর্তীদের মত কুফর করছে এবং তাদের মতই এদেরও শান্তি হবে। আপনি কেন চিন্তা করবেন ?) আমি আপনার প্রতি এ গ্রন্থ (কোরআন এজন্য নাষিষ করিনি যে, সবাইকে সৎপথে আনা আপনার দায়িত্ব হবে; যাতে কেউ কেউ সৎপথে না আসলে আপনি দুঃখিত হবেন ; বরং ) গুধু এজন্য নাযিল করেছি, যাতে যে (ধর্মীয়) বিষয়ে তারা মতবিরোধ করছে (যেমন, তওহীদ, পরকাল ও হালাল-হারামের বিষয়) তা আপনি (সাধারণ) লোকদের কাছে প্রকাশ করে দেন। (কোর-আনের এ উপকারটি ব্যাপক।) এবং বিশ্বাসীদের (বিশেষ) হিদায়ত ও রহমতের জন্য ( নাযিল করেছেন। অতএব আল্লাহ্র ফযলে এসব বিষয় অর্জিত হয়েছে। ) আল্লাহ্ তা'আলা আকাশ থেকে পানি 'বর্ষণ করেছেন। অতঃপর তম্বারা যমীনকে মৃত হওয়ার পন্ন জীবিত করেছেন ( অর্থাৎ শুষ্ণ হয়ে তার উৎপাদন শক্তি দুর্বল হওয়ার পর তাকে সতেজ করেছেন।) এতে ( উল্লিখিত বিষয়ে ) তাদের জন্য ( তওহীদ ও নিয়ামতদাতা হওয়ার ) বড় প্রমাণ রয়েছে, যারা ( মনোযোগ দিয়ে এসব কথাবার্তা ) শ্রবণ করে।

وَإِنَّ لَكُمُ فِي الْأَنْعَامِ لَعِبْدَةً ﴿ نُسُقِيْكُمُ مِّمَّا فِي بُطُوْتِهِ مِنْ بَبُنِ فَرُثٍ وَ دَمِر لَبُنَّاخَالِصَّا سَآبِغًا لِلشّرِبِبُنَ ٠

(৬৬) তোমাদের জন্য চতুস্পদ জন্তদের মধ্যে চিন্তা করার অবকাশ রয়েছে । আমি তোমাদেরকে পান করাই তাদের উদরন্থিত বন্তুসমূহের মধ্য থেকে গোবর ও রক্ত নিঃসূত দুষ্ধ যা পানকারীদের জন্য উপাদেয় ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

এবং ( এছাড়া ) চতুষ্পদ জ্বন্তদের মধ্যেও তোমাদের চিন্তা-ভাবনা করা দরকার । (দেখ ) তাদের পেটে যে গোবর ও রক্ত ( অর্থাৎ রক্তের উপকরণ ) রয়েছে, তার মাঝখান দিয়ে ( দুধের উপকরণ, যা রক্তেরই এক অংশ---হজমের পর পৃথক করে ন্তনের প্রকৃতি অনুযায়ী বড় পরিবর্তন করে, তাকে ) পরিষ্কার ও সহজে গলাধঃকরণযোগ্য দুধ ( করে ) আমি তোমাদেরকে পান করতে দেই ।

## জানুষ্ঠলিক ভাতব্য বিষয়

دم مردم بالمعترين العام المعترين المعتام المعتام (ক বোঝায় بطونة) প্রের সর্বনামটি (ক বোঝায় بطونة) وم مردم محمد مردم محمد مردم علي المعتام معتام المعتام معتام معتام معتام معتام معتام بطونة محمد محمد معتام محمد محمد معتام م

# वता रायर . مرة في بطونها

কুরতুবী এর কারণ বর্ণনা করে বলেন ঃ সুরা মু'মিনুনে বহুচবনের অর্থের দিকে লক্ষ্য করে সর্বনাম স্ত্রীলিঙ্গ ব্যবহার করা হয়েছে এবং সূরা নাহ্লে বহুবচনের রেয়াত করে সর্বনাম পুংলিঙ্গ ব্যবহার করা হয়েছে। আরবদের বাচন পদ্ধতিতে এর ভূরি ভূরি দৃচ্টান্ত রয়েছে। তারা বহুবচন শব্দের জন্য একবচন সর্বনাম ব্যবহার করে।

গোবর ও রজের মাঝখান দিয়ে পরিষ্কার দুধ বের করা সম্পর্কে হযরত আবদুরাহ্ ইবনে আব্বাস বলেন ঃ জন্তুর ভক্ষিত ঘাস তার পাকন্থনীতে একগ্রিত হলে পাকন্থনী তা সিদ্ধ করে। পাকন্থনীর এই ক্রিয়ার ফলে খাদ্যের বিষ্ঠা নিচে বসে যায় এবং দুধ উপরে থেকে যায়। দুধের উপরে থাকে রক্ত। এরপর যরুত এই তিন প্রকার বস্তুকে পৃথকভাবে তাদের ছানে ডাগ করে দেয়, রক্ত পৃথক করে রগের মধ্যে চালায় এবং দুধ পৃথক করে জন্তর স্তনে পৌছে দেয়। এখন পাকস্থলীতে স্তধু বিঠা থেকে যায়, যা গোবর হয়ে বের হয়ে আসে।

মাস'জালাঃ এ আয়াত থেকে জানা গেল যে, সুন্থাদু ও উপাদেয় খাদ্য ব্যবহার করা দীনদারীর পরিপন্থী নয়। তবে শর্ত এই যে, হালাল পথে উপার্জন করতে হবে এবং অপব্যয় যাতে না হয় সেদিকে লক্ষ্য রাখতে হবে। হযরত হাসান বসরী (র.) তাই বলেছেন।----( কুরতুবী )

وَصِنْ تَسْمَاتِ النَّخِيْلِ وَالْأَعْنَابِ تَتَخِذَوْنَ مِنْهُ سَكَرًا وَ رِزْقًا حُسَنًا إِنَّ فِي ذَلِكَ لَأَيَهُ لِقَوْبِرِيَّعُ لۇن ©

(৬৭) এবং খেজুর রক্ষ ও আঙ্গুর ফল থেকে তোমরা মদ্য ও উত্তম খাদ্য তৈরী করে থাক, এতে অবশ্যই বোধশক্তিসম্পন্ন সম্প্রদায়ের জন্য নিদর্শন রয়েছে।

## তফসীরের সার-সংক্ষপ

এবং ( এছাড়া ) খেজুর ও আঙ্গুরের ( ব্যাপারে চিন্তা করা উচিত যে, এসব ) ফল-সমূহ থেকে তোমরা নেশাকর দ্রব্যাদি ও উত্তম খাদ্যসামগ্রী (যেমন তুকনো খুর্মা, কিশমিশ শরবত ও সির্কা ইত্যাদি ) তৈরী করে থাক। নিঃসন্দেহে এতে (-ও তওহীদ এবং তাঁর মহান ও উদার হওয়া সম্পর্কে ) সে সব লোকদের জন্য বড় দলীল রয়েছে, যারা ( সুস্থ ) বোধশক্তিসম্পন্ন।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববতী আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা'আলার সেসব নিয়ামতের উল্লেখ ছিল, যা মানুষের খাদ্য লব্যাদির প্রস্তৃতিতে আশ্চর্ষজনক ও বিস্ময়কর আল্লাহ্র নৈপুণ্য ও কুদরতের প্রকাশক । এ প্রসঙ্গে প্রথমে দুধের কথা উল্লিখিত হয়েছে, আল্লাহ্ র কুদরত যা চতুপ্পদ জীব-জন্তর উদরস্থিত রক্ত ও আবর্জনা জঞ্জালের মলিনতা থেকে পৃথক করে মানুষের জন্য স্বচ্ছ-পরিচ্ছন খাদ্যের আকারে প্রদান করেছে, যার প্রস্তুতিতে মানুষের অতিরিক্ত নৈপুণ্যের প্রয়োজন ১০৯ ১০ হয় না। এজনাই পূর্ববর্তী আয়াতে স্বিদ্ধান ব্যবহার করা হয়েছে বে, আমরা দুধ পান করিয়েছি।

এরপরে ইরশাদ করেছেন, খেজুর ও আঙ্গুরের ফলসমূহের মধ্য থেকেও মানুষ তার খাদ্য ও লাভজনক সামগ্রী তৈরী করে। এই বাক্যের ঘারা ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, খেজুর ও আঙ্গুরের ফলসমূহ থেকে নিজেদের খাদ্যোপকরণ ও লাভজনক দ্রব্যসামগ্রীর প্রস্তিতে মানবীয় নৈপুণ্যেরও কিছুটা অবদান রয়েছে। আর এই নৈপুণ্যের ফলেই দু'ধরনের দ্রব্যসামগ্রী তৈরী করা সম্ভব হয়েছে। এর একটি হলো----মাদক দ্রব্য, যাকে মদ্য ও শরাব বলে অডিহিত করা হয়ে থাকে। খিতীয়টি হলো--জ্বম জীবনোপকরণ অর্থাৎ উত্তম রিয়িক। যেমন, খেজুর ও আঙ্গুরকে তাজা খাবার হিসেবে ব্যবহার করা যায় অথবা ওকিয়ে তাকে মজুতও করে নেওয়া যায়। সুতরাং মর্মার্থ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর অপার শক্তিবলে খেজুর ও আঙ্গুর ফল মানুষকে দান করেছেন এবং তন্দারা খাদ্য ইত্যাদি প্রস্তত করার ক্লমতাও দিয়েছেন। এখন এটা তাদের নিজের অভিরুচি যে, কি প্রস্তত করবে---মাদকদ্রব্য তৈরী করে বুদ্ধি-বিবেক নল্ট করবে, না খাদ্য তৈরী করে শক্তি অর্জন করবে ?

এ তফসীর অনুযায়ী আলোচ্য আয়াত থেকে মাদকদ্রব্য অর্ধাৎ মদ হালাল হওয়ার কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। কেননা, এখানে উদ্দেশ্য হচ্ছে সর্বশক্তিমানের দান এবং সেঙলো ব্যবহার করার বিভিন্ন প্রক্রিয়া বর্ণনা করা। এগুলো সর্বাবছায় আল্লাহ্র নিয়ামত; যেমন ষাবতীয় খাদ্যসামগ্রী এবং উপাদেয় বস্তসমূহ। অনেক মানুষ এগুলোকে অবৈধ পত্বায়ও ব্যবহার করে। কিন্ত ভ্রান্ত ব্যবহারের ফলে আসল নিয়ামতের পর্যায় থেকে তা বিয়োজিত হয়ে যায় না। তবে এখানে কোন্ ব্যবহারটি হালাল ও কোন্টি হারাম, তা বর্ণনা করার প্রয়োজন নেই। এতদসত্বেও এখানে এখনে অ্যুবহারটি হালাল ও কোন্টি হারাম, তা বর্ণনা করার প্রয়োজন নেই। এতদসত্বেও এখানে অ্যুবহারটি হালাল ও কোন্টি হারাম, তা বর্ণনা করার প্রয়োজন নেই। এতদসত্বেও এখানে অ্যুবহারটি হালাল ও কোন্টি হারাম, তা বর্গনা করার প্রয়োজন নেই। এতদসত্বেও এখানে অ্যুবহারটি হালাল ও কোন্টি হারাম, তা বর্গনা করার প্রয়োজন লেই। এতদের আল রিয়িক নয়। অধিকাংশ তক্সীরবিদের মতে অন্যুব্ কারণে জানা গেছে যে, আল সিহিকে নয়। অধিকাংশ তক্সীরবিদের মতে —-এর অর্থ মাদকদ্রব্য, যা নেশা হণ্টি করে। ----( রাহল মা'আনী, কুরত্বী, জাস্সাস)

(কোন কোন আলিমের মতে এর অর্থ সির্কা ও এমন নবীয়, যা নেশা খৃষ্টি করে না। কিন্তু এখানে এ মতবিরোধ উল্লেখ করার প্রয়োজন নেই।)

আলোচ্য আয়াতটি সর্বসম্মতিরুমে মর্রায় অবতীর্ণ। মদের নিষেধাঞ্জা এর পরে মদীনায় অবতীর্ণ হয়েছে। আয়াতটি নাযিল হওয়ার সময় মদ হালাল ছিল এবং মুসলমানরা সাধারণডাবে তা পান করত। কিন্তু তখনও এ আয়াতে ইলিত করা হয়েছে যে, মদ্যপান ভাল নয় । পরবতীকালে স্পচ্টত শরাবকে কঠোরডাবে হারাম করার জন্য কোরআনে বিধি-বিধান অবতীর্ণ হয় ।----( জাস্সাস, কুরতুবী--সংক্ষেপিত )

َوَ اُوَلَّحَ دَبَّكَ إِلَى النَّحْلِ آنِ اتَّخِذِى مِنَ الْجِبَالِ بُبُوْنَكَا قَصِنَ الشَّجَدِ وَمِدًا يَعْدِشُوْنَ فَ ثُمَّ كَلْ مِنْ كُلْ مِنْ كُلْ الشَّمَاتِ فَاسْلُكِى سُبُلَ رَبِكِ ذُلُكَ بَخُرُمُ مِنْ بُطُوْنِهَا شَرَابٌ مُخْتَلِفُ الْوَانُهُ فِيْهِ شِفًا عُلِلنَّاسِ دِانَ فِي ذَلِكَ لَا يَهُ يَقُوْمِ تَبْتَقَكَّرُوْنَ @

(৬৮) ভাগনার পালনকর্তা মধুমক্ষিকাকে আদেশ দিলেন ঃ পর্বতগারে, রক্ষ এবং উঁচু চালে গৃহ তৈরী কর, (৬৯) এরপর সর্বপ্রকার ফল থেকে ডক্ষণ কর এবং আপন আপন পালনকর্তার উন্মুক্ত পথসমূহে চলমান হও। তার পেষ্ট থেকে বিডিন্ন রঙের পানীয় নির্গত হয়। তাতে মানুষের জন্য রয়েছে রোগের প্রতিকার। নিশ্চয় এতে চিন্তা-শীল সম্পুদায়ের জন্য নিদর্শন রয়েছে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেগ

এবং ( এ বিষটিও প্রণিধানযোগ্য যে, ) আপনার পালনকর্তা মৌমাছির মনে একথা চেলে দিলেন যে, তুমি পাহাড়সমূহে গৃহ ( অর্থাৎ মধুচক্র ) তৈরী করে নাও এবং বৃক্ষ-সমূহে (-ও) এবং লোকেরা যে, দালানকোঠা নির্মাণ করে, তাতে (-ও চাক বানিয়ে নাও । সেমতে মৌমাছি এসব স্থানেই মধুচক্র তৈরী করে । ) অতঃপর সর্বপ্রকার ( বিজিল ) ফল থেকে ( যা তোমার পছন্দসই হয় ) চুষে খাও । এরপর ( চুষে চাকের দিকে ফিরে আসার জন্য ) বীয় পালনকর্তার পথসমূহে চল, যা ( তোমার জন্য চলার ও মনে রাখার দিক দিয়ে ) সহজ । ( সেমতে মৌমাছি অনেক অনেক দূর থেকে রান্ডা না ভুলে চাকে ফিরে আসে । রস চুষে যখন চাকের দিকে ফিরে আসে, তখন ) তার পেট থেকে এক-প্রকার পানীয় ( অর্থাৎ মধু ) নির্গত হয় যার রও বিডিন্ন । তাতে মানুষের ( অনেক রোগের ) জন্য প্রতিষেধক রয়েছে । এতে (-ও) তাদের জন্য ( তওহীদ ও নিয়ামত দাতা হওয়ার ) বড় প্রমাণ আছে যারা চিন্তা করে ।

# আনুৰলিক ভাতব্য বিষয়

و حی ا---এ**ধানে و حی শব্দটি** পারিডাষিক অর্থে নয়; আডিধানিক অর্থে ব্যবহাত হয়েছে। অর্থাৎ কাউকে কোন বিশেষ কথা গোপনে এমনভাবে বুঝিয়ে দেওয়া যে, অন্য ব্যক্তি তা বুঝতে না পারে। الْدُحلُ বিশেষ শ্রেল্ঠছের অধিকারী । তাই আল্লাহ্ তা'আলা তাকে সম্বোধনও বতত্ত ভলিতে করেছেন । অন্য জন্তদের ব্যাগারে সামগ্রিক নীতি হিসাবে المُعَنَّى حَدَّمَ هُلَى كُلُ عَلَى كُلُ عَلَى كُلُ مُعْرَى أَحْطَى كُلُ شَيْ حَدَّمَ هُل ي أَرْحَى رَبِّكُ مَعْلَى كُلُ مُعْلَى عُلُي مُعْلَى عُلُولُ مُعْلَى كُلُ مُعْلَى كُلُ مُعْلَى كُلُ مُعْلَى حُلُي مُعْلُى كُلُ مُعْلَى كُلُ مُعْلُى كُلُ مَعْلُ مُعْلُى مُعْلُي مُعْلُى مُعْلُى مُعْلُى مُعْلِي مُعْلُى مُعْلُى مُعْلِي مُعْلُى مُعْلُى مُعْلُي مُعْلُى كُلُ مُعْلِي مُ مُعْلِي مُ مُعْلِي مُ مُ مُعْلُى مُعْلُي مُ مُعْلُ مُ عُلُي مُ مُ

মৌমাছিদের বোধশজি ও তীক্ষ বুদ্ধি তাদের শাসন ব্যবস্থার মাধ্যমে সুন্দররাপে অনুমান করা যায় । এই দুর্বল প্রাণীর জীবন ব্যবছা মানুষের রাজনীতি ও শাসননীতির সাথে চমৎকার খাপ খায় । সমগ্র আইন-শৃঙ্খলা একটি বড় মৌমাছির হাতে থাকে এবং সে-ই হয় মৌমাছিকুলের শাসক। তার চমৎকার সংগঠন ও কর্মবন্টনের ফলে গোটা ব্যবস্থা বিশুদ্ধ সুশৃংখলরূপে পরিচালিত হয়ে থাকে। তার অভাবনীয় ব্যবস্থা ও অলণ্ঘনীয় আইন ও বিধিমালা দেখে মানব-বুদ্ধি বিস্ময়ে অভিভূত হয়ে যায়। স্বরং এই 'রাণী মৌমাছি' তিন সণ্তাহ সময়ের মধ্যে ছয় হাজার থেকে বার হাজার পর্যন্ত ডিম দেয় । দৈহিক গড়ন ও অঙ্গসৌষ্ঠবের দিক দিয়ে সে অন্য মৌমাছিদের চাইতে ডিন্ন ধরনের হয়ে থাকে। সে কর্মবন্টন পদ্ধতি অনুসারে প্রজাদেরকে বিভিন্ন দায়িছে নিযুক্ত করে। তাদের কেউ দার রক্ষকের কর্তব্য পালন করে এবং অঞ্চাত ও বাইরের জনকে ভেতরে প্রবেশ করতে দেয় না। কেউ কেউ ডিমের হিফাষত করে। কেউ কেউ অপ্রাণ্ড বয়ক শিঙদের লালন-পালনে নিয়োজিত। ফেউ ছাপত্য ও ইঞ্জিনিয়ারিং বিষয়ক কর্ম সমাধা করে। তাদের নিমিত অধিকাংশ চাকে বিশ হাজান্ন পর্যন্ত ঘর থাকে। কেউ কেউ মোম সংগ্রহ করে স্থপতিদের কাছে পৌঁছাতে থাকে। তারা মোম দ্বারা নিজেদের গৃহ নির্মাণ করে । তারা বিভিন্ন উঙ্জিদের উপর জমে থাকা সাদা ধরনের গুঁড়া থেকে মোম সংগ্রহ করে। আখের গায়ে এই সাদা গুঁড়া প্রচুর পরিমাণে বিদ্যমান থাকে। কোন কোন মৌমাছি বিভিন্ন প্রকার ফুল ও ফলের উপর বসে রস চুষে। এই রস তাদের পেটে পৌছে মধুতে রাপান্ডরিত হয়ে যায়। মধু মৌমাছি ও তাদের সন্তানদের খাদ্য এবং এটি আমাদের সবার জন্য সুস্বাদু খাদ্যনির্যাস এবং নিরাময়ের ব্যবস্থাপত্ত । মৌমাছিদের এই বিডিন্ন দল অত্যন্ত তৎপরতা সহকারে নিজ নিজ কর্তব্য পালন এবং সম্রাজীর প্রত্যেকটি আদেশ মনেপ্রাণে শিরোধার্য করে নেয়। যদি কোন মৌমাছি আবর্জনার ভূপে বসে যায়, তবে চাকের দারোয়ান তাকে ডেতরে প্রবেশ করতে বাধা দান করে এবং সন্নাভীর আদেশে তাকে হত্যা করা হয়। তাদের এই সুশৃগ্ধল ব্যবন্থাপনা ও কর্মকুশলতা দেখে মানুষ বিস্ময়ে হতবাক হয়ে যায় ।---( আল জাওয়াহের )

ما حمد دوم ا ا و حی ر دی۔-- ۲۸ ا و حی ر دی۔-- ۲۸ ا و حی ر دی۔-- ۲۸ و تا হচ্ছে প্রথম নির্দেশ। এতে নির্মাণের কথা বলা হয়েছে। এখানে প্রণিধানযোগ্য বিষয় এই যে, বসবাসের জন্য প্রত্যেক জন্ত অবশ্যই গৃহ নির্মাণ করে কিন্ত মৌমাছিদেরকে এমন ওরুত্ব সহকারে নির্মাণের আদেশ দানের বৈশিষ্ট্য কি ? এছাড়া এখানে শব্দও 🖙 宁 🥮 ব্যবহার করা হয়েছে, যা সাধারণত মানুষের বাসগৃহের অর্থে আসে। এতে প্রথমত ইলিত করা হয়েছে যে, মৌমাছিদেরকে মধু তৈরী করতে হবে । এর জন্য প্রথম থেকেই তারা একটি সুরক্ষিত গৃহ নির্মাণ করে নিক। দ্বিতীয়ত ইলিত করা হয়েছে যে, তারা যে গৃহ নির্মাণ করবে, তা সাধারণ জন্ত-জানোয়ারের গৃহের মত হবে না, বরং তার গঠন ও নির্মাণ হবে অনন্যসাধারণ । সেমতে তাদের গৃহ সাধারণ জন্ত-জানোয়ারের গৃহ থেকে ভিন্ন ধরনের হয়ে থাকে. যা দেখে মানব-বুদ্ধি বিস্ময়াভিড্ত হয়ে যায় । তাদের গৃহ ছয় কোণারুতির হয়ে থাকে। কেল ও রুলার দিয়ে পরিমাপ করলেও তাতে চুল বরাবরও পার্থক্য ধরা পড়ে না । কোণাকৃতি ছাড়া অন্য কোন আকৃতি যেমন চতুর্ভু জ ও পঞ্চভুজ ইত্যাদি আরুতি অবলম্বন না করার কারণ এই যে, এণ্ডলোর কোন কোন বাহ অকেজো থেকে যায় ৷

আরাহ্ তা'আলা মৌমাছিদেরকে ওধু গৃহ নির্মাণেরই নির্দেশ দেননি, বরং গৃহের অবস্থানস্থলও নির্দেশ করেছেন যে, তা কোন উচ্চস্থানে হওয়া উচিত। কারণ, উঁচুস্থানে মধু টাটকা ও ব্বচ্ছ বাতাস পায় এবং দূষিত বায়ু থেকে মুক্ত থাকে । এছাড়া ভাঙনের আশংকা থেকেও নিরাপদ থাকে। বলা হয়েছে :

অর্থাৎ এসব গৃহ পাহাড়ে. من الجباً ل و من الشجر و مما يعر شو ن বৃক্ষে এবং সুউচ্চ দালানকোঠায় নিমিত হওয়া উচিত, যাতে সুরক্ষিত পদ্ধতিতে মধু তৈরী হতে পারে।

ي من كُل التمرات . এটা चिठोय निर्मन । এতে वला इसाइ य.

নিজেদের পছলমত ফল ও ফুল থেকে রস চুষে নাও। حس كل النمر أن बाরা বাহ্যত সাশ্না বিশ্বের ফল-ফুল বোঝানো হয়নি, বরং যেসব ফল ও ফুল পর্যন্ত তারা অনায়াসে পৌছাতে পারে, সেওলোকেই বোঝানো হয়েছে। 🛛 সাবার রাণীর ঘটনায়ও 🔑 বিশ্বের বস্তসামগ্রী বোঝানো হয়নি, যদ্দরুন রাণীস্ন কাছে উড়োজাহাজ, রেল, মোটর ইত্যাদি থাকাও জরুরী হয়ে পড়ে। বরং তখনকার সব রকমারি জিনিসপর বোঝানো হয়েছে।

এখানেও مَنْ كُلُّ الْنُمَرُ إِنْ مَ عَامَةُ مَنْ حُلُ الْنُمَرُ إِنْ مُ عَامَةً مَنْ عَلَى الْنُمَرُ إِنْ مُ عَ সুক্ষ ও মূল্যবান নিযাঁস আহরণ করে যে, বর্তমান বৈজ্ঞানিক যুগে মেশিনের সাহায্যেও এরাপ নিযাঁস বের করা সঙবপর নয়।

ষীয় পালনকর্তার প্রস্তুতকৃত পথে চলমান হও। মৌমাছিরা যখন রস চুষে নেওয়ার জন্য গৃহ থেকে দূর-দূরান্তের কোথাও চলে যায়, তখন বাহ্যত তার গৃহে ফিরে আসা সুকঠিন হওয়া উচিত ছিল। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা তার জন্য পথ সহজ করে দিয়েছেন। সেমতে কয়েক মাইল দূরে গিয়েও কোনরূপ ভুল না করে নিজ গৃহে ফিরে আসে। আল্লাহ্ তা'আলা শুন্যে তার জন্য পথ করে দিয়েছেন। কেননা, ভূপুষ্ঠের আঁকোবাকা পথে বিপথগামী হওয়ার আশংকা থাকে। আল্লাহ্ তা'আলা শুন্যকে এই নগণ্য মাছির জন্য অনুবর্তী করে দিয়েছেন. যাতে সে বিনা বাধায়, অনায়াসে গৃহে আসা-যাওয়া করতে পারে।

তৃপিতদায়ক, তেমনি-রোগ-ব্যাধির জন্যও ফলদায়ক ব্যবস্থাপত্র। কেন হবে না, স্রত্টার তৃপিতদায়ক, তেমনি-রোগ-ব্যাধির জন্যও ফলদায়ক ব্যবস্থাপত্র। কেন হবে না, স্রত্টার ভ্রাম্যমাণ মেশিন সর্বপ্রকার ফল-ফুল থেকে বলকারক রস ও পবিত্র নির্যাস বের করে সুরক্ষিত গৃহে সঞ্চিত রাখে। যদি গাছ-গাছড়ার মধ্যে আরোগ্যলাডের উপাদান নিহিত থাকে, তবে এসব নির্যাসের মধ্যে কেন থাকবে না ? ক্ষেজনিত রোগে সরাসরি এবং অন্যান্য রোগে জন্যান্য উপাদানের সাথে মিশ্রিত হয়ে মধু ব্যবহাত হয়। চিকিৎসকরা মাজুন তৈরী করতে গিয়ে বিশেষভাবে একে অন্তর্ভুক্ত করেন। এর আরও একটি বৈশিল্ট্য এই যে, নিজেও

r. :

নষ্ট হয় না এবং অন্যান্য বস্তুকে দীর্ঘকাল পর্যন্ত নষ্ট হতে দেয় না। এ কারণেই হাজারো বছর ধরে চিকিৎসকরা একে এলকোহল (Alcohol)-এর **হলে ব্যবহার করে** আসছেন। মধু বিরেচক এবং পেট থেকে দৃষিত পদার্থ অপসারক। রসূলুরাহ ( সা)-র কাছে কোন এক সাহাবী তাঁর ডাইয়ের অসুখের বিবরণ দিলে তিনি তাকে মধু পান করানোর পরামর্শ দেন । দ্বিতীয় দিনও এসে আবার সাহাবী বললেন ঃ অসুখ পূর্ববৎ বহাল রয়েছে । তিনি আবারও একই পরামশ দিলেন । তৃতীয় দিনও যখন সংবাদ এল حد ق الله و كذب بطن ، معتقد الله عنه الله و كذب بطن ، معتقد الله عنه الله و كذب الله عنه الله عنه الم المرية أ---- এর্থাৎ আল্লাহ্র উক্তি নিঃসন্দেহে সত্য, তোমার ভাইয়ের পেট মিথ্যাবাদী। উদ্দেশ্য এই যে, ওষুধের দোষ নেই । রোগীর বিশেষ মেযাজের কারণে ওষুধ দুত কাজ করেনি । এরপর রোগীকে আবার মধু পান করানো হয় এবং সে সুস্থ হয়ে উঠে ।

बाख्य मयू ाय...... فكر لا تحت الاثبات अवगि شغاه আলোচ্য আয়াতে

প্রত্যেক রোগের ওষুধ, তা বুঝা যায় না। ফিন্তু 🥚 🕮 প্রকের 🕹 খে 🎝 খি 🕯 এর অর্থ দিচ্ছে, তা থেকে অবশ্যই বোঝা যায় যে, মধুর নিরাময়শক্তি বিরাট ও স্বতন্ত্র ধরনের । কিছুসংখ্যক আল্লাহ্ওয়ালা বুযুর্গ এমনও রয়েছেন, যঁাঁরা মধু সর্বরোগের প্রতিষেধক হওয়ার ব্যাপারে নিঃসন্দেহ । তাঁরা মহান পালনকর্তার উজির বাহািক অর্থেই এমন প্রবল ও অটল বিশ্বাস রাখেন যে, তাঁরা ফোঁড়া ও চোখের চিকিৎসাও মধুর মাধ্যমে করেন এবং দেহের অন্যান্য রোগেরও। হযরত ইবনে ওমর (রা) সম্পর্কে বণিত আছে ষে, তাঁর শরীরে ফোঁড়া বের হলেও তিনি, তাতে মধুর প্রলেপ দিয়ে চিকিৎসা করতেন । এর কারণ জিন্ডাসিত হলে তিনি বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা কোরআনে কি মধু সম্পর্কে

বলেননি যে, فَيْعَا مَ لَلنَّا سِ (कृत्नजूरी) ।

বান্দার সাথে আল্লাহ্ তদ্রুপ ব্যবহারই করেন, যেরাপ বান্দা আল্লাহ্র প্রতি বিশ্বাস রাখে। হাদীসে কুদসীতে বলা হয়েছে ، بي به عبد عنه العنه الع বলেন ঃ বান্দা আমার প্রতি যে ধারণা পোষণ করে, আমি তার কাছেই থাকি ( অর্থাৎ ধারণার অনুরাপ করে দেই )।

শক্তির উল্লিখিত দৃ৽টাভসমূহ বর্ণনা করার পর মানুষকে পুনরায় চিভা-ভাবনার আহবান জানিয়েছেন যে, তোমরা শক্তির এসব দৃষ্টান্ত নিয়ে চিন্তা-ভাবনা করে দেখ, আলাহ্ মৃত যমীনকে পানি বর্ষণের মাধ্যমে জীবিত করে দেন । তিনি ময়লা ও অপবির বস্তর মাঝখান দিয়ে তোমাদের জন্য পরিষ্কার-পরিচ্ছন্ন ও সুপেয় দুধের নালি প্রবাহিত করেন । তিনি আঙ্গুর ও খেজুর বৃক্ষে মিণ্ট ফল সৃষ্টি করেন, যণ্ডারা তোমরা সুখাদু শরবত ও মোরকা তৈরী কর। তিনি একটি ছোট বিষাজ প্রাণীর মাধ্যমে তোমাদের⁄জন্য মুখ-

রোচফ খাদ্য ও নিরাময়ের চমৎকার উপাদান সরবরাহ করেন। এরপরও কি তেমেরা দেব-দেবীরই আরাধনা করবে ? এরপরও কি তোমাদের ইবাদত ও আনুগত্য প্রচ্টা ও মারিকের পরিবর্তে পাথর ও কাঠের নিচ্প্রাণ মূর্তিদের জন্য নিবেদিত হবে ? ডালোডাবে বুঝে নাও, এ বিষয়টিও কি তোমাদের বোধগমা হতে পারে যে, এগুলো সব কোন আরু, বধির, চেতনাহীন বস্তর লীলাখেলা হবে ? শিল্প-কারিগরির এই অসংখ্য উজ্জ্বল নিদর্শন, জান ও কৌশলের এই বিস্ময়কর কীতি এবং বুদ্ধি-বিবেকের এই চমৎকার ফয়সালা উচ্চেঃশ্বরে ঘোষণা করছে, আমাদের একজন প্রচ্টা---অদ্বিতীয় ও প্রভাময় প্রচ্টা। তিনিই ইবাদত ও আনুগত্যের যোগ্য। তিনিই বিপদ বিদূরণকারী এবং শোকর ও হামদ তাঁর জন্যই শোডনীয়।

(২) মৌমাছির আরও একটি বৈশিষ্ট্য এই যে, তার শ্রেষ্ঠত্ব সম্পর্কে হাদীসে বণিত আছে, রসুনুয়াহ্ (সা) বলেন : الذباب كلها في إللا ريجعلها عذابا

জাহান্নামে যাবে এবং জাহান্নামীদের আযাবের হাতিয়ার করা হবে, কিন্তু মৌমাছি জাহান্নামে যাবে এবং জাহান্নামীদের আযাবের হাতিয়ার করা হবে, কিন্তু মৌমাছি জাহান্নামে যাবে না ।----(কুরতুবী) অন্য এক হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা) মৌমাছিকে মারতে নিষেধ করেছেন ।----(আবু দাউদ)

(৩) চিকিৎসা বিজ্ঞানীদের মধ্যে এ ব্যাপারে মতডেদ রয়েছে যে, মধু মৌমাছির বিষ্ঠা, না মুখির লালা। দার্শনিক এরিষ্টটল কাঁচের একটি উৎরুষ্ট পারে চাক তৈরী করে তাতে মৌমাছিদেরকে বন্ধ করে দিয়েছিলেন। এডাবে তিনি তাদের কর্মপদ্ধতি নিরীক্ষণ করতে চেয়েছিলেন। কিন্তু মৌমাছিরা সর্বপ্রথম পারের অত্যন্তরডাগে মোম ও কাদার একটি মোটা প্রলেপ বসিয়ে দেয় এবং অভ্যন্তরডাগ পূর্ণরূপে আবৃত না হওয়া পর্যন্ত কাজই গুরু করেনি।

হ্যরত আলী ( রা ) দুনিয়ার নিরুষ্টতার উদাহরণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন :

**ا شرف لها س بنی ا د م نی**ه لعا ب د و د **۶ و ا شرف شرا به ر جیع نما**ت

অর্থাৎ মানুষের সর্বোভম বস্তু রেশম হচ্ছে একটি ছোট্ট কীটের থুথু এবং সর্বোৎরুল্ট ও সুস্বাদু পানীয় হচ্ছে মৌমাছির বিষ্ঠা। (৪) نَبْعَ شَكَا عُرِّلْنَا سِ আয়াতের মর্ম অনুযায়ী আরও জানা গেল যে, ওষুধের মাধ্যমে রোগের চিকিৎসা করা বৈধ। কারণ আলাহ্ তা'আলা একে নিয়ামত হিসাবে উলেখ করেছেন।

وَفَنَبْزِل مِنَ الْقُرَانِ مَا هُوَ شِفَاءً لَّلْنَّاسِ وَرَحْمَةً ؛ अन्ग्रा रक्षा हरवाह : وَفَنَبْزِل مِن

১০০০ ১০০০ তার ওষুধ ও ব্যবহার ও চিকিৎসার প্রতি উৎসাহ দান করা হয়েছে। কেউ কেউ রস্লুরাহ্ (সা)-কে প্রশ্ন করেন ঃ আমরা কি ওষুধ ব্যবহার করব ? তিনি বললেন ঃ হাঁা, রোগের চিকিৎসা করবে। কারণ আল্লাহ্ তা'আলা যত রোগ হৃটি করেছেন, তার ওষুধও হৃটি করেছেন। তবে একটি রোগের চিকিৎসা নেই। সাহাবীরা প্রশ্ন করলেন ঃ সেটি কোন্ রোগ ? তিনি বললেন ঃ বার্ধকা।---- (আবূ দাউদ, কুরতুবী)

এক রেওয়ায়েতে হঁযরত খুযায়মা ( রা ) বলেন ঃ একবার আমি রসূনুরাহ্ (সা)-কে জিভেস করলাম ঃ আমরা ঝাড়-ফুঁক করি কিংবা ওষুধ দ্বারা চিকিৎসা করি। এ ধরনের আত্মরক্ষা ও হিফাযতের ব্যবস্থা আল্লাহ্র তকদীরকে পাল্টে দিতে পারে কি? তিনি বললেন ঃ এঙলোও তো তকদীরেরই প্রকারডেদ।

মোটকথা, চিকিৎসা করা ও ওষুধ ব্যবহার করা যে বৈধ এ বিষয়ে সকল আলিমই এক্ষমত এবং এ সম্পর্কে বহু হাদীস ও রেওয়ায়েত বণিত রয়েছে। হযরত ইবনে ওমরের পরিবারে কাউকে বিচ্ছু দংশন করলে তাকে তিরইয়াক (বিষনাশক ওষুধ) পান করানো হত এবং ঝাড়-ফুঁক দ্বারা তার চিকিৎসা করা হত। তিনি একবার কাঁপুনির রোগীকে দাগ লাগিয়ে তার চিকিৎসা করেন। ----( কুরতুবী)

কোন কোন সূকী বুযুর্গ সম্পর্কে বণিত আছে যে, তাঁরা চিকিৎসা পছন্দ করতেন না। সাহারীগণের মধ্যেও কারও কারও কার্যক্রম থেকে তা প্রকাশ পায়। যেমন হযরত ইবনে মসউদ (রা) অসুস্থ হয়ে পড়লে হযরত উসমান (রা) তাঁকে দেখতে যান এবং জিডেস করেন ঃ আপনার অসুখটা কি? তিনি উত্তর দিলেন ঃ আমি নিজ গোনাহের কারণে চিন্তিত। হযরত উসমান (রা) বললেন ঃ তাহলে কি চান ? উত্তর হল ঃ আমি পালনকর্তার রহমত প্রার্থনা করি। হযরত উসমান (রা) বললেন ঃ আপনি পছন্দ করলে চিকিৎসক ডেকে আনি। তিনি উত্তর দিলেন ঃ চিকিৎসকই তো আমাকে শযাাশায়ী করেছেন। ( এখানে রূপক অর্থে চিকিৎসক বলে আল্লাহ্ তা'আলাকে বোঝানো হয়েছে)।

কিন্তু এ ধরনের ঘটনা প্রমাণ নয় যে, তাঁরা চিকিৎসাকে মকরাত্ মনে করতেন। সম্ভবত এটা তখন তাঁদের রুচিবিরুদ্ধ ছিল। তাই তাঁরা একে পছন্দ করেন নি। এটা প্রবল আল্লাহ্ডীতি ও আল্লাহ্প্রেমে মন্ত থাকার ফলে বান্দার একটা সাময়িক অবস্থা মার। কাজেই একে চিকিৎসা অবৈধ অথবা মকরাহু হওরার প্রমাণ হিসাবে দাঁড় করানো যায় না। হযরত উসমান ( রা ) কর্তৃক চিকিৎসক ডেকে আনার অনুরোধ শ্বয়ং চিকিৎসা বৈধ হওয়ার প্রমাণ। বরং কোন কোন অবস্থায় চিকিৎসা ওয়াজিবও হয়ে যায়।

وُفَّكُمْ أَوَمِنْكُمُ قَنْ يُرُدُّ إِلَى أَرُدُلِ الْ لَمَرَ بَعُدَعِ لَمِرِشَئِيًّا وإِنَّ اللهُ عَلِبُجُرِقَ

(৭০) আল্লাহ্ তোমাদেরকে সৃষ্টি করেছেন এরগর তোমাদের যুত্যুদান করেন। তোমাদের মধ্যে কেউ কেউ পৌছে যায় জরাগ্রস্ত অকর্মণ্য বয়সে, ফলে যা কিছু তারা জানত সে সম্পর্কে তারা সঞ্জান থাকবে না। নিশ্চয় আল্লাহ্ সুবিজ সর্বশক্তিমান।

# তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (নিজ অবস্থাও প্রণিধানযোগ্য যে) আল্পাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে (প্রথম) সৃষ্টি করেছেন। অতঃপর (বয়স শেষ হয়ে গেলে) তোমাদের জান কবজ করেন (তম্মধ্যে কেউ কেউ তো পূর্ণ জান ও পূর্ণ চৈতন্যসহ সে অবস্থায় কার্যক্ষম হাত-পা নিয়ে বিদায় হয়ে যায়) এবং তোমাদের কেউ অকর্মণ্য বয়স পর্যন্ত পোঁছে যায় (তার মধ্যে শারীরিক ও জানগত শক্তি বলতে কিছুই থাকে না) এর ফলে যে কোন বিষয় সম্পর্কে সজান হওয়ার পর অজান হয়ে যায় (যেমন, কোন কোন বৃদ্ধকে দেখা যায় যে, কোন কথা বলা হলে কিছুক্ষণের মধ্যেই তারা তা ভুলে যায় এবং সে সম্পর্কে পুনরায় জিজেস করতে থাকে।) নিশ্চয় আল্পাহ্ তা'আলা অত্যন্ত জানী, অত্যন্ত শক্তিমান ( জ্ঞান ভারা প্রত্যেকটি উপযোগিতা জেনে নেন এবং শক্তিবলে তদ্র পই করে দেন। তাই জীবন ও মরণের অবস্থা বিজিন্নাপ করে দিয়েছেন। এটাও তওহীদের একটি প্রমাণ।)

# ভানুষ্যজিক ভাতব্য বিষয়

ইতিপূর্বে আল্লাহ্ তা'আলা পানি, উদ্ভিদ, জন্ত ও মৌমাছির বিভিন্ন অবন্থা বর্ণনা করে থীয় অপার শক্তি এবং স্ল্ট জীবের প্রতি তাঁর নিয়ামতরাজির কথা মানুষকে অবহিত করেছেন। এখন আলোচ্য আয়াতে মানুষকে নিজের অভ্যন্তরীণ অবন্থা সম্পর্ক চিন্তা-ভাবনা করার দাওয়াত দেওয়া হচ্ছে যে, মানুষ কিছুই ছিল না। আল্লাহ্ তা'আলা তাকে অস্তিত্বের সম্পদ দ্বারা ভূষিত করেছেন। এরপর যখন ইচ্ছা করেন মৃত্যু প্রেরণ করে এ নিয়ামত খতম করে দেন। কোন জোন লোককে মৃত্যুর পূর্বেই বার্ধক্যের এমন স্তরে পৌছে দেন যে, তাদের জানবুদ্ধি বিলুপ্ত হয়ে যায়, হাত-পা হীনবল ও নিঃসাড় হয়ে পড়ে এবং তারা কোন বিষয় বৃথতে পারে না, কিংবা বুয়েও স্মরণ রাখতে পারে না। বিশ্বজাড়া এই পরিবর্তন থেকে বোঝা যায় যে, যিনি স্লল্টাও প্রভূ, তাঁর ডাণ্ডারেই যাবতীয় জ্ঞান ও শক্তি সংরক্ষিত।

পূর্বেও মানুষের উপর দিয়ে এক প্রকার দুর্বলতা ও শক্তিহীনতার যুগ অতিক্রান্ত হয়েছে। সেটা ছিল তার প্রাথমিক শৈশবের যুগ। তখন সে কোনরাপ জানবুদ্ধির অধিকারী ছিল না। তার হন্তপদ ছিল দুর্বল ও অক্ষম। সে ক্ষুধা-তৃষ্ণা নিবারণ করতে এবং উঠাবসা করতে অপরের মুখাপেক্ষী ছিল। এরপর আল্লাহ্ তা'আলা তাকে যৌবন দান করেছেন এটা ছিল তার উন্নতির যুগ। এরপর ক্রমান্বয়ে তাকে বার্ধকোর স্তরে পৌছে দেন। এ ভরে তাকে দুর্বলতা, শক্তিহীনতা ও ক্ষয়ের ঐ সীমায় প্রত্যাবর্তিত করা হয়, যা শৈশবে ছিল।

বলে বার্ধক্যের সে বয়স বোঝানো হয়েছে, যাতে মানুষের দৈহিক ও মানসিক শক্তি নিস্তেজ হয়ে পড়ে। রসূলুরাহ্ (সা) এ বয়স থেকে আশ্রয় প্রার্থনা করে বলতেন ঃ

اللهم انی اعوذیک من سوء العمرونی روایة من ان ار د الی... অর্থাৎ হে আলাহ্ । আমি মন্দ বয়স থেকে আপনার আশ্রয় প্রার্থনা করি। এক রেওয়ায়েতে আছে, অকর্মণ্য বয়সে ফিরিয়ে দেওয়া থেকে আশ্রয় প্রার্থনা করি।

رزل العمر المعرية المعرفة المعر المحيدة المعلم بعد علم شيئًا المعرفة ال المعنوفة المعنوفة المعنوفة المعنوفة المعنوفة المعنوفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة المعرفة ال

لَوْذَلُ الْعُمْرِ ৮০ বছর বয়সকে এবং কেউ ১০ বছর বয়সকে আরও অনেক উর্জি বণিত রয়েছে। কেউ ৮০ বছর বয়সকে এবং কেউ ১০ বছর বয়সকে ارذل العمر বলেছেন। হযরত আলী (রা) থেকে ৭৫ বছর বয়সের কথা বণিত আছে।---(মাযহারী)

মধ্যে দৈহিক ও মানসিক শক্তি অবশিল্ট থাকে না। ফলে সে এক বিষয়ে জাত হওয়ার সধ্যে দৈহিক ও মানসিক শক্তি অবশিল্ট থাকে না। ফলে সে এক বিষয়ে জাত হওয়ার পর পুনরায় অক্ত হয়ে যায়। সে আদ্যোপাস্ত স্মৃতিভ্রমে পতিত হয়ে প্রায় সদ্যপ্রসূত শিশুর মত হয়ে যায়, আর কোন কিছুর খবর থাকে না। হযরত ইকরামা (রা) বলেন ঃ যে ব্যক্তি নিয়মিত কোরআন তিলাওয়াত করে সে এরাপ অবন্থায় পতিত হবে না।

দারা প্রত্যেকের বয়স জানেন এবং শক্তি দারা যা চান, করেন। তিনি ইচ্ছা করলে

শক্তিশালী যুবফের ওপর অকর্মণ্য বয়সের লক্ষণাদি চাপিয়ে দেন এবং ইচ্ছা করলে একশ' বছরের বয়োর্ছ ব্যক্তিকেও শক্ত সমর্থ যুবক করে রাখেন। এসবই লা-শরীক সন্তার ক্ষমতাধীন।

لك

(৭১) আল্লাহ্ তা'আলা জীবনোপকরণে তোমাদের একজনকে অন্যজনের চাইতে শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছেন। অতএব যাদেরকে শ্রেষ্ঠত্ব দেওয়া হয়েছে, তারা তাদের অধীনস্থ দাস-দাসীদেরকে স্বীয় জীবিকা থেকে এমন কিছু দেয় না, যাতে তারা এ বিষয়ে তাদের সমান হয়ে যাবে। তবে কি তারা আল্লাহ্র নিয়ামত অন্বীকার করে?

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষপ

এবং ( তওহীদ প্রমাণের সাথে শিরকের দোষ এক প্রকার পারস্পরিক আদান-প্রদানের মাধ্যমে শোন,) আক্সাহ্ তা'আলা তোমাদের একজনকে অন্যজনের চাইতে জীবিকায় ( অর্থাৎ জীবিকার ক্ষেত্রে) শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছেন (উদাহরণত একজনকে ধনী এবং অনেকের উপর কর্তৃত্ব দান করেছেন, তার হাতে তার অধীনস্ত লোকেরা রিযিক প্রাণ্ত হয়। আবার অন্যজনকে তার মুখাপেক্ষী করেছেন। সে কর্তাব্যক্তির হাত দিয়েই রিযিক পায়। পক্ষান্তরে কাউকে এমন ধনী করেন নি যে, অধীনস্থ বা অসহায়দের দিতে পারে এবং অসহায় অধিনস্থও করেন নি যে, সে কোন কর্তৃত্বকারীর হাত থেকে পাবে ) অতএব যাদেরকে (জীবিকার বিশেষ) শ্রেষ্ঠত্ব দান করা হয়েছে (যে, তাদের কাছে ধন ও অধীনস্থ লোক সবই আছে ) তারা স্বীয় অংশের ধন অধীনদেরকে এভাবে কখনও দেয় না যে, তারা (ধনবান ও নির্ধন) সবাই এতে সন্থান হয়ে যায়। (কেননা, যদি কোন দাসকে দাসত্ব বজায় রেখে ধন দেয়, তবে সে দাস ধনের মালিকই হবে না বরং দাতাই পূর্ববৎ মালিক থাকবে। পক্ষান্তরে মুক্ত করার পর সমতা সম্ভবপর, কিন্তু সে তখন দাস থাকবে না। সূতরাং বোঝা গেল যে, সমতা ও দাসতু সভবপর নয়। এমনিভাবে প্রতিমা বিগ্রহ ইত্যাদি যখন মুশরিকদের স্বীকারোজি অনুযায়ী আল্লাহ্ তা'আলার মালিকানাধীন দাস, তখন দাস হওয়া সম্বেও উপাস্যতায় আল্লাহ্র সমতুলা কেমন করে হয়ে যাবে ? এতে শিরকের চরম দোষ বণিত হয়েছে যে, যখন তোমাদের দাস রিযিকে তোমাদের অংশীদার হতে পারে না, তখন আল্লাহ্ তা'আলার দাস উপাস্যতায় তার অংশিদার কিরাপে হতে পারবে ? ) এরপর ( অর্থাৎ এসব বিষয়বস্তু শোনার পরও ) কি ( তারা আল্লাহ্র শিরক করে, যদ্দরুন যুক্তিগতভাবে জরুরী হয়ে পড়ে যে, তারা) আরাহ্র নিয়ামত (অর্ধাৎ আলাহ্ নিয়ামত দিয়েছেন বলেই) অস্বীকার 'করে ?

# আনুহরিক ভাতব্য বিষয়

ইতিপূর্বেকার আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা'আলা খ্রীয় জ্ঞান ও শক্তির বিশেষ বিশেষ প্রতীক এবং মানুষকে প্রদন্ত নিয়ামতসমূহ উল্লেখ করে তওহীদের প্রকৃতিগত প্রমাণাদি বর্ণনা করেছেন। এসব প্রমাণ দেখে সামান্য জানবুদ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তিও কোন হৃল্ট বস্তকে আল্লাহ্ তা'আলার সাথে তাঁর জান ও শক্তি ইত্যাদি গুণাবলীতে অংশীদার মেনে নিতে পারে না। আলোচ্য আয়াতে তওহীদের এ বিষয়বস্তুকেই একটি পারস্পরিক আদান-প্রদানের দৃল্টান্ত দ্বারা স্পল্ট করে তোলা হয়েছে। দৃল্টান্তটি এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা বিশেষ তাৎপর্যবশতই মানুষের উপকারার্থে জীবিকার ক্ষেত্রে সব মানুষড়ে সমান করেন নি, বেরং একজনেফে অপরজনের চাইতে শ্রের্ছ দিয়ে বিভিন্ন ন্তর হাল্টি এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা বিশেষ তাৎপর্যবশতই মানুষের উপকারার্থে জীবিকার ক্ষেত্রে সব মানুষড়ে সমান করেন নি, বরং একজনফে অপরজনের চাইতে শ্রের্ছ দিয়ে বিভিন্ন ন্তর হাল্টি করেছেন। কাউকে এমন ধনাচ্য করেছেন যে, সে বিভিন্ন সাজ-সরঞ্জাম, চাকর-নওকর ও দাসদাসীর অধি-কারী। নিজেও ইচ্ছামত ব্যয় করে এবং গোলাম ও চাকর-নওকর ও দাসদাসীর অধি-কারী। নিজেও ইচ্ছামত ব্যয় করে এবং গোলাম ও চাকর-নওকর ও দাসদাসীর অধি-কারা আলাহ্ তা'আলা কাউকে গোলাম ও হাকের নেজ পায়। পক্ষান্ডরে আল্লাহ্ তা'আলা কাউকে মধ্যবিত্ত করেছেন। সে অপরের জন্য ব্যয় করার মত ধনীও নয় এবং নিজ প্রয়োজনের ব্যাপারে অপরের হারও অন্যের জন্য ব্যয় করার মত ধনীও নয় এবং নিজ প্রয়োজনের ব্যাপারে অপরের মুখ্যপেক্ষী হওয়ার মত নিঃশ্বও নয়।

এই প্রাকৃতিক বন্টনের ফলশুনতি সবার চোখের সামনে । যাকে শ্রেঠত্ব দান করে ধনাচ্য করা হয়েছে, সে কখনও এটা পছন্দ করে না যে, নিডের ধন-সম্পত্তি গোলাম ও খাদেমের মধ্যে বিলি বন্টন করে দেবে, যার ফলে তারাও ধনসম্পত্তিতে তার সমান হয়ে যাবে।

এ দৃল্টান্ড থেকে বোঝা দরকার যে, মুশরিফদের খ্রীকারোজি মতেই যখন প্রতিমা ও অন্যান্য উপাস্য হল্টজীব আল্লাহ্ তা'আলার হৃদ্যিত ও মালিকানাধীন, তখন তারা এটা কিরাপে পছন্দ করে যে, এসব হৃল্ট ও মালিকানাধীন বন্ত স্রল্টা ও মালিকের সুমান হয়ে যাবে ? তারা কি এসব নিদর্শন দেখে এবং বিষয়বন্ত তনেও আল্লাহ্র সাথে কাউকে শরীক ও সমতুল্য সাব্যস্ত করে ? এরাপ করার অনিবার্য পরিণতি এই যে, তারা আল্লাহ্ তা'আলার নিয়ামতরাজি অধীক্ষার করে । কেননা, তারা যদি খ্রীকার করত যে, এসব নিয়ামত একমার আল্লাহ্ তা'আলার দান, শ্বকল্লিত প্রতিমা অথবা কোন মানুষ ও জিনের কোন হাত নেই, তবে এগুলোকে আল্লাহ্ তা'আলার সমতুল্য কিরাপে সাব্যস্ত করত ?

এ বিষয়বস্তুই সুরা রামের নিম্পোজ আয়াতে ব্যক্ত হয়েছে ঃ

صَوَبَ لَحُمْ مَنَلًا مَنْ ٱ نَفْسِحُمْ هَـلَ لَحُمْ مُمَاً مَلَكَتْ ٱ يَمَا فَحَـمْ مَنْ

তিনি তোমাদের জন্য তোমাদের মধ্য থেকেই একটি উদাহরণ দিচ্ছেন, যারা তোমাদের মাল্লিকানাধীন গোলাম, তারা কি আমার দেওয়া রিযিকে তোমাদের অংশীদার যে, তোমরা তাতে তাদের সমান হয়ে যাও ? এ আয়াতের সারকথাও তাই যে, তোমরা স্বীয় মালিকানাধীন গোলাম ও খাদেম-দেরকে নিজেদের সমতুল্য করা পছন্দ কর না। এমতাবস্থায় আল্লাহ্ তা'আলার জন্য কিরপে পছন্দ কর যে, তাঁর হজিত ও মালিকানাধীন বস্তুসমূহ তাঁর সমান হয়ে যাবে।

জীবিকার শ্রেণী-বিভেদ মানুষের জন্য রহমতব্ররূপ ঃ আলোচ্য আয়াতে সুস্পল্ট-ভাবে এ কথা বলা হয়েছে যে, দারিদ্রা, ধনাঢ্যতা এবং জীবিকায় মানুষের বিভিন্ন শ্রেণীতে বিভক্ত হওয়া যেমন, কারো দরিদ্র হওয়া কিংবা ধনী ও মধ্যবিত্ত হওয়া কোন আকস্মিক ঘটনা নয়, বরং এটা আল্লাহ্র অপার রহস্য ও মানবিক উপকারিতার তাগিদ এবং মানব জাতির জন্য রহমত্বরূপ। যদি এরপ না হয় এবং ধন-দৌলতে সব মানুষ সমান হয়ে যায়, তবে বিশ্ব-ব্যবস্থায় রুটি ও অনর্থ দেখা দেবে। তাই যেদিন থেকে পৃথিবীতে জনবসতি ছাপিত হয়েছে, সেদিন থেকে কোন যুগে ও কোন সময়ে সব মানুষ ধন-সম্পদের দিক দিয়ে সমান হয়নি এবং হতে পারে না । যদি কোথাও জোর জবরদন্তিমূলকভাবে এরপ সাম্য প্রতিষ্ঠিত করা হয়, তবে কিছু দিনের মধ্যে মানবিক কাজ-কারবারে এুটি ও অনর্থ দৃষ্টি-গোচর হবে। আল্লাহ্ তা'আলা সমগ্র মানবজাতিকে বুদ্ধি, মেধা, বল, শজি ও কর্মদক্ষতায় বিভিন্ন শ্রেণীতে বিভক্ত করেছেন এবং তাদের মধ্যে উচ্চ, নীচ ও মধ্যবিত্ত শ্রেণী বিদ্যমান রয়েছে। কোন বুদ্ধিমান ব্যক্তি একথা অস্বীকার করতে পারে না। এরই অপরিহার্য পরিণতি হিসাবে ধনসম্পদেও বিডিন্ন শ্রেণী থাকা বাণ্ছনীয়, যাতে প্রত্যেক ব্যজি নিজ নিজ প্রতিডা ও যোগ্যতার যথোপযুক্ত প্রতিদান পেতে পারে । যদি প্রতিভাবান যোগ্য ব্যক্তিকে অযোগ্যের সমান করে দেওয়া হয়, তবে যোগ্য ব্যক্তির মনোবল ভেঙ্গে যাবে। যদি জীবিকার তাকে অযোগ্যদের সমপর্যায়েই থাকতে হয়, তবে কিসে তাকে অধ্যবসায়, গবেষণা ও কর্মে উদ্বুদ্ধ করবে ? এর অনিবার্য পরিণতিতে কর্মদক্ষতায় বন্ধ্যাত্ব নেমে আসবে।

সম্পদ পুঞ্জীভূত করার বিরুদ্ধে কোরআনের বিধান ঃ তবে স্পটকর্তা যেখানে বুদ্ধিগত ও দেহগত শক্তিতে একজনকে অপরজনের উপর শ্রেছ দিয়েছেন এবং এর অধীনে রিয়িক ও ধনসম্পদে তারতম্য করেছেন, যেখানে এই অটল অর্থনৈতিক ব্যবস্থাও প্রতিষ্ঠিত করেছেন যে, সম্পদের ডাণ্ডার এবং জীবিকা উপার্জনের কেন্দ্রসমূহ যেন ফতিপয় ব্যক্তি অথবা বিশেষ শ্রেণীর অধিকারভূক্ত না হয়ে পড়ে, ফলে অন্যান্য যোগ্যতা সম্পন্ন ব্যক্তির কাজ করার ক্ষেন্নই অবশিল্ট না থাকে। অথচ সুযোগ পেলে তারা দৈহিক শক্তি ও জান-বুদ্ধি খাঁটিয়ে অর্থনৈতিক উন্নতি অর্জন করতে পারে। কোরআন পাক সূরা হাশরে বলে ঃ

আইন এজন্য তৈরী করেছি, যাতে ধনসম্পদ পুঁজিপতিদের হাতে পুজীভূত না হয়ে পড়ে। আজকাল বিশ্বের অর্থনৈতিক ব্যবস্থায় যে হাহাকারপূর্ণ অবস্থা বিরাজমান, তা এই আল্লাহ্র আইন উপেক্ষা করারই ফলশুচতি। একদিকে রয়েছে পুঁজিবাদী অর্থনৈতিক ব্যবস্থা। এতে সুদ ও জুয়ার সাথে ধনসম্পদের কেন্দ্রসমূহের উপর কতিপয় ব্যক্তি অথবা

গোষ্ঠী একচেটিয়া অধিকার প্রতিষ্ঠিত করে অবশিষ্ট জনগণকে তাদের অর্থনৈতিক দাসত্ব স্বীকারে বাধ্য করে। তাদের জন্য নিজেদের অডাব মেটানোর জন্য দাসত্ব ও মজুরী হাড়া অন্য কোন পথ খোলা থাকে না। তারা যোগাতা সম্বেও শিল্প ও বাণিজ্য ক্ষেরে পা রাখতে পারে না।

পুঁজিপতিদের এই অত্যাচার ও উৎপীড়নের প্রতিরিয়া হিসাবে একটি পরস্পর বিরোধী সমাজতান্ত্রিক ব্যবস্থা কম্যানিজম বা সোশ্যালিজম নামে আত্মপ্রকাশ করেছে। এ রোগান হচ্ছে ধনী ও দরিদ্রের পার্থক্য মেটানো এবং সর্বস্তরে সাম্য প্রতিষ্ঠা করা। পুঁজিবাদের অত্যাচারে অতিঠ জনগণ এ শ্লোগানের পেছনে ধাবিত হয়েছে। কিন্তু কিছু-দিন যেতে না যেতেই তারা উপল¤িধ করেছে যে, এ য়োগানটি নিছক একটি প্রতারণা। অর্থনৈতিক সাম্যের স্বপ্ন কোনদিনই বাস্তবায়িত হয়নি। দরিদ্র নিজ দারিদ্র্য, অনাহার ও উপবাস সত্বেও একটি মানবিক সম্মানের অধিকারী ছিল, অর্থাৎ সে নিজ ইচ্ছার মালিক ছিল। কম্যুনিজমে এ মানবিক সম্মানও হাতছাড়া হয়ে গেল। এ ব্যবস্থায় মেশিনের কলক-জার চাইতে অধিক মানুষের কোন মূল্য নেই। এতে কোন সম্পডির মালিকানা কল্পনাও করা খায় না। একজন শ্রমিকের অবস্থা এই যে, সে কোন কিছুর মালিক নয়। তার সন্তান ও স্ত্রীও তার নিজের নয়; বরং সবই রাষ্ট্ররাপী মেশিনের কল-ক-জা। মেশিন চালু হওয়ার সাথে সাথে এদের কাজে লেগে যাওয়া ছাড়া গত্যন্তর নেই। কল্পিত রাষ্ট্রের উদ্দেশ্য ও লক্ষ্য ছাড়া তার না আছে কোন বিবেক আর না আছে কোন বাকরাধীনতা। রাউট্যরের জোর-জুলুম ও অসহনীয় পরিশ্রমে কাতর হয়ে উহঃ আহঃ করাও প্রাণদঙ্যোগ্য বিদ্রোহ বলে পরিগণিত হয়। আল্লাহ্ তা'আলা ও ধর্মের বিরোধিতা এবং খাঁটি জড়বাদী ব্যবন্থা সমাজতন্ত্রের মৌলিক ভিত্তিস্তত।

কোন সমাজতন্ত্রী এসব সত্য অস্বীকার করতে পারবে না। সমাজতন্ত্রের কর্ণ-ধারদের গ্রন্থাবলী এবং আমলনামা এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। তাদের এসব বরাত একরিত করার জন্য একটি স্বতন্ত গ্রন্থ রচনার প্রয়োজন হবে।

কোরআন পাক উৎপীড়নমূলক পুঁজিবাদ এবং নির্বোধসুলঙ সমাজতরের মাঝা-মাঝি, বল্পতা ও বহল্য বিবর্জিত একটি অর্থনৈতিক ব্যবস্থা প্রদান করেছে। এতে রিষিক ও অর্থ-সম্পদের প্রাকৃতিক পার্থক্য সত্ত্বেও কোন ব্যক্তি অথবা গোষ্ঠী সাধারণ জনগণকে গোলামে পরিণত করতে পারে না এবং কৃষ্টিম দুমূল্য ও দুডিক্ষে নিক্ষেপ করতে পারে না। সুদ ও জুয়াকে হারাম সাব্যস্ত করে অবৈধ পুঁজি সঞ্চয়ের ভিত্তি ভূমিস্যাৎ করে দেওয়া হয়েছে। অতঃপর প্রত্যেক মুসলমানের ধনসম্পদে দরিদ্রদের প্রাপ্য নির্ধায়িত করে তাদেরকে তাতে অংশীদার করা হয়েছে। এটা দরিদ্রদের প্রতি দেয়া নয়, বরং কর্তব্য সম্পা-দন মান্ন।

এ বিষয়ে সাক্ষ্য দেয়। মৃত্যুর পর মৃত ব্যক্তির ধনসম্পত্তি পরিবারের লোকজনের মাঝে বন্টন করে সম্পদ পুজীভূত হওয়ার মূল্লোৎপাটন করা হয়েছে। প্রাকৃতিক নদ-নদী, সমুদ্র পাহাড় ও বন-জঙ্গলের নিজে নিজে গজিয়ে ওঠা সম্পদকে সমগ্র জাতির যৌথ সম্পত্তি সাৰ্বস্ত করা হয়েছে। ুএগুলোতে কোন ব্যক্তি অথবা গোচীর মালিকসুলভ অধিকার প্রতিষ্ঠা করা বৈধ নয়। কিন্ত পুঁজিবাদী ব্যবস্থায় এসব বস্তর উপর পুঁজিগতিদের মালিকানা স্বীকার করা হয়।

ন্ডানগত ও কর্মগত যোগ্যতার বিভিন্নতা একটি বাডাবিক ব্যাপার এবং জীবিকা উপার্জন এসব যোগ্যতার উপর নির্ডরশীল। তাই ধনসম্পদের মালিকানার বিভিন্নতাও যথার্থ তাৎপর্যের তাকাদা। সামান্যতম জানবুদ্ধির অধিকারী ব্যক্তিও একথা অস্বীকার করতে পারে না। সাম্যের ধ্বজাধারীরাও কয়েক পা এগুতে না এগুতেই সাম্যের দাবী পরিত্যাগ করতে এবং জীবিকায় তারতম্য ও পারস্পরিক শ্রেচত প্রতিষ্ঠা করতে বাধ্য হয়েছে।

তদানীভন রুশ প্রধানমন্ত্রী ১৯৬০ সনের ৫ই মে তারিখে সুপ্রীম সোভিয়েটের সামনে ভাষণ দিতে গিয়ে বলেছিল ঃ

"আমরা মজুরির পার্থক্য বিলুপ্ত করার আন্দোলনের ঘোর বিরোধী। আমরা মজুরির ক্ষেত্রে সাম্য প্রতিষ্ঠা করার এবং সবার মজুরি এক পর্যায়ে আনার প্রকাশো বিরোধিতা করি। এটা লেনিনের শিক্ষা। তার শিক্ষা ছিল এই যে, সমাজে সমাজবাদী বৈষয়িক কারণাদির প্রতি পুরোপুরি লক্ষ্য রাখা হবে।"---( সোডিয়েট ----ওয়ার্ল্ড, ৩৪৬ প্য )

অর্থনৈতিক সাম্যের বাস্তবায়ন যে অসাম্যের মাধ্যমে হয়েছিল, তা প্রথম থেকেই সবার চোখে ধরা পড়েছিল। কিন্তু দেখতে দেখতে এ অসাম্য এবং ধনী ও দরিদ্রের ব্যবধান সমাজতান্ত্রিক দেশ রাশিয়াতে সাধারণ পুঁজিবাদী দেশের চাইতেও অধিক প্রকট হয়ে পড়ে।

লিউন শিডো লিখেন ঃ

"এখন কোন উন্নয়নশীল পুঁজিবাদী দেশ থাক্লে থাকতেও পারে, যেখানে রশিয়ার ন্যায় মজুরিতে বিরাট ব্যবধান রয়েছে।"

উলিখিত কয়েকটি বান্তব উদাহরণ অবিশ্বাসীদের মুখে محمد و الله نضل بعضكم في الرزق و الله نضل بعضكم في الرزق س ينفل بعض في الرزق س ينفل ما ير يد س ينفل ما ير ي س ينفل ما ينفل س ينفل ما ينفل س ينفل ما ينفل ما ينفل س ينفل ما ينفل ما ينفل ما ينفل س ينفل ما ين

قِمْنُ أَنْفُسِكُمُ أَزُواً حِنَ الطَّيِّيكِ • أَفْ غف ون ٢ وَ يَعْبَلُ وَنَ مِنَ هُمُرًى ذَقَالِمِينَ السَّلْوَيْنِ وَالْأَرْضِ شُبُ يُبُوا بِنْهِ الْأَمْثَالَ وإِنَّ اللَّهُ يَعْهُمُ وَٱنْتَحْرِكَا صَرَبِ اللهُ مُتَلَاعَبُ لاً امَّ مُلُوُكًا لاً يَقْلِ رُعَكَ شَيْءٍ وَمَن دَيَرَ نَّنَا رِزُقًا حَسَنًا فَهُوَ يُنْفِقُ مِنْهُ سِرًّا وَجَهُرًا هَ للهُ لِلهِ حِبْلُ أَكْثَرُهُمُ لَا يَعْكَمُونَ وَحَمَرَتِ اللهُ مَتَلًا تَحَ يَقْلِرُعَكْ شَيْءٍ وَهُوَكَلْ عَ كَمْ لَا اللهُ لَا يَأْتِ بِخَبْرِهِ هَلْ يَسْتَوِي هُوَ وَمَنْ بَالْعَدْلِ ﴿ وَهُوَ عَلْ صِرَاطٍ

(৭২) আল্লাহ্ তোমাদের জন্য তোমাদেরই শ্রেণী থেকে জোড়া পন্নদা করেছেন এবং তোমাদের মুগল থেকে তোমাদেরকে পুত্র ও পৌত্রাদি দিয়েছেন এবং তোমাদেরকে উত্তম জীবনোপকরণ দান করেছেন। অতএব তারা কি মিথ্যা বিষয়ে বিশ্বাস স্থাপন করে এবং আল্লাহ্র জনুগ্রহ অস্বীকার করে? (৭৩) তারা আল্লাহ্ ব্যতীত এমন বস্তুর ইবাদত করে, যে তাদের জন্যে ভূমণ্ডল ও নডোমণ্ডল থেকে সামান্য রুষী দেওয়ারও অধিকার রাখে না এবং শক্তিও রাখে না। (৭৪) অতএব আল্লাহ্র কোন সদৃশ সাব্যস্ত করো না, নিশ্চয় আল্লাহ জানেন এবং তোমরা জান না। (৭৫) আল্লাহ্ একটি দৃল্টান্ত বর্ণনা করেছেন, অপরের মালিকানাধীন গোলামের, যে কোন কিছুর ওপর শক্তি রাখে না এবং এমন একজন যাকে আমি নিজের পক্ষ থেকে চমৎকার রুষী দিয়েছি। অতএব সে তা থেকে ব্যয় করে গোপনে ও প্রকাশ্যে। উস্তশ্বে কি সমান হয় ? সব প্রশংসা আল্লাহ্র কিন্তু অনেক মানুষ জানে না। (৭৬) আল্লাহ্ আরেকটি দৃল্টান্ড বর্ণনা করেছেন, দু'ব্যক্তির একজন বোবা কোন কাজ করতে পারে না। সে মালি-কের ওপর বোঝা। যে দিকে তাকে পাঠায়, কোন সঠিক কাজ করে আসে না। সে কি সমান হবে ঐ ব্যক্তির, যে ন্যায়বিচারের আদেশ করে এবং সরল পথে কায়েম রয়েছে ?

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

এবং ( কুদরতের প্রমাণাদি ও বিডিন্ন প্রকার নিয়ামতের মধ্য থেকে একটি বড় নিয়ামত ও আল্লাহ্র কুদরতের প্রমাণ হচ্ছে শ্বয়ং তোমাদের ব্যক্তিগত ও শ্রেণীগত অস্তিত্ব ও স্থায়িত্ব ষে, ) আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরই মধ্য থেকে ( অর্থাৎ তোমাদের জাতি ও শ্রেণী থেকে ) তোমাদের জন্য স্ত্রী তৈরী করেছেন এবং ( অতঃপর ) স্ত্রীদের থেকে তোমাদের পু**ৱ ও পৌ**র পয়দা করেছেন ( কারণ, এটা হচ্ছে তোমাদের শ্রেণীগত স্থায়িত্ব ) এবং তোমাদেরকে ভাল ডাল বস্ত খেতে ( ও পান করতে ) দিয়েছেন । ( এটা ব্যক্তিগত স্থায়িত্ব । যেহেতু স্থায়িত্ব অস্তিহের উপর নির্ভরশীল , তাই এতে অস্তিহের প্রতিও ইঙ্গিত হয়ে গেছে। ় ) তারা কি (এসব প্রমাণ ও নিয়ামত সম্পর্কে শুনে) তবুও অমূলক বিষয়ের প্রতি (অর্থাৎ প্রতিমা ইত্যাদির প্রতি, যাদের উপাস্য হওয়ার কোন প্রমাণ নেই, বরং না হওয়ারই প্রমাণ রয়েছে ---) ঈমান রাখবে এবং আলাহ্র নিয়ামতের না-শোকরী (তথা অবমূল্যায়ন) করতে থাকবে? এবং ( এই না-শোকরীর অর্থ এই যে, ) আল্লাহ্কে ছেড়ে এমন বস্তুসমূহের ইবাদত করতে থাকবে, যারা তাদেরকে না আসমান থেকে রুযী পেঁ ৗ্ছানোর ক্ষমতা রাখে, আর না যমিন থেকে। (অর্থাৎ না তারা র্লিট বর্ষণের ক্ষমতা রাখে এবং না মাটি থেকে কিছু পয়দা করার ) এবং তারা ( ক্ষমতা লাভেরও ) শক্তি রাখে না। ( এই না বোধক বাক্য **দারা বিষয়**– বস্ত আরও জোরদার হয়ে গেছে। কেননা, মাঝে মাঝে দেখা যায়, এক ব্যক্তি কার্যত ক্ষমতাশালী নয়, কিন্তু চেল্টাচরিত্র করে শেষ পর্যন্ত ক্ষমতা অর্জন করে নেয়। এজন্য এ বিষয়টিও 'না' করে দেওয়া হয়েছে। ) অতএব ( যখন শিরকের অসারতা প্রমাণিত হয়ে গেল, তখন ) তোমরা আল্লাহ্র কোন সৃদৃশ তৈরী করো না ( যে, আল্লাহ্ হচ্ছেন জাগতিক রাজা-বাদশাহ্দের মত। প্রত্যেকেই তাঁর কাছে আবেদন নিবেদন করতে পারে না। এজন্য তাঁরু প্রতিনিধি রয়েছেন। জনগণ তাদের কাছে আবেদন-নিবেদন করবে। এরপর তারা বাদশাহ্র কাছে আবেদন-নিবেদন পেশ করবে। এরাপ তক্ষসীরে ক্ষীরে বলা হয়েছে

(৩ ফ্রিই নিডা জানন যে, এসব দৃষ্টান্ত অনর্থক) এবং তোমরা (অবিবেচনার কারণে) জান না। (তাই মুখে যা আসে, তাই বলে ফেল এবং) আল্লাহ্ তা'আলা (শিরকের অসারতা প্রকাশ করার জন্য) একটি দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেন, (মনে কর) এক হচ্ছে গোলাম (কারও) মালিকানাধীন (অর্থকরি ও ব্যবহারাদির মধ্য থেকে) কোন বন্তর (মালিকের অনুমতি ব্যতীত) ক্ষমতা রাখে না এবং (দ্বিতীয়) এক ব্যক্তি, যাকে আমি নিজের পক্ষ থেকে চের রুয়ী দিয়েছি। সে তা থেকে গোপনে ও প্রকাশ্যে (যেডাবে চায়, যেখানে চায়) ব্যয় করে (তাকে বাধাদানকারী কেউ নেই)। এ ধরনের ব্যক্তিরা কি পরস্পর সমান হতে পারে? যখন কৃষ্টিম মালিক ও কৃষ্টিম গোলাম সমান হতে পারে না, তখন সত্যিকার মালিক ও সত্যিকার গোলাম কেষন করে সমান হতে পারে? (ইবাদত পাওয়ার যোগ্যতা সমান হওয়ার উপর নির্ভরশীল। তা নেই।) সব প্রশংসা আল্লাহ্র জন্যই উপযুক্ত। (কেননা, পূর্ণাঙ্গ সন্ডা ও গুণাবলীর অধিকারী তিনিই। তাই উপাস্যও তিনিই হতে পারেন, কিন্ত মুশ্রিকরা এরপরও অন্যের ইবাদত ত্যাগ করে না।) বরং তাদের অধিকাংশ (অবিবেচনার কারণে

**990** 

তা ) জানেই না। ( না জানার কারণ যেহেতু শ্বয়ং তাদের অবিবেচনা, তাই তাদের ক্ষমা হবে না।) আল্লাহ্ তা'আলা ( এর ব্যাখ্যার উদ্দেশ্যে ) আরও একটি দৃষ্টান্ত বর্ণনা করেন, ( মনে কর----) দু'ব্যক্তি রয়েছে। তাদের একজন তো ( গোলাম হওয়া ছাড়া ) বোবা, ( ও কালা। আর কালা, অন্ধ ও নির্বোধ হওয়ার কারণে ) কোন কাজ করতে পারে না, এবং ( এ কারণে ) সে মালিকের গলগ্রহা ( কারণ, মালিকই তার সব কাজ করে এবং ) সে ( অর্থাৎ মালিক ) তাকে যেখানে পাঠায়, কোন সঠিক কাজ করে আসে না। (অতএব) এ ব্যক্তি এবং সে ব্যক্তি কি পরস্পর সমান হতে পারে, যে ডাল কথা শিক্ষা দেয় ( যম্দ্রারা তার বাক, বুদ্ধি ও ভানবান হওয়া বোঝা যায় ) এবং নিজেও ( প্রত্যেক কাজে ) সুষম পথে ( ধাবমান ) থাকে, ( যদ্দ্রারা সুশৃংখল কর্মশক্তি জানা যায়। সন্তা ও ওণাবলীতে অভিয়তা সন্থেও যখন মানুষে মানুষে এমন পার্থক্য তখন মানুষ ও স্রষ্টার মধ্যে কতটুকু পার্থক্য হতে পারে ? পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে العدد খ বাকোর তরজমায় 'মালিকের অনুমতি ব্যতীত' কথাটি মুক্ত করায় ফিকাহ্ সংক্রান্ত প্রশ্নের সমাধান হয়ে গেছে। আর কেউ যেন এরূপ ধারণায় লি°ত না হয় যে, সম্ভবত আলাহ্ব্যতীত অন্য উপাস্যকেও অনুমতি দেওয়া হয়েছে । জওয়াব এই যে, প্রতিপালকত্বের জন্য কাউকে অনুমতি দেওয়া হয়নি এবং তা সম্ভবও নয়।)

## জানুষলিক জাতব্য বিষয়

আয়াতে একটি প্রধান নিয়ামত বণিত হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরই খজাতি থেকে তোমাদের স্ত্রী নির্ধারণ করেছেন, যাতে পরস্পর ভালবাসাও পূর্ণরূপে হয় এবং মানব জাতির আভিজাত্য এবং মাহান্মাও অব্যাহত থাকে ৷

معد المعني المعني وحدد المعني المواجع بنين وحدد

থেকে তোমাদের পুর ও পৌর পয়দা করেছেন।

এখানে প্রণিধানযোগ্য এই যে, সন্তান-সন্তুতি পিতামাতা উভয়ের সহযোগে জন্মগ্রহণ করে। আলোচ্য আয়াতে তা শুধু জননী থেকে পশ্বদা করার কথা বলা হয়েছে। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, সন্তান প্রসব ও সন্তান প্রজননে পিতার তুলনায় মাতার দখল বেশি। পিতা থেকে শুধু নিস্পাণ একটি বীর্যবিন্দু নির্গত হয়। এ বিন্দুর উপর দিয়ে বিডিন্ন অবন্থা অতিব্রান্ত হয়ে মানবারুতিতে পরিণত হওয়া, তাতে প্রাণ সঞ্চার হওয়া, সর্বশজ্জি-মানের এসব স্প্টিজনিত ক্রিয়াকর্মের স্থান মাতার উদরেই । এ জন্যই হাদীসে মাতার হককে পিতার হক থেকে অগ্রে রাখা হয়েছে।

এ বাব্ব্যে পুরুদের সাথে পৌরুদের কথা উল্লেখ করার মধ্যে এদিকেও ইঙ্গিত পাওয়া হার যে, এ দম্পতি সৃষ্টির আসল লক্ষ্য হচ্ছে মানব বংশের স্থায়িত্ব, যাতে সন্তান ও সন্তানের সন্তান হয়ে মানব জাতির স্থায়িত্বের ব্যবস্থা হয় ।

অতঃপর الطيبا । العرب العبات বলে মানুষের ব্যজিগত ছায়িছের

ব্যবন্থার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। জন্মের পর মানুষের ব্যক্তিগত স্থায়িত্বের জন্য খাদ্যের প্রয়োজন রয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা তাও সরবরাহ করছেন। আয়াতে ব্যবহৃত শব্দের আসল অর্থ সাহায্যকারী, সেবক। সন্তানদের জন্যে এ শব্দটি ব্যবহার করার মধ্যে ইন্সিত রয়েছে যে, পিতামাতার সেবক হওয়া সন্তানের কর্তব্য। ----( কুরতুযী )

حمد مربوا الله الأمدال ومعقد عقد المربوا الله الأمدال ومربوا الله الأمدال

এ সত্যের প্রতি তাচ্ছিল্য প্রদর্শনই কাফিরসুলভ সন্দেহ ও প্রশ্বের জন্ম দেয়। সত্যটি এই যে, সাধারণভাবে মানুষ আল্লাহ্ তা'আলাকে মানবজাতির অনুরূপ মনে করে তাদের মধ্যে সর্বপ্রেষ্ঠ মানব, যেমন রাজা-বাদশাহ্কে আল্লাহ্র সদৃশরূপে পেশ করে। অতঃপর এই ল্লান্ড দৃল্টান্ডের উপর ডিন্তি করে আল্লাহ্র কুদেরতের ব্যবস্থাকেও রাজা-বাদশাহ্দের ব্যবস্থার সাথে খাপ খাইয়ে বলতে থাকে যে, কোন রান্ট্রে একা বাদশাহ যেমন সমগ্র দেশের আইন-শৃংখলা পরিচালনা করতে পারেন না, অধীনস্থ মন্ত্রী ও ক্যাক্তাদেরকে ক্ষমতা অর্পণ করে তাদের সাহায্যে শাসনকার্য পরিচালনা করতে হয়, তেমনিভাবে আল্লাহ্ তা'আলার অধীনে আরও কিছুসংখ্যক উপাস্যও থাকা প্রয়োজন, যারা আল্লাহ্র কাজে তাঁকে সাহায্য করবে। মূর্তি পূজারী ও মুশরিকদের মধ্যে প্রচলিত ধারণা তাই। আলোচ্য বাক্যটি তাদের সন্দেহের মূল কেটে দিয়ে বলেছে যে, আল্লাহ্ তা'আলার জন্য স্থটজীবের দৃল্টান্ড পেশ করা একান্ডই নির্দ্দিতা। তিনি দৃল্টান্ড, উদাহরণ এবং আমাদের ধারণা-কল্পনার অনেক উধের্য।

শেষের দু'আয়াতে মানুষের দু'টি দৃষ্টান্ত দেওয়া হয়েছে। প্রথম আয়াতে প্রতু ও গোলাম অর্থাৎ মালিক ও মালিকানাধীনের দৃষ্টান্ত দিয়ে বলা হয়েছে যে, তারা উডয়েই যখন একই জাতি ও একই শ্রেণীভুক্ত হওয়া সত্ত্বেও সমান হতে পারে না, তখন কোন সৃষ্টজীবকে আল্লাহ্র সমান কিরাপে সাবাস্ত কর ?

দিতীয় উদাহরণে একদিকে এমন লোক রয়েছে, যে লোকদেরকে ন্যায়, সুবিচার ও ডাল কথা শিক্ষা দেয়। এটা তার জানশক্তির পরাকাষ্ঠা। সে নিজেও সুষম ও সরল পথে চলে। এটা তার কর্মশক্তির পরাকাষ্ঠা। এহেন কর্মগত ও জ্ঞানগত পরাকাষ্ঠার অধিকারী ব্যক্তির বিপরীতে এমন একজন লোক রয়েছে, যে নিজের কাজ করতে সক্ষম নয় এবং অন্যের কাজও ঠিকমত করতে পারে না। এই উডয় প্রকার মানুষ একই জাতি, একই শ্রেণী এবং একই সমাজভুক্ত হওয়া সন্বেও পরস্পর সমান হতে পারে না। অতএব হল্ট জগতের মল্টা ও প্রভু যিনি সর্বজানী ও সর্বশক্তিমান, তাঁর সাথে কোন হল্টবস্ত কিরাপে সমান হতে পারে। সুরা নাহল

وَيِنْهِ غَيْبُ السَّبْوَتِ وَالْأَرْضِ وَمَآ أَمُرُ السَّاعَةِ إِلَّا كَلُهُ الْبُصَرِ أَوْهُوَ أَقُرُبُ إِنَّ اللَّهُ عَلَى كُلِّ شَى «قَلِ يُرُّ وَاللَّهُ أَخُرُجُكُمُ قِنْ بُطُونِ أُمَّهْ يَكُمُ كَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا ﴿ وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَ الْآبْصَارَوَالْافُدِيَةَ لِعَلَّكُمُ نَشْكُرُوْنَ ﴿ ٱلْحُرِيَرُوْا إِلَى الطَّبْرِ مُسَخَّرِتٍ فِي جَوِّ التَّجَاءِ مَا يُبُسِكُهُنَّ إِلَّا اللهُ مَانَ فِي ذَلِكَ لَا بَتِ لِّقَوْمِرِ تُؤْمِنُوْنَ، وَاللهُ جَعَلَ لَكُمُ مِّنْ بُيُؤْتِكُمُ سَكَنَّا وَ جَعَلَ لَكُمُ مِنْ جُلُود الْأَنْعَامِ بُيُؤَتَّا تَسْتَخِفُونَهَا يَوْمَ ظَعَنِكُمُ وَيَوْمَ كُمْ ح وَمِنُ أَصْوَا فِيهَا وَأَوْتَارِهَا وَأَشْعَا رِهَا أَنَّا نَّا خَا وَمُتَاعًا اقامته إلى حِبْنِ حِوَاللهُ جَعَلَ لَكُمْ مِّتَّا خَلَقَ ظِلْلًا وَّجَعَلَ لَكُمْ قِنَ مِبَالِ ٱلْنَانَا وَجَعَلَ لَكُمُ سَرَابِيُلَ تَقْيَكُمُ الْحُرُّوسَرَابِيُلَ نَقِبُ مُ يَأْسَكُمُ حَكْلِكَ بِنِعْمَ نِعْمَنَهُ عَلَيْكُمُ لَعَلَّكُمُ تَسْلِمُونَ ٥ فَإِنْ تَوَلَّوْا فَإِنَّنَا عَلَمُكَ الْبَلَغُ الْبُبَيْنُ ﴿ يَعْرِفُونَ نِعْمَتَ اللَّهِ نُمَّ يُنْكِرُونَهَا وَاكْثَرُهُمُ الْكَفِرُونَ شَ

(৭৭) নভোমগুল ও ভূমগুলের গোপন রহস্য আল্লাহ্র কাছেই রয়েছে। কিয়ামতের ব্যাপারটি তো এমন, যেমন চোখের পলক অথবা তার চাইতেও নিকটবতী। নিশ্চয় আল্লাহ্ সব কিছুর ওপর শক্তিমান। (৭৮) আল্লাহ্ তোমাদেরকে তোমাদের মায়ের গর্ড থেকে বের করেছেন। তোমরা কিছুই জানতে না। তিনি তোমাদেরকে কর্ণ, চক্ষু ও অন্তর দিয়েছেন, যাতে তোমরা অনুগ্রহ খীকার কর। (৭৯) তারা কি উড়ন্ড পাখীকে দেখে না? এগুলো আকাশের অন্তরীক্ষে আজাধীন রয়েছে। আল্লাহ্ ছাড়া কেউ এগুলোকে আগলে রাখে না। নিশ্চয় এতে বিশ্বাসীদের জন্যে নিদর্শনাবলী রয়েছে। (৮০) আল্লাহ্ করে দিয়েছেন তোমাদের গৃহকে অবস্থানের জায়গা এবং চতুস্পদ জন্তর চামড়া খারা করেছেন তোমার জন্য তাঁবুর ব্যবস্থা। তোমরা এগুলোকে সফরকালে ও অবস্থানকালে হালকা পাও। ভেড়ার পশম, উটের বাবরি চুল ও ছাগলের লোম দ্বারা কত আসবাবপত্র ও ব্যবহারের সামগ্রী তৈরী করেছেন এক নিদিল্ট সময় পর্যন্ত। (৮১) আল্লাহ্ তোমাদের জন্যে সুজিত বস্তু দ্বারা ছায়া করে দিয়েছেন এবং পাহাড়সমূহে তোমাদের জন্যে আন্ধ-গোপনের জায়গা করেছেন এবং তোমাদের জন্যে পোশাক তৈরী করে দিয়েছেন, যা তোমা-দেরকে গ্রীম এবং বিপদের সময় রক্ষা করে। এমনিডাবে তিনি তোমাদের প্রতি স্বীয় অনুগ্রহের পূর্ণতা দান করেন, যাতে তোমরা আত্মসমর্পণ কর। (৮২) অতঃপর যদি তারা পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে, তবে জাপনার কাজ সুস্পল্টডাবে পৌছে দেওয়া মাত্র। (৮৩) তারা আল্লাহ্র অনুগ্রহ চিনে, এরপর অস্বীকার করে এবং তাদের অধিকাংশই অকৃতজ্ঞ।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষপ

নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের যাবতীয় গোপন রহস্য ( যা কেউ জানে না , জানার দিক দিয়ে ) আল্লাহ্ তা'আলারই বৈশিল্ট্য ( অতএব ভানঙাণে তিনি পরিপূর্ণ) এবং ( শক্তিতে এমন পরিপূর্ণ যে, এসব গোপন রহস্যের মধ্যে যে একটা বিরাট কাজ রয়েছে অর্থাৎ ) কিয়ামতের কাজ ( তা ) এমন ( ত্বরিত গতিতের সম্পন্ন ) হবে, যেমন চোখের পলক, বরং তার চাইতেও শুন্ত। ( কিয়ামতের কাজের অর্থ মৃতদের মধ্যে প্রাণ সঞ্চারিত হওয়া। এটা যে চোখের পলকের চাইতেও দুত হবে, তা বর্ণনাসাপেক্ষ নয় । কেননা, চোখের পলক একটি গতি ৷ গতি কালের অধীন ৷ কিন্তু প্রাণ সঞ্চারিত হওয়া মুহ্তের ব্যাপার ৷ মুহূর্ত কালের চাইতে দুত । এতে অবাক হওয়ার কিছু নেই । কারণ ) নিশ্চয় আল্লাহ্ সবকিছুর উপর পূর্ণ ক্ষমতাবান । ( ক্ষমতা প্রমাণ করার জন্য বিশেষভাবে কিয়ামত উল্লেখ করার কারণ সঙ্ভবত এই যে, কিয়ামত বিশেষ শ্রেণীর গোপন রহস্যেরও অন্যতম । তাই এটি ভান ও ক্ষমতার উভয়ের প্রমাণ---সংঘটিত হওয়ার পূর্বে ভানের এবং সংঘ-টিত হওয়ার পর ক্ষমতার প্রমাণ । ) এবং (কুদরত ও বিভিন্ন নিয়ামতের প্রমাণাদির মধ্যে একটি এই যে, ) আয়াহ্ তা'আলা তোমাদেরকে তোমাদের মায়ের গর্ভ থেকে এমতাবহুায় বের করেছেন যে, তোমরা কিছুই জানতে না ( দার্শনিকদের পরিভাষায় এই স্তরের নাম 'আকলে হাইউলানী' তথা জড় জান ) এবং তিনি তোমাদেরকে কণঁ, চক্ষু ও অন্তর দিয়েছেন, যাতে তোমরা শোকর কর । (কুদরত সপ্রমাণ করার জন্যে) তারা কি পক্ষীসমূহকে দেখে নাযে, আসমানের (নিচে) অন্তরীক্ষে (কুদরতের ) আড়াধীন হয়ে আছে, ( অর্থাৎ ) তাদেরকে ( সেখানে ) কেউ আগলে রাখে না, আল্লাহ্ ছাড়া । ( নতুবা তাদের দেহের ঘনত্ব এবং বাতাসের বায়বীয়তার কারণে নিচে পড়ে যাওয়াই সঙ্গত ছিল । তাই উল্লিখিত বিষয়ে ) ঈমানদারদের জন্য ( আল্লাহ্র কুদরতে ) কতিপয় প্রমাণ ( বিদ্যমান ) রয়েছে । ( কতিপয় প্রমাণ বলার কারণ এই যে, পাখীদেরকে বিশেষ আকারে হৃষ্টি করা, যাতে উড়তে পারে, একটি প্রমাণ । অতঃপর শ্নামার্গকে উড়ার উপযোগী ও সন্তবপর করে সৃষ্টি করা দ্বিতীয় প্রমাণ এবং কার্ষত উড়া সংঘটিত হওয়া তৃতীয় প্রমাণ। উড়ার মধ্যে যেসব কারণের দখল রয়েছে, সেণ্ডলো আরাহ্ তা'আলারই সৃদ্ধিত । এরপর এসব ফারণের ডিন্তিতে উড়া বিদ্যমান হয়ে যাওয়াও আল্লাহ্ তা'আলার ⁄ ইক্ষা । নতুবা প্রায়ই কারণ বিদ্যমান থাকা সম্বেও ঘটনা অস্তিত্বলাড করে না । তাই

৩৭২

৩৭৩

. و و এই যে ) আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের জন্য ( গৃহে অবস্থান কালে ) তোমাদের গৃহে বস-বাসের জায়গা করেছেন এবং (সফর অবস্থায়) তোমাদের জন্য জন্তদের চামড়ার ঘর ( অর্থাৎ তাঁবু তৈরী করেছেন, সেণ্ডলোকে তোমরা সফর কালে এবং গৃহে অবস্থান কালে ) হালকা পাও। (তাই একে বহন করা এবং স্থাপন করা সহজ মনে হয়)। এবং তাদের ( জন্তদের ) পশম, তাদের লোম এবং তাদের কেশ ( তোমাদের ) গৃহের আসবাবপর এবং কাজের জিনিস এক সময়ের জন্য তৈরী করেছেন ('এক সময়ের জন্য' বলার কারণ এই যে, এসব আসবাবপর সুতার কাপড়ের তুলনায় অধিক টেকসই হয়। বিভিন্ন নিয়ামত ও কুদরতের প্রমাণাদির মধ্যে একটি এই যে ) আঞ্চাহ্ তা'আলা তোমাদের জন্য স্ঞিত বস্তর ছায়া করে দিয়েছেন (যেমন বৃক্ষ, ঘর-দরজা ইত্যাদি) এবং তোমাদের জন্য পাহাড়সমূহে আশ্রয়ন্থল করেছেন ( অর্থাৎ ভহা ইত্যাদি, যেঙলোতে শীত, গ্রীষম ও বর্ষায়, ইতর রাণী----মানুষ ও জন্তু শারু থেকে নিরাপদে থাকতে পারে । ) এবং তোমাদের জন্য এমন জামাতৈরী করেছেন, যা গ্রীষ্ম থেকে তোমাদেরকে রক্ষা করে এবং এমন জামা (-৩) তৈরী করেছেন, যা তোমাদেরকে পারস্পরিক যুদ্ধ থেকে ( অর্থাৎ যুদ্ধে জখম লাগা থেকে ) রক্ষা করে । ( এখানে লৌহবর্ম বোঝানো হয়েছে । 'আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদের প্রতি এ ধরনের নিয়ামতসমূহ পূর্ণ করেন, যাতে তোমরা ( এসব নিয়ামতের কৃতজ্ঞতা– স্বরাপ ) অনুগত থাক । (উল্লিখিত নিয়ামতসমূহের মধ্যে কিছুসংখ্যক মানব নিমিতও রয়েছে । কিন্তু সেগুলোর মূল উপকরণ এবং নির্মাণ-কৌশল আলাহ্ তা'আলারই স্জিত । তাই প্রকৃত নিয়ামতদাতা তিনিই। অতঃপর এসব নিয়ামতের পরও) যদি তারা ঈমান থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয়, (তবে আপনি দুঃখিত হবেন না----এতে আপনার কোন ক্ষতি নেই । কেননা ) আপনার দায়িত্ব শুধু সুস্পষ্টভাবে পৌছে দেওয়া । তাদের মুখ ফিরিয়ে নেওয়ার কারণ এটা নয় যে, তারা এসব নিয়ামত চেনে না; ( বরং তারা ) আল্লাহ্র নিয়ামত চেনে, কিন্তু চেনার পর (ব্যবহারে) তা অন্ধীকার করে (অর্থাৎ নিয়ামতদাতার সাথে ষেরাপ ব্যবহার করা উচিত ছিল, অর্থাৎ ইবাদত ও আনুগত্য--তা আন্যের সাথে করে) এবং তাদের অধিকাংশ এমনি অহুতজ্ঞ।

# আনুষ**লিক ভাত**ব্য বিষয়

11x1 - x3+ x++

ধি এতে ইসিত রয়েছে যে, জান লাভ মানুষের ব্যক্তিগত নৈপুণ্য নয়। জন্মের সময় তার কোন জান ও নৈপুণ্য থাকে না। অতঃপর মানবিক প্রয়োজন অনুযায়ী তাকে কিছু কিছু জান আল্লাহ্র পক্ষ থেকে সরাসরি শিক্ষা দেওয়া হয়। এসব জান শিক্ষায় পিতামাতা ও ওস্তাদের কোন ভূমিকা নেই। সর্বপ্রথম তাকে কামা শিক্ষা দেওয়া হয়। তার এ গুণটিই তখন তার যাবতীয় অভাব মেটায়। ক্ষুধা বা তৃষ্ণা পেলে সে কামা জুড়ে দেয়, শীত-উদ্ভাপ লাগলে কামা জুড়ে দেয়। অনুরূপ অন্যাযে কোন ফণ্ট অনুভব করলেই কামা জুড়ে দেয়। সর্বশন্তিমান তার অভাব মেটানোর জন্য পিতামাতার অন্তরে বিশেষ ল্লেহ-মমতা হৃষ্টি করে দেন। শিশুর আওয়াজ শুনতেই তাঁরা তার কষ্ট বুঝতে ও তা দূর করতে সচেষ্ট হয়ে যায়। যদি আল্লাহর পক্ষ থেকে শিশুকে এ কামা শিক্ষা দেওয়া না হত, তবে কে তাকে শিক্ষা দিত যে, কোন অসুবিধা দেখা দিলেই এভাবে শব্দ করতে হবে ? এর সাথে সাথে আল্লাহ্ তা'আলা তাকে ইলহামের মাধ্যমে শিক্ষা দিয়েছেন যে, মায়ের স্তন থেকে খাদ্যলাভ করার জন্য মাড়ি ও ঠোঁটকে কাজে লাগাতে হবে। এ শিক্ষা স্বভাবত ও সরাসরি না হলে কোন্ ওস্তাদের সাধ্য ছিল এ সদ্যজাত শিশুকে মুখ চালনা ও স্তন চোষা শিক্ষা দেওয়া। এমনিভাবে তার প্রয়োজন যতই বাড়তে থাকে, সর্বশন্তিমান তাকে পিতামাতার মধ্যস্থতা ছাড়াই আপনা-আপনি শিক্ষাদান করেন। ফিছুদিন পর তার মধ্যে এমন নৈপুণ্য হচ্টি হতে থাকে যে, পিতামাতা ও নিকটস্থ অন্যান্য লোকের কথাবার্তা শুনে কিংবা কোন কোন বস্তু দেখে কিছু শিখতে থাকে। অতঃপর শুন্ত শব্দ ও দেখা বিষয় নিয়ে চিন্তা করার ও বোবারে নৈপুণ্য হুস্টি হয়।

তাই আয়াতে الممون شيئا এর পরে বলা হয়েছে : وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمَعَ : তাই আয়াতে سَيْئًا وَجَعَلَ لَكُمُ المُ

মধ্যে ছিল না, কিন্তু সর্বশক্তিমান তার অন্তিত্বের মধ্যে জান অর্জনের অভিনব উপকরণ স্থাপন করে দিয়েছেন। এসব উপকরণের মধ্যে সর্বপ্রথম কেল অর্থাৎ প্রবণ-শক্তির উল্লেখ করা হয়েছে। একে অগ্রে আনার কারণ সম্ভবত এই যে, মানুষের সর্বপ্রথম জান এবং সর্বা-ধিক জ্ঞান কানের পথেই আগমন করে। সূচনাডাগে চক্ষু বন্ধ থাকে ; কিন্তু কান প্রবণ করে। এরপরও চিন্তা করলে দেখা যায় যে, মানুষ সারা জীবনে যত জ্ঞান অর্জন করে, তন্মধ্যে কানে শুনত জান সর্বাধিক। চোখে দেখা জ্ঞান তুলনামূলকভাবে কম।

এতদুভয়ের পর ঐসব জানের পালা আসে, যেঙলো মানুষ শোনা ও দেখা বিষয়সমূহ নিয়ে চিন্তাভাবনা করে অর্জন করে। কোরআনের উক্তি অনুযায়ী একাজ মানুষের অন্তরের। তাই তৃতীয় পর্যায়ে বিদ্বা হয়েছে। এটা ন্ন্ বিষয়সমূহ এই বিদ্বা সাধারণভাবে মানুষের মন্তিফকে জানবুদ্ধি ও বোধশজির কেন্দ্র সাব্যস্ত করেছেন। কিন্তু কোরআনের বজব্য থেকে জানা যায় যে, কোন কিছু বোঝার ব্যাপারে যদিও মন্তিফের প্রভাব রয়েছে, কিন্তু জানবুদ্ধির আসল কেন্দ্র হচ্ছে অন্তর।

এ স্থলে আল্লাহ্ তা'আলা প্রবণশক্তি, দর্শনশক্তি ও বোধশক্তির উল্লেখ করেছেন; বাকশক্তি ও জিহ্বার কথা উল্লেখ করেন নি। কেননা, জান অর্জনের ক্ষেত্রে বাকশক্তির প্রভাব নেই, বাকশক্তি বরং জান প্রকাশের উপায়। এছাড়া ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ প্রবণশক্তির কাথে বাকশক্তির উল্লেখও প্রসঙ্গত হয়ে গেছে। কেননা, অভিক্ততা সাক্ষ্য দেয়, যে ব্যক্তি কানে শোনে, সে মুখে কথাও বলে। বোবা কথা বলতে অক্ষম, সে কানের দিক থেকেও বিধির। সম্ভবত তার কথা না বলার কারণই হচ্ছে কানে কোন শব্দ না শোনা। শব্দ শুনলে হয়তো সে তা অনুসরণ করে বলাও শিখত। -এর বহুবচন। রাগ্রিযাপন করা যায় এমন গৃহকে بَعْنَا حَمْ مَنَ بَيْوَ تَحَمْ مَكَنَا ক্রে বহুবচন। রাগ্রিযাপন করা যায় এমন গৃহকে بين بين عاد الما ي مَنْ بَيْوَ تَحَمْ مَكَنَا ফর্তসীরে বলেন :

کل ما علا ک نا ظلک نهو سقف و سما ء و کل ما ا قلک نهو ا رض و کل مــا ستر ک من جها تـک ا لا ر بـــع نهو جد از قاذا ا نتظمت و ا تصلت نهو بیت -

অর্থাৎ "যে বস্ত তোমার মাথার উপরে রয়েছে এবং তোমাকে ছায়া দান করে, তা ছাদ ও আকাশ বলে কথিত হয়। যে বস্ত তোমার অস্তিত্বকে বহন করছে তা যমীন এবং যে বস্তু চতুদিক থেকে তোমাকে আরত করে রাখে, তা প্রাচীর। এগুলো সব কাছাকাছি একন্ত্রিত হয়ে গেলে তাই স্ক্রিন্ট তথা গৃহে পরিণত হয়।"

গৃহ নির্মাণের আসল লক্ষ্য জন্তর ও দেহের শান্তিঃ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা মানবগৃহকে শান্তির জায়গা বলে অভিহিত করে গৃহ নির্মাণের দর্শন ও রহস্য ফুটিয়ে তুলেছেন। অর্থাৎ এর আসল লক্ষ্য হচ্ছে দেহ ও অন্তরের শান্তি। মানুষ অড্যাসগতভাবে গৃহের বাইরে পরিশ্রমন্ধ<sup>2</sup>ধ উপার্জন ও কাজকর্ম করে। তখন পরিশ্রান্ত হয়ে গৃহে পৌছে বিশ্রাম ও শান্তি অর্জন করাই গৃহের আসল উদ্দেশ্য। যদিও মাঝে মাঝে মানুষ গৃহেও কাজকর্মে মশগুল থাকে, কিন্তু এটা সাধারণত খুব কমই হয়।

এ ছাড়া আসল শান্তি হচ্ছে মন ও মস্তিক্ষের শান্তি। এটা মানুষ গৃহের মধ্যেই পায়। এ থেকে আরও জানা গেল যে, গৃহের প্রধান ভণ হচ্ছে তাতে শান্তি পাওয়া। বর্তমান বিশ্বের গৃহনির্মাণ কাজ চরম উন্নতির পথে রয়েছে। এতে বাহ্যিক সাজ-সজ্জার জন্য বেহিসাব খরচও করা হয়, কিন্তু দেহ ও মনের শান্তি পাওয়া যায়. এরাপ গৃহের সংখ্যা খুবই কম। কোন কোন ক্ষেত্রে বরং কৃত্রিম লৌকিকতাই আরাম ও শান্তির মূলে কুঠারাঘাত হানে। এটা না হলে গৃহে যাদের সাথে ওঠাবসা করতে হয়, তারা শান্তি বরবাদ করে দেয়। এহেন সুরম্য অট্টালিকার চাইতে এমন কুড়েঘরও উত্তম, যার বাসিন্দারা দেহ ও মনের শান্তি পায়।

কোরআন পাক প্রত্যেক বস্তুর প্রাণ ও মূল বর্ণনা করে। শান্তিকে মানব গৃহের প্রকৃত লক্ষ্য এবং সর্বপ্রধান উদ্দেশ্য সাব্যস্ত করা হয়েছে। এমনিডাবে কোরআন দাম্পত্য জীবনের প্রকৃত লক্ষ্যও শান্তি সাব্যস্ত করে বলেছে : المُسْتُنُو المُنْبُعُ اللَّهُ سُعُنُو المُنْبُعُ ال "তোমরা যেন তার নিকট গিয়ে শান্তি লাভ করতে পার।" যে দাম্পত্য জীবন থেকে এ লক্ষ্য অজিত হয় না, তা প্রকৃত উপকারিতা থেকে বঞ্চিত। সাম্প্রতিক বিশ্বে এসব বিষয়ে আনুষ্ঠা-নিক্ষতা ও অনানুষ্ঠানিক লৌকিকতা এবং বাহ্যিক সাজ-সজ্জার অন্ত নেই এবং পাশ্চাত্য সভ্যতা এসব বিষয়ে বাহ্যিক সাজ-সজ্জার যাবতীয় উপকরণ উপস্থিত করে দিয়েছে, কিন্তু দেহ ও মনের শান্তি সম্পূর্ণরূপে ছিনিয়ে নিয়েছে।

থেকে প্ৰমাণিত من ا صوانها وا و با ر ها تهه من جلود ا لا نعا م

হল যে, জীব-জন্তর চামড়া, লোম ও পশম ব্যবহার করা মানুষের জন্য হালাল। এতে জন্তটি যবেহকৃত হওয়া অথবা মৃত হওয়ারও কোন শর্ত নেই। এমনিডাবে যে জন্তর পশম বা চামড়া আহরণ করা হবে, সেটির গোশত হালাল কি হারাম সেটা বিচার করারও কোন শর্ত নেই। সব রকম জন্তর চামড়াই লবণ দিয়ে গুকানোর পর ব্যবহার করা হালাল। লোম ও পশমের উপর জন্তর মৃত্যুর কোন প্রভাবই পড়ে না। তাই সেটি যথারীতি ওকিয়ে ব্যবহারোপ-যোগী করে নিলেই তা পাক হয়ে যায় এবং সেটি ব্যবহার করা হালাল ও জায়েয হয়ে যায়। ইমাম আযম আবু হানিফা (র)-র ময়হাব তাই। তবে শুকরের চামড়া ও যাবতীয় অজ-প্রত্যঙ্গ ও লোম-পশম অপবির ও ব্যবহারের অধ্যোগ্য।

অ المعرفة المعرفة المعنى المعرفة المعالم المعرفة ال

জামার উদ্দেশ্য বলা হয়েছে । অথচ জামা মানুষকে শীত ও গ্রীষ উভয় ঋতুর প্রভাব থেকেই রক্ষা করে । ইমাম কুরতুবী ও অন্যান্য তফসীরবিদের এ প্রশ্নের জওয়াবে বলেন যে, কোরআন পাক আরবী ভাষায় অবতীর্ণ হয়েছে । সর্বপ্রথম এতে আরবদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে ৷ তাই এতে আরবদের অভ্যাস ও প্রয়োজনের প্রতি লক্ষ্য রেখে বন্ডব্য রাখা হয়েছে ৷ আরব গ্রীম প্রধান দেশ ৷ সেখানে বরফ জমা ও শীতের কল্পনা করা কঠিন ৷ তাই শুধু গ্রীম থেকে রক্ষা করার কথা বলা হয়েছে ৷ হযরত থানভী (র) বয়ানুল কোরআনে বলেন ঃ কোরআন পাক এ সূরার ওরুতে বিল হয়েছে ৷ হারত থানভী (র) বয়ানুল কোরআনে বলেন ঃ কোরআন পাক এ সূরার ওরুতে বির্ণ হার্সিল করার কথা বলা হয়েছে আরবে গের্বার্টে বলে পোশাকের সাহায্যে শীত থেকে আত্মরক্ষা ও উডাপ হাসিল করার কথা পূর্বেই উল্লেখ করেছিল ৷ তাই এখানে শুধু উত্তাপ প্রতিহত করার কথা বলা হয়েছে ৷

لايَؤذنَ لِلَّه نَ@ وَإِذَا زَأَ الَّذِينَ ظَلْمُهُوا الْعَدَابَ فَلَه ِرُوْنَ © وَإِذَا رَأَ الَّذِينَ أَشَرَكُوَا اللَّذِينَ كُنًّا نَدُ وشكا 6 لَكُذِبُوْنَ أَنْ وَ ٱلْقَوْلِ مقاكانا

لله زِدْنَهُمْ عَذَابًا فَوْقَ الْ

(৮৪) যেদিন জামি প্রত্যেক উম্মত থেকে একজন বর্ণনাকারী দাঁড় করাব, তখন কাফিরদেরকে জনুমতি দেওয়া হবে না এবং তাদের কাছ থেকে তওবাও গ্রহণ করা হবে না। (৮৫) যখন জালিমরা জাষাব প্রত্যক্ষ করবে, তখন তাদের থেকে তা লঘু করা হবে না এবং তাদেরকে কোন অবকাশ দেওয়া হবে না। (৮৬) মুশরিকরা যখন ঐ সব বস্তুকে দেখবে, যেসবকে তারা আজাহ্র সাথে শরীক সাব্যস্ত করেছিল, তখন বলবে ঃ হে জামাদের গালনকর্তা, এরাই তারা যারা জামদের শিরক-এর উপাদান, তোমাকে ছেড়ে জামরা যাদেরকে ডাকতাম। তখন ওরা তাদেরকে বলবে ঃ তোমরা মিথ্যাবাদী। (৮৭) সেদিন তারা আল্লাহ্র সামনে আত্মসমর্পণ করবে এবং তারা যে মিথ্যা জপবাদ দিত তা বিস্মৃত হবে। (৮৮) যারা কাফির হয়েছে এবং জাল্লাহ্র পথে বাধা সুন্টি করেছে, আমি তাদেরকে জামাবের পর আযাব বাড়িয়ে দেব। কারণ তারা জশান্তি সুন্টি করত। (৮৯) সেদিন প্রত্যেক উম্মতের মধ্যে আমি একজন বর্ণনাক্ষারী দাঁড় করাব তাদের বিপক্ষে তাদের মধ্য থেকেই এবং তাদের বিধয়ে জাপনাকে সাক্ষীত্বরূপ আনশ্বন করব। আমি জাপনার প্রতি গ্রন্থ নামিল করেছি যেটি এখন বে, তা প্রত্যেক বস্তুর সুস্পন্ট বর্ণনা, হিদায়ত, রহমত এবং আত্মসমর্গণকারীদের জন্য সুসংবাদ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

- এবং (সে দিনটি স্মরণযোগ্য) যেদিন আমি প্রত্যেক উল্মত থেকে এক-একজন সাক্ষী (যে সে উল্মতের পয়গন্ধর হবেন) দাঁড় করাব (সে তাদের মন্দ কর্মের সাক্ষ্য দেবে) অতঃপর কাফিরদেরকে (ওযর-আপন্তি করার) অনুমতি দেওয়া হবে না কিংবা তাদেরকে আল্লাহ্কে রায়ী করারও নির্দেশ দেওয়া হবে না। (অর্থাৎ তাদেরকে বলা হবে না যে, তোমরা তওবা অথবা কোন কর্মের মাধ্যমে আল্লাহ্কে সন্তল্ট করে নাও। এর কারণ সুস্পল্ট--পরকাল হচ্ছে প্রতিদান জগত, কর্মজগত নয়।) যখন জালিমরা (অর্থাৎ কাফিররা) আযাব প্রত্যক্ষ করবে ( অর্থাৎ তাতে পতিত হবে), আযাব তখন তাদের শিধিন্ন করা হবে না এবং তারা (তাতে) অবকাশপ্রাণ্ড হবে না (যেমন, কিছুদিন পরে জারি করা)। যখন মুশরিকরা তাদের অবলম্বনকৃত শরীকদের (আল্লাহ্ ব্যতীত তারা যাদের ইবাদত করত) দেখবে, তখন (অপ-রাধ ব্যীকার করার ভন্নিতে) বলবে ঃ হে আমাদের পালন কর্তা, আমাদের অবলম্বনকৃত শরীক এরাই---আপনাক্ষে ছেড়ে আমরা যাদের ইবাদত করতা। অতঃপর তারা (শরীকরা ভয় করবে যে, কোথাও না তাদের বিপদ এসে যায়, তাই) তাদের (প্রতি কথা ফিরিয়ে) বলবে যে, তোমরা মিথ্যাবাদী। (তাদের আসল উদ্দেশ্য এই, তোমাদের সাথে আমাদের কোন সম্পর্ক নেই। এডাবে তারা নিজেদের হিফাযত করতে চাইবে। তাদের এই উদ্দেশ্য সত্য হোক; যেমন আল্লাহ্র প্রিয়জন ফেরেশতা ও পয়গন্বরগণ একথা বললে, তা সত্য হবে

अथवा मिथा हाक ، रामम अग्नर ون ألجن

শয়তানরা বললে মিথ্যা হবে, কিংবা সত্য না মিথ্যা বক্তারা তা জানেই না,যেমন মূতি, রুক্ষ ইত্যাদি শরীক যদি একথা বলে ) এবং মুশরিক ও কাফিররা সেদিন আক্লাহ্র সামনে আনুগত্যের কথাবার্তা বলতে থাকবে এবং দুনিয়াতে যেসব মিথ্যা অপবাদ রটনা করত ( তখন ) তা সব ভুলে যাবে ( এবং তাদের মধ্যে ) যারা ( নিজেরাও ) কুফুরী করত এবং ( অপরকেও) আন্নাহ্র পথ ( অর্থাৎ দীন ) থেকে ফিরিয়ে রাখত, তাদের জন্য আমি এক শান্তির উপর ( যা কুফুরীর বিনিময়ে হবে ) অন্য শান্তি তাদের অন্যচারের কারণে ( অর্থাৎ আল্লাহ্র পথ থেকে ফিরিয়ে রাখার কারণে ) বাড়িয়ে দেব। আর ( সে দিনটিও স্মরণীয় ও ভয় করার যোগ্য ) যেদিন আমি প্রত্যেক উম্মতের এক একজন সাক্ষী তাদের মধ্য থেকে তাদের বিরুদ্ধে দাঁড় করাব । ( এখানে উম্মতের নবীকে বোঝানো হয়েছে । 'তাদেরই মধ্য থেকে'---এটা বংশ ডিত্তিক এবং দেশ ডিত্তিক উডয় প্রকারেই হতে পারে।) এবং তাদের বিরুদ্ধে আপনাকে সাক্ষী করে আনব। [ সাক্ষার এ সংবাদ থেকে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র নবুয়তের সংবাদ বোঝা যায়। এ নবুয়তের প্রমাণ এই যে, ] আমি আপনার প্রতি কোরআন নাযিল করেছি, যা (রিসালত প্রমাণের যে ভিত্তি অলৌকিকত্ব. সে অলৌকিক হওয়া ছাড়া এসব গুণের আধার যে, ) সব (দীনি) বিষয় ( প্রত্যক্ষ কিংবা পরোক্ষডাবে সর্বসাধারণের জন্য) বর্ণনাকারী এবং (বিশেষডাবে) মুসলমানদের জন্য প্রকৃষ্ট হিদায়ত, অফুরন্ত রহমত এবং (ঈমানের কারণে) সুসংবাদদাতা।

# ভানুষ্ঠিক ভাতৰ্য বিষয়

ه المرابعة عليك القرابَ المرابعة المرا

- বলা যথা**ध** ---- تَبْيَا نَا لَكُلَّ شَيْء

বস্তর বর্ণনাকারী বলা হয়েছে। 'প্রত্যক বস্তু' বলে প্রধানত দীনের যাবতীয় বিষয় বোঝানো হয়েছে। কেননা, ওহী ও নবুয়তের লক্ষ্য এগুলোর সাথেই সম্পৃত। তাই মানুষের আয়াসসাধ্য অন্যান্য বিজ্ঞান ও উড়্ত দৈনন্দিন সমস্যাদির তৈরী সমাধান কোরআন পাকে অনুসন্ধান করা ডুল। প্রসঙ্গত এসব সমস্যাদির সমাধানের বাপোরে যেসব ইসিত রয়েছে, মানবীয় মেধার সংযোগে সেসব থেকেই সমাধান খুঁজে বের করা. সজব। এখন প্রশ্ন থাকে যে, কোরআন পাকে অনেক দীনি খুঁটিনাটি বিষয়ও সবিস্তারে

বণিত হয়নি। এমতাবস্থায় কারআনকে

৩৭৮

#### হবে কিরাপ ?

#### সুরা নাহল

এর উত্তর এই যে, কোরআন পাকে সব বিষয়েরই মূলনীতি বিদ্যমান রয়েছে। সেসৰ মূলনীতির আলোকেই রসূলুর্লাহ্ (সা)-র হাদীস মাস'আলা বর্ণনা করে। কিছু কিছু বিবরণ ইজমা ও কিয়াসের আওতায় ছেড়ে দেওয়া হয়েছে। এতে বোঝা যায় যে, হাদীস, ইজমা ও কিয়াস থেকে যেসব মাস'আলা নির্গত হয়েছে, সেওলোও পরোক্ষডাবে কোর-আনেরই বণিত মাস'আলা।

إِنَّ اللَّهُ بَأْمُرُبِإَلْعَدُلٍ وَالْاحْسَانِ وَإِبْتَآَيٍّ ذِحَ الْقُرْبِ وَ نَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ وَأَلْبَغِي ۚ يَعِظُكُمُ لَعَلَّكُمُ تَذَا

(৯০) আলাহ্ ন্যায়পরায়ণতা, সদাচরণ এবং আত্মীয়-শ্বজনকে দান করার আদেশ দেন এবং তিনি লজ্জাহীনতা, অসঙ্গত কাজ এবং অবাধ্যতা করতে নিষেধ করেন। তিনি তোমাদেরকে উপদেশ দেন---যাতে তোমরা স্মরণ রাখ।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষপ

নিশ্চয় আল্লাহ্ জাঁজালা (কোরআনে) ডারসাম্য, অনুগ্রহ এবং নিকটাখীয়দেরকে দান-খয়রাত করার আদেশ দেন এবং প্রকাশ্য বা যে কোন মন্দ কাজ এবং (কারও প্রতি) অত্যাচার (ও নিপীড়ন) করতে নিষেধ করেন। (উল্লিখিত আদিল্ট ও নিষিদ্ধ কাজসমূহের মধ্যে খাবতীয় সৎকর্ম ও কুকর্ম এসে গেছে। বিষয়বস্তর এ ব্যাপক্ষতার কারণে কোরআন যে প্রত্যেক বস্তর বর্ণনাকারী তা বলার অপেক্ষা রাখে না এবং) আল্লাহ্ তোমাদেরকে (উল্লিখিত বিষয়বস্তর) এজন্য উপদেশ দেন, যাতে তোমারা উপদেশ গ্রহণ কর (এবং সে মত কাজ কর। কেননা, 'হিদায়তকারী', 'রহমত'ও সুসংবাদদাতা হওয়া এরই উপর নির্ভরশীল)।

# আনুষরিক জাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতটি কোরআন পাকের একটি ব্যাপক অর্থবোধক আয়াত। এর কয়েকটি শব্দের মধ্যেই ইসলামী শিক্ষার যাবতীয় বিষয় টুকিয়ে দেওয়া হয়েছে। এ কারণেই পূর্ববতী বুযুর্গগণের আমর থেকে আজ পর্যন্ত জুম'আ ও দুই ঈদের খুতবার শেষ দিকে এ আয়াতটি পাঠ করা হয়। হযরত আবদুলাহ্ ইবনে মাসউদ (রা) বলেন ঃ সূরা নাহলের مَرْبُ لَعُنْ لَ اللّٰهُ يَا مَرْبُ لَعُنْ لَ اللّٰهُ يَا مَرْبُ لَعُنْ لَ اللّٰهُ عَامَ مَرْبُ لَعُنْ لَ বায়লের আয়াত দিন্দ্র হা আয়াতটি হচ্ছে কোরআন পাকের ব্যাপকতর অর্থ-

হয়রত আফসাম ইবনে সায়ফী (রা) এ আয়াতের কারণেই মুসলমান হয়েছিলেন। ইমাম ইবনে কাসীর হাফিযে হাদীস আবৃ ইয়ালার গ্রন্থ মারেফাতুস্সাহাবা থেকে সনদসহ এ ঘটনা বর্ণনা করেন যে, আকসাম ইবনে সায়ফী খীয় গোত্রের সদার ছিলেন । রস্লুলাহ্ (সা)-এর নবুয়ত দাবী ও ইসলাম প্রচারের সংবাদ পেয়ে তিনি রস্লুল্লাহ্ (সা)-র কাছে আগমন করার ইচ্ছা করলেন। কিন্তু গোত্রের লোকেরা বললঃ আপনি সবার প্রধান। আগনার হয়ং যাওয়া সমীচীন নয়। আকসাম বললেনঃ তবে গোছ থেকে দু'ব্যক্তিকে মনোনীত কর। তারা সেখানে যাবে এবং অবস্থা পর্যবেক্ষণ করে আমাকে জানাবে। মনোনীত দু'ব্যক্তি রস্লুল্লাহ্ (সা)-র কাছে উপস্থিত হয়ে আরয করলঃ আমরা আকসাম ইবনে সায়ফীর পক্ষ থেকে দু'টি বিষয় জানতে এসেছি। আকসামের প্রশ্ন দু'টি এই ঃ

षात्रति रक अवः कि ? من ا نت و ما إنت

রসূলুলাই (সা) বললেন ঃ প্রথম প্রশ্বের উত্তর এই যে, আমি আবদুলাহ্র পুর মুহাম্মদ। দিতীয় প্রশ্বের উত্তর এই যে, আমি আলাহ্রব্যদাও তাঁর রস্ল। এরপর তিনি সূরা নাহ্লের এ আয়াতটি তিলাওয়াত করলেন ؛ وَ الْأَحْسَانِ اَنَّ اللَّهُ يَا مُسَرِّبِالْعُدَارِ إِنَّ اللَّهُ يَا مُسَرِّبِالْعُدَارِ اَنَ اللَّهُ يَا مُسَرِّبِالْعُدَارِ المُعَامَةِ مُعَامَةًا لَا مُسَانِ দোনানো হোক। রস্লুল্লাহ্ (সা) আয়াতটি একাধিকবার তিলাওয়াত করেন। ফলে শেষ পর্যন্ত আয়াতটি তাদের মুখন্থ হয়ে যায়।

দূতৰয় আকসাম ইবনে সায়ফীর কাছে ফিরে এসে উল্লিখিত আয়াত শুনিয়ে দিল। আয়াতটি ত্বনেই আকসাম বললঃ এতে বোঝা যায় যে, তিনি উত্তম চরিত্রের আদেশ দেন এবং মন্দ ও অপরুষ্ট চরিব্র অবলম্বন করতে নিষেধ করেন। তোমরা সবাই তাঁর ধর্মের অন্তর্ভু জ হয়ে যাও, যাতে তোমরা অন্যদের অগ্রে থাক এবং পেছনে অনুসারী হয়ে না থাক।----(ইবনে কাসীর)

এমনিভাবে হযরত উসমান ইবনে মযউন (রা) বলেন ঃ শুরুতে আমি লোকমুখে ওনে ঝোঁকের মাথায় ইসলাম গ্রহণ করেছিলাম, আমার অন্তরে ইসলাম বদ্ধমূল ছিল না। একদিন আমি রসূলুরাহ্ (সা)-র খিদমতে উপস্থিত ছিলাম, হঠাৎ তাঁর উপর ওহী অবতরণের লক্ষণ প্রকাশ পেল। কতিপয় বিচিত্র অবস্থার পর তিনি বললেন ঃ আল্লাহ্র দূত এসেছিল এবং এই আয়াত আমার প্রতি নাযিল হয়েছে। হযরত উসমান ইবনে মযউন বলেন ঃ এই ঘটনা দেখে এবং আয়াত ওনে আমার অন্তরে ঈমান বদ্ধমূল ও অটল হয়ে গেল এবং রসূলুল্লাহ্ (সা)-র মহকাত আমার মনে আসন পেতে বসল। ইবনে কাসীর এ ঘটনা বর্ণনা করে এর সনদকে হাসান ও নির্ভুল বলেছেন।

রসূলুল্লাহ্ (সা) এ আয়াত ওলীদ ইবনে মুগীরার সামনে তিলাওয়াত করলে সে-ও প্রভাবান্বিত হয় এবং কুরায়শদের সামনে ভাষণ দেয় যে ঃ

و الله ان له لحلارة وان عليه لطلا و 5 و ا ن اصله لمو زق و ا علا 6 لمثمر و ما هو بقو ل بشر আল্লাহ্র কসম, এতে একটি বিশেষ মাধুর্য রয়েছে। এর মধ্যে একটি বিশেষ রওনক ও ঔজ্জ্বল্য রয়েছে। এর মূল থেকে শাখা ও পাতা গজাবে এবং শাখা ফলস্ত হবে। এটা কখনও কোন মানুষের বাক্য হতে পায়ে না।

তিনটি বিষয়ের জাদেশ ও তিনটি বিষয়ের নিষেধাজা ঃ আলোচ্য আয়াতে আলাহ্ তা'আলা তিনটি বিষয়ের আদেশ দিয়েছেন ঃ সুবিচার, অনুগ্রহ ও আথীয়দের প্রতি অনুগ্রহ। পক্ষান্তরে তিন প্রকার কাজ করতে নিষেধ করেছেন ঃ নির্লজ্জ কাজ, প্রত্যেক মন্দ কাজ এবং জুলুম ও উৎপীড়ন। আয়াতে ব্যবহাত ছয়টি শব্দের পারিভাধিক অর্থ ও সংজ্ঞার ব্যাখ্যা নিম্নরূপ ঃ

الله المعن معن المعن معن المعن المع ممال المعن المعن المعن ال

ইবনে আরাবী বলেন ঃ 'আদল' শব্দের আসল অর্থ সমান করা। এরপর বিডিন্ন সম্পর্কের কারণে এর অর্থ বিডিন্ন হয়ে যায়। উদাহরণত প্রথম আদল হচ্ছে মানুষ ও আল্লাহ্র মধ্যে আদল করা। এর অর্থ এই যে, আল্লাহ্ তা'আলার হককে নিজের ভোগ-বিলাসের উপর এবং তাঁর সন্তুপ্টিকে নিজের কামনা-বাসনার উপর অগ্রাধিকার দেওয়া, আল্লাহ্র বিধানাবলী পালন করা এবং নিষিদ্ধ ও হারাম বিষয়াদি থেকে বেঁচে থাকা।

দ্বিতীয় আদল হচ্ছে মানুষের নিজের সাথে আদল করা। তা এই যে, দৈহিক ও আত্মিক ধ্বংসের কারণাদি থেকে নিজেকে বাঁচানো, নিজের এমন কামনা পূর্ণ না করা যা পরিণামে ক্ষতিকর হয় এবং সবর ও অল্পে তুস্টি অবলম্বন করা, নিজের উপর অহেতুক বেশি বোঝা না চাপানো।

তৃতীয় আদল হচ্ছে নিজের এবং সমগ্র সুল্টজীবের সাথে গুডেচ্ছা ও সহানুভূতিমূলক ব্যবহার করা, ছোটবড় ব্যাপারে বিশ্বাসঘাতকতা না করা, সবার জন্য নিজের মনের কাছে সুবিচার দাবী করা এবং কোন মানুষকে কথা অথবা কার্য ডারা প্রকাশ্যে অথবা অপ্রকাশ্যে কোনরূপ কন্ট না দেওয়া।

এমনিডাবে বিচারে রায় দেওয়ার সময় পক্ষপাতিত্ব না করে সত্যের অনুকূলে রায় দেওয়া এক প্রকার আদল এবং প্রত্যেক কাজে বল্পতা ও বাহুল্যের পথ বর্জন করে মধ্যবতিতা অবলম্বন করাও এক প্রকার আদল। আবু আবদুল্লাহ্ রায়ী এ অর্থ গ্রহণ করেই বলেছেন যে, আদল শব্দের মধ্যে বিশ্বাসের সমতা, কার্যের সমতা, চরিত্রের সমতা---সবই অন্তর্জু জ রয়েছে ।---( বাহরে মুহীত )

ইমাম কুরতুবী আদলের অর্থ প্রসঙ্গে উপরোক্ত বিবরণ উল্লেখ করে বলেছেন যে, এ বিবরণ খুবই চমৎকার। এ থেকে আরও জানা গেন যে, আয়াতের আদল শব্দটিই যাবতীয় উত্তম কর্ম ও চরিত্র অনুসরণ এবং মন্দ কর্ম ও চরিত্র থেকে বেঁচে থাকার অর্থে পরি-ব্যাপ্ত রয়েছে ।

এ 🏎 🌶 🛏 এর আসল আডিধানিক অর্থ সুন্দর করা। তা দু'প্রকার। এক. কর্ম, চরিয়, ও অভ্যাসকে সুন্দর ও ডাল করা। দুই. কোন ব্যক্তির সাথে ডাল ব্যবহার ও উত্তম আচরণ করা। দ্বিতীয় অর্থের জন্য আরবী ডামায় 😀 🏎 📔 শব্দের সাথে أَحْسَنُ كَمَا أَحْسَنُ اللهُ إلَيْكَ अवाग्न वावद्याऊ रुग्न, र्यमन अक आंग्नाऊ إلى

বলা হয়েছে ।

ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ আলোচ্য আয়াতে এ শব্দটি ব্যাপক অর্থে ব্যবহাত হয়েছে । তাই উপরোজ উভয় প্রকার অর্থই এতে শামিল রয়েছে। প্রথম প্রকার ইহ্সান অর্থাৎ কোন কাজকে সুন্দর করা---এটাও ব্যাপক ; অর্থাৎ ইবাদত, কর্ম, চরির, পারস্পরিক লেনদেন ইত্যাদিকে সুন্দর করা ।

প্রসিদ্ধ 'হাদীসে-জিবরায়ীলে' ভয়ং রসূলুরাহ্ (সা) ইহ্সানের যে অর্থ বর্ণনা করেছেন, তা হচ্ছে ইবাদতের ইহ্সান। এর সারমর্ম এই যে, আল্লাহ্র ইবাদত এডাবে করা দরকার, যেন তুমি তাঁকে দেখতে পাচ্ছ। যদি আক্লাহ্র উপস্থিতির এমন স্তর অর্জন করতে না পার, তবে এতটুকু বিশ্বাস তো প্রত্যেক ইবাদতকারীরই থাকা উচিত যে, আল্লাহ্ তা'আলা তার কাজ দেখছেন। কেননা, আল্লাহ্র জান ও দৃষ্টির বাইরে কোন কিছু থাকতে পারে না---এটা ইসলামী বিশ্বাসের একটি গুরুত্বপূর্ণ অ<del>র</del> ।

মোটকথা, আলোচ্য আয়াতে দিতীয় নির্দেশ ইহ্সান সম্পর্কে বণিত হয়েছে। হাদী-সের ব্যাখ্যা অনুযায়ী এতে ইবাদতের ইহ্সান এবং যাবতীয় কর্ম, চরিষ্ণ ও অভ্যাসের ইহ্সান অর্ধাৎ এণ্ডলোকে প্রাথিত উপায়ে বিঙদ্ধ ও সর্বাঙ্গ সুন্দর করা বোঝানো হয়েছে। এছাড়া মুসলমান, কাফির মানুষ ও জন্ত নিবিশেষে সকলের সাথে উত্তম ব্যবহার করার বিষয়টিও এ আদেশের অন্তর্ভু ড ।

ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ যে ব্যক্তির গৃহে তার বিড়াল খোরাক ও অন্যান্য দরকারী বস্তু না পায় এবং যার পিজরায় আবদ্ধ পাখীর পুরোপুরি দেখাশোনা করা না হয়, সে যত ইবাদতই করুক, ইহ্সানকারী গণ্য হবে না।

আয়াতে প্রথম আদল ও পরে ইহ্সানের আদেশ প্রদান করা হয়েছে। কোন কোন তক্ষসীরবিদ বলেন ঃ আদল হচ্ছে অন্যের অধিকান্ন পুরোপুরি দেওয়া এবং নিজের

অধিকার পুরোপুরি নেওয়া---কমও নয়, বেশিও নয়। তোমাকে কেউ কল্ট দিলে তুমি তাকে ততটুকুই কল্ট দাও, যতটুকু সে দিয়েছে। পক্ষান্তরে ইহ্সান হচ্ছে অপরকে তার প্রাপ্য অধিকারের চাইতে বেশি দেওয়া এবং নিজের অধিকার নেয়ার ব্যাপারে কড়াকড়ি না করা এবং কিছু কম হলেও কবুল করে নেওয়া। এমনিডাবে কেউ তোমাকে হাতে কিংবা মুখে কল্ট দিলে তুমি তার কাছ থেকে সমান প্রতিশোধ নেওয়ার পরিবর্তে ক্ষমা করে দাও। বরং সৎ কাজের মাধ্যমে মন্দকাজের প্রতিদান দাও। এমনিডাবে আঁদলের আদেশ হল ফরষ ও ওয়াজিবের স্তরে এবং ইহ্সানের আদেশ হল কর্মের স্তরে।

কিছু দেওয়া এবং قربی القربی القرب القربی القوبی القربی القوبی القوبی

এ তিনটি ছিল ইতিবাচক নির্দেশ ঃ অতঃপর তিনটি নিষেধার্জা বণিত হচ্ছে।

المُدَمَّ المُدَمَّ مَنْ الْعُدَشَاجِ وَ الْمُنْكَرِ وَ الْبَعْيِ الْعُدَشَاجِ وَ الْمُنْكَرِ وَ الْبَعْي

কর্ম ও সীমালংঘন করতে নিষেধ করেছেন। প্রকাশ্য মন্দকর্ম অথবা কথাকে অল্লীলতা বলা হয়, যাকে প্রত্যেকেই মন্দ মনে করে। 'মুনকার' তথা অসৎ কর্ম এমন কথা অথবা কাজ যা হারাম ও অবৈধ হওয়ার ব্যাপারে শরীয়ত বিশেষজ্ঞগণ একমত। তাই ইজতেহাদী মতবিরোধের কারণে কোন পক্ষকে 'মুনকার' বলা যায় না। প্রকাশ্য, অপ্রকাশ্য, কর্মগত ও চরিত্রগত যাবতীয় গোনাহ্ মুনকারের অন্তর্ভুজে। গ্রুকাশ্য, আসল অর্থ সীমালংঘন করা। এখানে জুলুম ও উৎপীড়ন বোঝানো হয়েছে। মুনকার শব্দের যে অর্থ বণিত হয়েছে, তাতে হার্কে: ও কে প্রিক্ষ করা হয়েছে। মুনকার মন্দ হওয়ার কারণে ৫ তি প্রেফ এবং আগ্রে উল্লেখ করা হয়েছে। কিন্ত চূড়ান্ত মন্দ হওয়ার কারণে ৫ তি প্রথক এবং আগ্রে উল্লেখ করা হয়েছে। কে পৃথক উল্লেখ করার কারণে এই যে, এর প্রভাব অপরাপর লোক পর্যন্ত সংক্রমিত হয়। মাঝে মাঝে এই সীমালংঘন পারস্পরিক যুদ্ধ পর্যন্ত অথবা আরও অধিক সারা বিশ্বেও অশান্তি হৃল্টির পর্যায়ে পৌঁছে যায়।

রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ জুলুম ব্যতীত এমন কোন গোনাহ্ নেই, যার বিনিময় ও শান্তি দুত দেওয়া হবে। এতে বোঝা যায় যে, জুলুমের কারণে পরকালীন কঠোর শান্তি তো হবেই ; এর আগে দুনিয়াতেও আল্লাহ্ তা'আলা জালিমকে শান্তি দেন ; যদিও সে বুঝতে পারে না যে, এটা অমুক জুলুমের শান্তি। আল্লাহ্ তা'আলা মজলুমের সাহায্য করার অসীকার করেছেন।

আলোচ্য আয়াত যে ছয়টি ইতিবাচক ও নেতিবাচক নির্দেশ দান করেছে, চিন্তা করলে দেখা যায় যে, এগুলো মানুষের ব্যক্তিগত ও সমষ্টিগত জীবনের সাফল্যের অমোঘ প্রতিকার ، مَنْ أَنْهُ نُعَالَى إِنْهُ مَا الْمُ ا

لله إذاعهك تثم وَلَا تَنْقَضُوا إِذَاعَهَكُ تَنْهُ وَلَا تَنْقَضُوا الْإِبْعَانَ بَعْدَ نُهُ اللهُ عَلَيْكُهُ كَفِيْلًا إِنَّ إِلَيَّهِ يَعْلَمُ مَا تَفْعَهُ م کُر کُھُ نستكثر أن تَكُوْنَ أُمَّهُ فِي أَرْكِ من حُمْ يَوْمَرَ الْقِيْهَةِ مَا كَمُ اللهُ بِهِ ﴿ وَلَيُبَيِّنَّ لَهُ ئە تختلفۇن . ءَاللهُ كَجَعَلَكُمُ أُمَّةً قَا وَلَوْ شَا المح وَلَفُ يُحَتَّ لَشَاءُ وَلَنْشُعَلَ يَحْتَكُنَ عَبَيَا كُنْ تَتَمَ نَعْبَ فَلا بَنْنَكُمُ فَآزِلٌ قُلَمٌ ىَ دُ**نْتَمَ** عَنْ مَدَ بيه الله ولكم عَذَاتٌ والعقب الله تنكئا عِنْدَ اللهِ هُ (ما انتكا لم، كما عدًا بون@ماعند أخْسَن مَا يٰ بِنَ

(৯১) আল্লাহ্র নামে অঙ্গীকার করার পর সে অঙ্গীকার পূর্ণ কর এবং পাকাপাকি কসম করার পর তা ভঙ্গ করো না, অথচ তোমরা আলাহ,কে জামিন করেছ । তোমরা যা কর আলাহ তা জানেন। (৯২) তোমরা ঐ মহিলার মত হয়ো না, যে পরিত্রমের পর পাকান সূতা খণ্ড খণ্ড করে ছিঁড়ে ফেলে, তোমরা নিজেদের কসমসমূহকে পারম্পরিক প্রবঞ্চনার বাহানারপে গ্রহণ কর এজন্যে যে, জন্য দল অপেক্ষা একদল অধিক ক্ষমতাবান হয়ে যায়। এতঘারা তো আলাহ<sub>্</sub>ণ্ডধু তোমাদের পরখ করেন । আলাহ<sub>্</sub>অবশ্যই কিয়ামতের দিন প্রকাশ করে দেবেন, যে বিষয়ে তোমরা কলহ করতে ৷ (৯৩) ভাল্লাহ ্ইচ্ছা করলে তোমাদের সবাইকে এক জাতি করে দিতে পারতেন, কিন্তু তিনি যাকে ইচ্ছা বিপথগামী করেন এবং যাকে ইচ্ছা পথগ্রদর্শন করেন । তোমরা যা কর সে বিষয়ে অবশ্যই জিজাসিত হবে । (৯৪) তোমরা খীয় কসমসমূহকে পারস্পরিক কলহ**ডদে**দ্বর বাহানা করো না। তা হলে দৃ**ঢ়রপে প্রতি**ষ্ঠিত হওয়ার পর পা ফসকে যাবে এবং তোমরা শান্তির স্বাদ আস্থাদ করবে এ কারণে যে, তোমরা আমার পথে বাধাদান করেছ এবং তোমাদের কঠোর শাস্তি হবে । (১৫) তোমরা আল্লাহ্র অঙ্গীকারের বিনিময়ে সামান্য মূল্য গ্রহণ করোনা। নিশ্চয় আল্লাহ্র কাছে যা আছে তা উত্তম তোমাদের জন্য, যদি তোমরা জানী হও। (৯৬) তোমাদের কাছে যা আছে নিঃশেষ হয়ে যাবে এবং আলাহর কাছে যা আছে, কখনও তা শেষ হবে না। যারা সবর করে, আমি তাদেরকে প্রাগ্য প্রতিদান দেব তাদের উন্তম কর্মের প্রতিদানম্বরূপ যা তারা করত ৷

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

( জঙ্গীকার পূর্ণ করার নির্দেশ এবং জঙ্গীকার ডলের নিন্দা ঃ) তোমরা আল্লাহ্র অঙ্গীকার ( অর্থাৎ আল্লাহ্ যে অঙ্গীকার পূর্ণ করার নির্দেশ দিয়েছেন, তাকে) পূর্ণ কর। ( এর ফলে শরীয়তবিরোধী অঙ্গীকার এর আওতা বহির্ভূ ত হয়ে গেছে। অবশিল্ট যাবতীয় অঙ্গীকার----আল্লাহ্র হক সম্পর্কিত হোক অথবা বান্দার হক সম্পর্কিত ----এ আদেশের অন্তর্ভু জ রয়েছে।) যখন তোমরা তা (বিশেষভাবে অথবা সাধারণভাবে) নিজ দায়িছে করে নাও (বিশেষভাবে এই যে, স্পল্টকৃত কোন কাজের দায়িত্ব গ্রহণ কর এবং সাধারণ-ভাবে এই যে, উমান আনার পর যাবতীয় ফরষ বিধানের দায়িত্ব প্রসন্তর্কে নেওয়া হয়ে গেছে) এবং (বিশেষত যেসব অঙ্গীকারে কসমও খাওয়া হয়, সেগুলো অধিকতর পালনীয়। অতএব এসবের মধ্যে) কসমসমূহকে পাকা করার পর (অর্থাৎ আল্লাহ্র নাম নিয়ে কসম খাওয়ার পর তা) ভঙ্গ করো না এবং তোমরা ( এসব কসমের কারণে অঙ্গীকারসমূহে) আল্লাহ্কে সাক্ষীও করেছ

হয়েছে।) নিশ্চর আরাহ্ জানেন তোমরা যা কর (অঙ্গীকার পূর্ণ কর কিংবা ডঙ্গ কর---তদনুযায়ী তোমাদের প্রতিদান দেবেন।) তোমরা (অঙ্গীকার ডঙ্গ করে) ঐ

**n** • •

(মর্কার জনৈকা পাগলিনি) মহিলার মত হয়ো না, যে সূতা ফাটার পর খণ্ড-বিখণ্ড করে ছিঁড়ে ফেলে, যাতে (তার মত ) তোমরা (-ও) কসমসমূহকে ( পাকা করার পর ডল করে সেওলোকে) পারস্পরিক কলহের অজুহাত গ্রহণ কর (কেননা কসম ও অঙ্গীকার ডঙ্গ করলে মিত্রদের মধ্যে অনান্থা এবং শরুদের মধ্যে উত্তেজনা সৃষ্টি হয়। এটা অশান্তির মূল। ভল করাও ওধু) এ কারণে যে, একদল অন্য দলের চাইতে ( সংখ্যাধিক্য অথবা ধনাঢ্যতায়) বেড়ে যায়। (উদাহরণত কাফিরদের দু'দলের মধ্যে শরুতা রয়েছে এবং তাদের একদলের সাথে তোমাদের মৈত্রী স্থাপিত হয়ে যায়। অতঃপর অপর দলকে অধিক ক্ষমতাবান দেখে মিরদলের সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করে অপর দলের সাথে তোমরা চক্রান্ডে লিণ্ত হও। অথবা কেউ অমুসলমানদের দলভুজ হয়ে গেল। অতঃপর কাফিরদের অধিক জোর দেখে ইসলামের অঙ্গীকার ডঙ্গ করে ধর্মত্যাগী হয়ে গেল। আর এই যে, একদল অন্যদলের চাইতে অধিক ক্ষমতাবান হয় অথবা অন্য কোন দলে অন্তর্ভু হওয়ার কারণে বেড়ে যায়, তবে) এতদারা (অর্থাৎ বেড়ে যাওয়া দারা) আলাহ্ তা'আলা ওধু তোমাদের পরীক্ষা করেন (যে, কে অঙ্গীকার পূর্ণ করে এবং কে অধিক জোর দেখে সেদিকে ঝুঁকে পড়ে।) আর যেসব বিষয়ে তোমর। মতবিরোধ করতে ( এবং বিছিন্ন পথে চলতে ) কিয়ামতের দিন তিনি সব (-গুলোর ব্বরূপ ) তোমাদের সামনে প্রকাশ করে দেবেন ( ফলে সত্যপন্থীরা পুরক্ষার এবং মিথ্যা পছ্ীরা শান্তি পাবে। অতঃপর মধ্যবর্তী বাক্য হিসাবে এ মতবিরোধের রহস্য বর্ণনা করা হচ্ছে ---) এবং (ষদিও মত-বিরোধ হতে না দেওয়ার শক্তিও আল্লাহ্র ছিল, সেমতে ) আল্লাহ্ ইচ্ছা করলে তোমাদের সবাইকে একদল করে দিতে পারতেন, কিন্তু ('রহস্যের তাগিদে যা বর্ণনা করা ও নিদিল্ট করা এখানে জরুরী নয়---তিনি) যাকে ইচ্ছা বিপথগামী করে দেন এবং যাকে ইচ্ছা পথ প্রদর্শন করেন (সেমতে পথ প্রদর্শনের অন্যতম হচ্ছে অঙ্গীকার পূর্ণ করা এবং বিপথ-গামিতার অন্যতম হচ্ছে অঙ্গীকার ডঙ্গ করা। ,এরপ মনে করা উচিত নয় যে, বিপথগামীরা দুনিয়াতে যেমন পূর্ণ শা**ভি পায় না, তেমনি পরকালেও লাগামহীন থাকবে।** তা কখনই নয় ; বুরং কিয়ামতে ) তোমরা তোমাদের কর্ম সম্পর্কে অবশ্যই জিভাসিত হবে এবং ( অঙ্গী-কার ডঙ্গ করার কারণে যেমন বাহ্যিক ক্ষতি হয় যা উপরে বণিত হয়েছে, তেমনিডাবে এর ফলে অড্যন্তরীণ ক্ষৃতিও হয়। অতঃপর তাই উল্লেখ করা হচ্ছে। অর্থাৎ তোমরা খীয় কসমসমূহকে পারস্পরিক অনাস্পিটর কারণ করোনা। (অর্থাৎ ডোমরা অঙ্গীকার ও কসমসমূহ ভঙ্গ করোনা)। কখনো(তা দেখে) অন্য কারও পা ফসকে না যায় দুঢ়-ডাবে প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পর। ( অর্থাৎ অন্যরাও তোমাদের অনুসরণ করবে এবং অঙ্গীকার ভঙ্গ করতে থাকবে ) অতঃপর তোমাদেরকে আল্লাহ্র পথে (অপরকে ) বাধাদান করার কারণে কণ্ট ডোগ করতে হবে। (কেননা, অঙ্গীকার পালন করা হচ্ছে আল্লাহ্র পথ। অথচ তোমরা তা ডল করার কারণ হয়েছো। এটাই হচ্ছে পূর্বোক্ত অভ্যন্তরীণ ক্ষতি। অর্থাৎ অপরকেও অঙ্গীকার ওঙ্গকারী করেছ।) এবং (কন্ট এই যে, এমতাবন্থায়) তোমাদের কঠোর শান্তি হবে। আর শক্তিশালী দলের অন্তর্ভু জ হয়ে প্রভাব-প্রতিপত্তি তেমনি অর্জনের উদ্দেশ্যে অঙ্গীকার ভঙ্গ করা যেমন নিষিদ্ধ যা উপরে বণিত হল ; অর্থকড়ি উপার্জনের উদ্দেশ্যে অঙ্গীকার ডঙ্গ করার নিষেধান্ডা বর্ণিত হচ্ছে : তোমরা আরাহ্র অঙ্গীকারের বিনিময়ে (দুনিয়ার) কিঞ্চিৎ উপকার গ্রহণ করো না (আর্রহের অঙ্গীকারের অর্থ গুরুতে জানা হয়েছে। 'যৎকিঞ্চিৎ উপকার' বলে দুনিয়া বোঝানো হয়েছে। কারণ, দুনিয়া অনেক হওয়া সত্ত্বেও অরই। এর স্বরাপ এডাবে বণিত হয়েছে যে,) আরাহ্র কাছে যা (অর্থাৎ পরকানের ডাণ্ডার তা তোমাদের জন্য পার্থিব সামগ্রীর চাইতে) অনেকণ্ডণে উত্তম যদি তোমরা বুঝতে চাও। (অতএব পরকালের সামগ্রী বেশি এবং পার্থিব সামগ্রী যতই কম হোক।) এবং (কম-বেশির তফাৎ ছাড়া আরও তফাৎ এই যে,) যা কিছু তোমাদের কাছে (দুনিয়াতে) আছে, তা (একদিন) নিঃশেষ হয়ে যাবে ( হাত-ছাড়া হওয়ার কারণে কিংবা মৃত্যুর কারণে) এবং যা কিছু আরাহ্র কাছে আছে, তা চিরকাল থাকবে। যারা (অঙ্গীকার পূর্ণ করা ইত্যাদি ধর্মীয় বিধানে) দৃঢ়পদ আছে, আমি ভাল কাজের বিনিময়ে তাদের পুরক্ষার (অর্থাৎ উন্নিখিত চিরছায়ী নিয়ামত) অবশ্যই তাদেরকে দেব। ( সুতরাং অঙ্গীকার পূর্ণ করো প্রচুর অক্ষয় ধন অর্জন কর এবং অল্প ধ্বংসশীল সামগ্রীর জন্য অঙ্গীকার ডঙ্গ করো না )।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

ভালীকার ডঙ্গ করা হারাম ঃ যেসব লেনদেন ও চুজি মুখে জরুরী করে নেওয়া হয় অর্থাৎ দায়িত্ব নেওয়া হয়, কসম খাওয়া হোক বা না হোক, কাজ করার সাথে সম্পর্কযুক্ত হোক বা না করার সাথে সম্পর্কযুক্ত হোক, সবঙলোই এ৫ শব্দের অন্তর্ভু জা

এই আয়াতসমূহ প্রকৃতপক্ষে পূর্ববর্তী আয়াতসমূহের ব্যাখ্যা ও পূর্ণতা প্রদান । পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে ন্যায়বিচার ও ইহসানের আদেশ দেওয়া হয়েছিল । এ:১০ শব্দের মর্মার্থের মধ্যে প্রতিজ্ঞা পূরণও অন্তর্ভু জে । ----( কুরতুবী )

কারও সাথে অঙ্গীকার করার পর অঙ্গীকার ডঙ্গ করা খুব বড় গোনাহ্। কিন্তু এ ডঙ্গ করার কারণে কোন নিদিষ্ট কাফফারা দিতে হয় না; বরং পরকালে শান্তি হবে। রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ কিয়ামতের দিন অঙ্গীকার ডঙ্গকারীর পিঠে একটি পতাকা খাড়া করা হবে, যা হাশরের মাঠে তার অপমানের কারণ হবে।

এমনিভাবে যে কাজের কসম খাওয়া হয়, তার বিপরীত করাও কবীরা গোনাহ্ পরকালে বিরাট শান্তি হবে এবং দুনিয়াতেও কোন কোন অবস্থায় কাফফারা জরুরী হয়। ----( কুরত্বী )

নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, কোন দলের সাথে তোমাদের চুন্তি হয়ে গেলে জাগতিক স্বার্থ ও উপকারের জন্য সে চুন্তি ভঙ্গ করো না। উদাহরণত তোমরা অনুডব কর যে, যে দল অথবা পার্টির সাথে চুন্তি হয়েছে, তারা দুর্বল ও সংখ্যায় কম কিংবা আথিক দিক দিয়ে নিঃস্ব। তাদের বিপরীতে অপর দল সংখ্যাগরিষ্ঠ, শক্তিশালী অথবা ধনাচ্য। এমতাবন্থায় শুধু এই লোডে যে, শক্তিশালী ও ধনাচ্য দলের অন্তর্ভু জ হয়ে গেলে মুনাফা অধিক হবে, প্রথম পার্টির সাথে কৃত অঙ্গীকার ওল করা জায়েয নয়; বরং তোমরা অঙ্গীকারে অটন থাকবে এবং লাভ ও ক্ষতি আল্লাহ্র কাছে সোপর্দ করবে। তবে যে দল অথবা পার্টির সাথে অঙ্গীকার করা হয়, তারা যদি শরীয়তবিরোধী কাজকর্ম করে বা করায় তবে তাদের সাথে চুক্তি ওল করা জায়েয। শর্ত এই যে, পরিষ্ণার ভাষায় তাদেরকে জানিয়ে দিতে হবে যে, আমরা এখন থেকে আর এ চুক্তি পালন করব না। وَا يُهُمْ عَلَى سُوا عَلَى سُوا عَلَى الْمَرْبَعَ الْمَ

আয়াতের শেষে উপরোক্ত পরিস্থিতিকে মুসলমানদের পরীক্ষার উপায় বলা হয়েছে । অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা এ বিষয়ে পরীক্ষা নেন যে, তারা মানসিক স্থার্থ ও বাসনার বশবর্তী হয়ে অঙ্গীকার ডঙ্গ করে, না আল্লাহ্র আদেশ পালনার্থে মানসিক প্রেরণাকে বিসর্জন দেয় ?

মুহ নেওরা কঠোর হারাম এবং জালাহ্র সাথে বিশ্বাসঘাতকতা : সির্মা এই সির্দেশ্বি বিশ্বাসঘাতকতা : সির্মা এই বিনিময়ে ভঙ্গ করো না। এখানে 'সামান্য মূল্য' বলে দুনিয়ার মুনাফাকে বোঝানো হয়েছে। এগুলো পরিমাপে যত বেশিই হোক না কেন, পরকালের মুনাফার তুলনায় দুনিয়া ও দুনিয়ার সমস্ত ধনসম্পদ সামান্যই বটে। যে ব্যক্তি পরকালের বিনিময়ে দুনিয়া গ্রহণ করে, সে অত্যন্ত লোফসানের কারবার করে। কারণ, অনন্তকাল ছায়ী উৎকৃষ্ট নিয়ামত ও ধনসম্পদকে ক্ষণভল্ব ও অপকৃষ্ট বস্তর বিনিময়ে বিক্রি করা কোন বুদ্ধিমান পছন্দ করেতে পারে না।

ইবনে আতিয়্যা বলেন ঃ যে কাজ সম্পন্ন করা কারো দায়িত্বে ওয়াজিব, সেটাই তার জন্য আল্লাহ্র অঙ্গীকার। এরপ কাজ সম্পন্ন করার জন্য কারও কাছ থেকে বিনিময় গ্রহণ করা এবং বিনিময় না নিয়ে কাজ না করার অর্থই আল্লাহ্র অঙ্গীকার ডঙ্গ করা। এমনিডাবে যে কাজ না করা ওয়াজিব, কারও কাছ থেকে বিনিময় নিয়ে তা সম্পাদন করার অর্থও আল্লাহ্র জ্লীকার ডঙ্গ করা।

এতে বোঝা গেল, প্রচলিত সবরকম ঘুষই হারাম। উদাহরণত সরকারী কর্মচারী কোন কাজের বেতন সরকার থেকে পায়, সে বেতনের বিনিময়ে অপিত দায়িত্ব পালন করার ব্যাপারে আল্লাহ্র কাছে অঙ্গীকারাবদ্ধ। এখন যদি সে একাজ করার জন্য কারও কাছে বিনিময় চায় এবং বিনিময় ছাড়া কাজ করতে টালবাহানা করে, তবে সে আল্লাহ্র অঙ্গীকার ভঙ্গ করছে। এমনিডাবে কর্তৃপঞ্চ তাফে যে কাজ করার ক্ষমতা দেয়নি, ঘুষ নিয়ে তা করাও আল্লাহ্র অঙ্গীকার ডঙ্গ করার শামিল।---( বাহ্রে মুহীত)

ঘুষের সংভাঃ ইবনে আতিয়্যার এ আলোচনার ঘুষের সংভাও এসে গেছে। তফসীর বাহ্রে মুহীতের ডাষায় তা এইঃ

َ إِحْذَ إِلا مو إِلَّ على ما يَحِب على إِلا خَذَ تَعلَّهُ أَوَ تَعَلَّ ما يَحِب عَلَيْهُ تَرَ كَمَّ

অর্থাৎ যে কাজ করা তার দায়িত্বে ওয়াজিব, তা করার জন্য বিনিময় গ্রহণ করা অথবাযে কাজ না করা তার জন্য ওয়াজিব, তা করার জন্য বিনিময় গ্রহণ করাকে ঘুষ বলে। ----( বাহরে মুহীত, ৫৩৩ পৃঃ, ৫ম খণ্ড )

সমগ্র বিশ্বের সমগ্র নিয়ামত যে অল্প, তা পরবর্তী আয়াতে এডাবে বণিত হয়েছে ঃ

রয়েছে (এতে পাথিব মৃনাফা বোঝানো হয়েছে) তা সবই নিঃশেষ ও ধ্বংস হবে। পক্ষান্তরে আল্লাহ্র কাছে যা রয়েছে (এতে পরকালের সওয়াব ও আযাব বোঝানো হয়েছে) তা চিরকাল অক্ষয় হয়ে থাকবে।

দুনিয়ার সুখ-দুঃখ বদ্ধুত্ব-শর্তা সবই ধ্বংসশীল এবং এগুলোর ফলাফল ও ১০০০ -পরিণতি, যা আল্লাহ্র কাছে রয়েছে, যা চিরকাল বাকী থাক্ষবে ঃ ক্রিকি শব্দ

বলতে সাধারণত ধনসম্পদের দিকে মন যায়। শ্রদ্ধেয় ওস্তাদ মাওলানা সৈয়দ আসগর হুসাইন সাহেব মরহম বলেন ঃ 🏎 শব্দটি আভিধানিকভাবে ব্যাপক অর্থবহ। এখানে ব্যাপক অর্থ বোঝার ক্ষেত্রে কোন শরীয়তসম্মত বাধা নেই। তাই এতে পাথিব ধনসম্পদ তো অন্তর্ভু জ আছেই, এছাড়া দুনিয়াতে মানুষ আনন্দ-বিষাদ, সুখ-দুঃখ, সুস্থতা, অসুস্থতা, লাড-লোকসান, বন্ধুত্ব-শন্তু তা ইত্যাদি যেসব অবস্থার সম্পুখীন হয়, সেগুলোও এতে শামিল রয়েছে। এগুলো সবই ধ্বংসশীল। তবে এসব অবস্থার সম্পুখীন হয়, সেগুলোও এতে শামিল রয়েছে। এগুলো সবই ধ্বংসশীল। তবে এসব অবস্থা ও ব্যাপারের যে প্রতিক্রিয়া রয়েছে এবং কিয়ামতের দিন বেগুলোর কারণে সওয়াব ও আযাব হবে, সেগুলো সব অক্ষয় হয়ে থাকবে। অতএব ধ্বংসশীল অবস্থা ও কাজ-কারবারে মগ্ন হয়ে থাকা এবং জীবন ও জীবনের কর্মক্ষমতা এতেই নিয়োজিত করে চিরন্থায়ী আযাব ও সওয়াবের প্রতি উদাসীন্য প্রদর্শন করা কোন বুদ্ধিখানের কাজ নয়।

دوران بقا چےو با دمحوا بے ن شت تلخی و خوشی وزشت وزیبا بگڈ شت پند ا شت ستمگر کے جفا ہے ما کے درد بے رکردن وے بہا ند و ہے ما ہے ذشت

صَالِحُنَامِّنْ ذَكَرِآوُ أَنْثَىٰ وَهُوَمُؤْمِنٌ وَ هُمْ أَجْرَهُمْ بِأَحْسَنِ مَا كَانُوْ أَيْعُدُ

(৯৭) যে সৎকর্ম সম্পাদন করে এবং সে ঈমানদার, পুরুষ হোক কিংবা নারী জামি তাকে পবিত্র জীবন দান করব এবং প্রতিদানে তাদেরকে তাদের উত্তম কাজের কারণে তাদের প্রাপ্য পুর**ন্ধার** দেব যা তারা করত।

# তফসীরের সার-সংক্ষেপ

(পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে অঙ্গীকার পালনের প্রতি গুরুত্ব আরোপ এবং অঙ্গীকার ডঙ্গের নিন্দা বণিত হয়েছিল। এটা ছিল একটি বিশেষ কাজ। আলোচ্য আয়াতে যাবতীয় সৎকর্ম এবং সৎকর্মীদের ব্যাপক বর্ণনা রয়েছে। আয়াতের বিষয়বস্ত এই যে, পর-কালের পুরস্কারও সওয়াব এবং দুনিয়ার বরকত শুধু অঙ্গীকার পালনের মধ্যে সীমিত নয় এবং কোন কর্মীরও কোন বৈশিল্ট্য নেই, বরং সামগ্রিক নীতি এই যে,) যে কেউ কোন সৎ কাজ করে, পুরুষ হোক কিংবা নারী—-শর্ত এই যে, সে যদি ষ্টমানদার হয় (কেননা কাকিরের সৎ কর্ম গ্রহণীয় নয়), তবে আমি তাকে ( দুনিয়াতে তো ) আনন্দময় জীবন দেব এবং ( পরকালে ) তাদের উন্তম কাজের বিনিময়ে তাদের পুরস্কার দেব।

# আনুষ্ঠিক জাতব্য বিষয়

'হায়াতে তাইয়োবা' কি ? সংখ্যাগরিষ্ঠ তফসীরবিদগণের মতে এখানে 'হায়াতে তাইয়োবা' বলে দুনিয়ার পবিত্র ও আনন্দময় জীবন বোঝানো হয়েছে। কোন কোন তফসীর-বিদের মতে পারলৌফিক জীবন বোঝানো হয়েছে। প্রথমোক্ত তফসীর অনুযায়ীও এরাপ অর্থ নয় যে, সে কখনও অনাহার-উপবাস ও অসুখ-বিসুখের সম্দুখীন হবে না। বরং অর্থ এই যে, মু'মিন ব্যক্তি কোন সময় আর্থিক অভাব-অনটন কিংবা কল্টে পতিত হলেও দু'টি বিষয় তাকে উদ্বিগ্ন হতে দেয় না। এক অল্পেতৃল্টি এবং অনাড়দর জীবন-যাপনের অন্তাস, যা দারিদ্রোর মাঝেও কেটে যায়। দুই. তার এ বিশ্বাস যে, এ অভাব-অনটন ও অসুছতার বিনিময়ে পরকালে সুমহান, চিরন্থায়ী নিয়ামত পাওয়া যাবে। কাফির ও পাগাচারী ব্যক্তির অবন্থা এর বিপরীত। সে অভাব-অনটন ও অসুছতার সম্দুখীন হলে তার জন্য সাম্ভনার কোন ব্যবহা নেই। ফলে সে কাণ্ডজান হারিয়ে ফেলে। প্রায়শ আগ্য-হত্যা করে। পক্ষান্তরে সে যদি সচ্ছল জীবনেরও অধিকারী হয়, তবে লোভের আতিশয্য তাকে শান্তিতে থাকতে দেয় না। সে কোটিপতি হয়ে গেল অর্বপতি হওয়ার চিন্তায় জীবনকে বিড়ম্বনাময় করে তোলে।

ইবনে আতিয়া বলেন ঃ ঈমানদার সৎকর্মশীলদের আলাহ্ তা'আলা দুনিয়াতেও প্রফুরতা ও আনন্দঘন জীবন দান করেন, যা কোন অবস্থাতেই পরিবৃতিত হয় না। সুস্থতা ও স্বাহ্হদ্দোর সময় যে জীবন আনন্দময় হয়, তা বর্ণনার অপেক্ষারাখেনা ; বিশেষত একারণে যে, অনাবশ্যক সম্পদ বাড়ানোর লোভ তাদের মধ্যে থাকে না। এটাই স্বাবছায় উদ্বেগের কারণ হয়ে থাকে। পক্ষান্তরে তারা যদি অভাব-অনটন অথবা অসুস্থতারও সম্মুখীন হয়, তবে আরাহ্র ওয়াদার উগর তাদের পরিপূর্ণ আন্থা এবং কচ্টের পরেই সুখ পাওয়ার দৃঢ় আশা তাদের জীবনকে নিরানন্দ হতে দেয় না। যেমন কৃষক ক্ষেতে শস্য বপনের পর তার নিড়ানি-বাছানি ও জল সেচনের সময় যত ক¤টই করুক, সব তার কাছে সুখ বলে অনুভূত হয়। কেননা, কিছু দিন অতিবাহিত হলেই সে এর বিরাট প্রতিদান পাবে। ব্যবসায়ী নিজের ব্যবসায়ে, চাকরিজীবী তার দায়িত্ব পালনে কতই না পরিশ্রম করে, এমনকি মাঝে মাঝে অপমানও সহ্য করে, কিন্তু একারণে আনন্দিত থাকে যে, কয়েক দিন পর সে ব্যবসায়ে বিরাট মুনাফা অথবা চাকরির বেতন পাবে বলে বিশ্বাস রাখে। মু'মিনও বিশ্বাস রাখে যে. প্রতোক কল্টের জন্য সে প্রতিদান পাল্ছে এবং পরকালে এর প্রতিদান চিরস্থায়ী নিয়ামতের আকারে পাওয়া যাবে । পরকালের তুলনায় পাথিব জীবনের কোন মূল্য নেই । তাই এখানে সে সুখ-দুঃখ এবং ঠাণ্ডা-গরম সব কিছুই হাসিমুখে সহ্য করে যায়। এমতাবন্থায়ও তার জীবন উদ্বেগজনক ও নিরানন্দ হয় না। এটাই হচ্ছে 'হায়াতে তাইয়্যেবা', যা মু'মিন দুনিয়াতে নগদ পায়।

فَإِذَا قَرَأْتَ الْقُرُانَ فَا سُنَعِ لْ بِاللهِ مِنَ الشَّبُطِ لمُسْلَطْنٌ عَلَى الَّذِينَنَ أَمَنُوا وَعَلَى رَبِّهِ لَهُ عَلَمُ الْذِيْنَ يَتَوَلَّؤُنَهُ وَالَّذِينَ هُمْ بِ

(৯৮) অতএব খখন আপনি কোরআন পাঠ করেন, তখন বিতাড়িত শয়তান থেকে আল্লাহ্র আশ্রয় গ্রহণ করুন। (৯৯) তার আধিপত্য চলে না তাদের উপর, যারা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং আপন পালনকর্তার ভরসা রাখে। (১০০) তার আধিপত্য তো তাদের উপরই চলে, যারা তাকে বন্ধু মনে করে এবং যারা তাকে অংশীদার মানে।

পূর্বাপর সম্পর্ক ঃ পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে প্রথমে অঙ্গীকার পূর্ণ করার প্রতি এবং সৎ কর্ম সম্পাদনের প্রতি গুরুত্ব আয়োপ ও উৎসাহিত করা হয়েছে। শয়তানের প্ররোচনায়ই মানুষ এসব বিধি-বিধানে শৈথিল্য প্রদর্শন করে। তাই আলোচ্য আয়াতে বিতাড়িত শয়তান থেকে আল্লাহ্র কাছে পানাহ প্রার্থনা শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। প্রতিটি সৎকর্মের বেলায় এর প্রয়োজন রয়েছে। কিন্তু আলোচ্য আয়াতে বিশেষভাবে কোরআন পাঠের সাথে এর উল্লেখ করা হয়েছে। এ বিশেষত্বের কারণ এটাও হতে পারে যে, কোরআন তিলাওয়াত এমন একটি কাজ, যম্ঘারা শয়তান পলায়ন করে, نخوا نند

যারা কোরআন পাঠ করে, তাদের কাছ থেকে দৈত্যদানব লেজ ভটিয়ে পালায়। এ ছাড়া কোন কোন বিশেষ আয়াত ও সূরা শয়তানী প্রভাব দূর করার জন্য পরীক্ষিত ব্যবস্থাপত্র। এগুলোর কার্যকারিতা ও উপকারিতা হাদীস ও কোরআন ঘারাই প্রমাণিত। (বয়ানুল-কোরআন)

এ সন্থেও যখন কোরআন তিলাওয়াতের সাথে শয়তান থেকে পানাহ চাওয়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, তখন অন্যান্য কাজের বেলায় এটা আরও জরুরী হয়ে যায়।

এছাড়া শ্বয়ং কোনআন তিলাওয়াতের মধ্যে শয়তানী কুমন্ত্রণারও আশংকা থাকে। ফলে তিলাওয়াতের আদব-কায়দা কম হয়ে যায় এবং চিন্তা-ডাবনা ও বিনয়-নয়তা থাকে না। এ জন্যও কুমন্ত্রণা থেকে আশ্রয় প্রার্থনা করা জর্ক্লরী মনে করা হয়েছে। (ইবনে কাসীর, মাযহারী)

#### তফসীরের সার–সংক্ষেপ

( ইতিপূর্বে সৎ কর্মের শ্রেষ্ঠত্ব জানা গেল। শয়তান মাঝে মাঝে এতে রুটি হৃশ্টি করে। কোন সময় অঙ্গীকার পালনে এবং কোন সময় অন্য কাজ যেমন কোরআন তিলাও-য়াতেও রুটি হৃশ্টি করে) অতএব ( হে মুহাম্মদ, আপনি এবং আপনার মাধ্যমে আপনার উম্মতের লোকগণ ওনে নিন) যখন আপনি কোরআন পাঠ করতে চান, তখন বিতাড়িত শয়তান ( এর অনিষ্ট) থেকে আল্লাহ্র আশ্রয় প্রার্থনা করুন। ( আসলে তো মনেপ্রাণে আল্লাহ্র প্রতি দৃষ্টি রাখতে হবে। জাশ্রয় প্রার্থনার ব্যাগারে এটাই ওয়াজিব। মুখে পড়ে নেওয়াও সুন্নত। আশ্রয় প্রার্থনার নির্দেশ আমি এজন্য দেই যে, ) নিশ্চয় তার জোর তাদের উপর চলে না, যারা ঈমানদার এবং পালনকর্তার উপর ডরসা রাখে। তার জোর গুধু তাদের উপরই চলে, যারা তার সাথে সম্পর্ক রাখে এবং তাদের উপর ( চলে), যারা আল্লাহ্র সাথে শিরক করে।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

ইবনে কাসীর স্বীয় তফসীর গ্রন্থের ভূমিকায় বলেন ঃ মানুষের শন্তু দু'রকম। এক. স্বয়ং মানবজাতির মধ্য থেকে; যেমন সাধারণ কাফির। দুই. জিনদের মধ্য থেকে অবাধ্য শয়তানের দল। ইসলাম প্রথম প্রকার শন্তু কে জিহাদ ও লড়াইয়ের মাধ্যমে প্রতিহত করার নির্দেশ দিয়েছে। কিন্তু দ্বিতীয় প্রকার শন্তু র জন্য শুধু আল্লাহ্র কাছে আশ্রয় প্রার্থনা করার আদেশ দিয়েছে। কারণ প্রথম প্রকার শন্তু স্বজাতীয়। তার আক্রমণ প্রকাশ্যভাবে হয়। তাই তার সাথে জিহাদ ও লড়াই ফরয় করে দেওয়া হয়েছে। পক্ষান্তরে শয়তানের শন্তু তা

দুপ্টিগোচর হয় না। তার আক্রমণও মানুষের উপর সামনাসামনি হয় না। তাই তাকে প্রতিহত করার জন্য এমন সন্তার আশ্রয় গ্রহণ অপরিহার্য করা হয়েছে, যিনি মানুষ ও শয়তান কারও দুপ্টিগোচর নয়। আর শয়তানকে প্রতিহত করার বিষয়টি আল্লাহ্র ফাছে সমর্পণ করার যথার্থতা এই যে, যে ব্যক্তি শয়তানের কাছে পরাজিত হবে, সে আল্লাহ্র দের-বার থেকে বিতাড়িত এবং আঘাবের যেগ্যে হবে। মানবশত্রুর বেলায় এমন নয়। কাফিরদের সাথে যুদ্ধে কেউ পরাজিত হলে কিংবা নিহত হলে সে শহীদ ও সওয়াবের অধিকারী হবে। তাই দেহ ও অঙ্গ প্রত্যঙ্গ দ্বারা মানবশত্রুর মুকাবিলা করা সর্বাবছায় লাভ-জনক--জয়ী হলে শত্রুর শক্তি নিশ্চিহ্ণ হবে এবং পরাজিত হলে শহীদ হয়ে আল্লাহ্র কাছে সওয়াবের অধিকারী হবে।

মাস জালা : কোরআন তিলাওয়াতের সময় 'আউযুবিল্লাহি মিনাশ শাইতানির রাজীম' পাঠ করা আলোচ্য আয়াতের আদেশ পালনকল্পে রসূলুরাহ্ (সা) থেকে প্রমাণিত রয়েছে। কিন্তু তিনি মাঝে মাঝে তা পাঠ করেন নি বলেও সহীহ হাদীস দারা প্রমাণিত রয়েছে। তাই অধিক সংখ্যক আলিম এ আদেশকে ওয়াজিব নয়---সুমত বলেছেন। ইবনে জরীর তাবারী এ বিষয়ে স্বার ইজমা বর্ণনা করেছেন। ---এ সম্পর্কে উক্তিগত ও কর্মগত যত হাদীস রয়েছে, তিলাওয়াতের পূর্বে 'আউযুবিল্লাহ্' অধিকাংশ অবস্থায় পড়ার এবং কোন অবস্থায় না পড়ার---সব বিবরণ ইবনে কাসীর স্থীয় তফসীর গ্রন্থেরে ওরুতে বিস্তা-রিত উল্লেখ করেছেন।

নামায়ে আউযুবিক্লাহ শুধু প্রথম রাক'আতের শুরুতে, না প্রত্যেক রাক আতের শুরুতে পড়তে হবে, এ সম্পর্কে ফিকাহ্ বিদদের উক্তি বিভিন্নরূপ। ইমাম আবৃ হানীফার মতে শুধু প্রথম রাক'আতে পড়া উচিত। ইমাম শাফেয়ীর মতে প্রত্যেক রাক আতের শুরুতে পড়া মোস্তাহাব। উত্তয়পক্ষের প্রমাণাদি তফসীরে মাযহারীতে বিস্থারিত উল্লেখ করা হয়েছে।

কোরআন তিলাওয়াত নামাযে হোক কিংবা নামাযের বাইরে—উভয় অবছাতেই তিলাওয়াতের পূর্বে আউযুবিল্লাহ্ পাঠ করা সুন্নত। তবে একবার পড়ে নিলে পরে যত বারই তিলাওয়াত হবে প্রথম আউযুবিল্লাহই যথেপ্ট হবে। মাঝখানে তিলাওয়াত বাদ দিয়ে কোনো সাংসারিক কাজে মশণ্ডল হলে পুনর্বার তিলাওয়াতের সময় আউযুবিল্লাহ ও বিসমিল্লাহ্ পড়ে নেওয়া উচিত।

ফোরআন তিলাওয়াত ছাড়া অন্য কোন কালাম অথবা কিতাঁব পাঠ করার পূর্বে আউযুবিল্লাহ পড়া সুয়ত নয় । সেক্ষেত্রে ওধু বিসনিল্লাহ পড়া উচিত ।—( দুররে মুখতার )

তবে বিভিন্ন কাজ ও অবস্থায় আউযুবিল্লাহ্র শিক্ষা হাদীসে বণিত রয়েছে। উদা-হরণত কারও অধিক রোধের উদ্রেক হলে হাদীসে আছে যে, আউযুবিল্লাহ্ পাঠ করলে রোধ দ্মিত হয়ে যায়।----( ইবনে কাসীর )

হাদীসে আরও বলা হয়েছে, পায়খানায় প্রবেশ করার পূর্বে 'আক্লাহম্মা ইয়ী আউযুবিকা মিনাল খুবসে ওয়াল খাবায়েসে' পাঠ ফরা মোস্তাহাব ।—–( শামী ) আল্লাহ্র প্রতি ঈমান ও ভরসা শয়তানের আধিপত্য থেকে মুক্তির পথ : এ আয়াতে ব্যক্ত করা হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা শয়তানকে এমন শক্তি দেননি যাতে সে যে কোন মানুষকে মন্দ কাজে বাধ্য করতে পারে। মানুষ স্বয়ং নিজের ক্ষমতা ও শক্তি অসাবধানতা-বশত কিংবা কোন স্বার্থের কারণে প্রয়োগ না করলে সেটা তার দোষ। তাই বলা হয়েছে : যারা আল্লাহ্র প্রতি বিশ্বাস রাখে এবং যাবতীয় অবস্থা ও কাজকর্মে স্বীয় ইচ্ছাশক্তির পরিবর্তে আল্লাহ্র প্রতি বিশ্বাস রাখে এবং যাবতীয় অবস্থা ও কাজকর্মে স্বীয় ইচ্ছাশক্তির পরিবর্তে আল্লাহ্র উপর ভরসা রাখে, কেননা তিনিই সৎ কাজের তওফ্লীক-দাতা এবং প্রত্যেকটি অনিল্ট থেকে রক্ষাকারী, এ ধরনের লোক্লের উপর শয়তান আধি-পত্য বিস্তার করতে পারে না। হাঁা, যারা আল্বস্থার্থের কারণে শয়তানের সাথে বন্ধুছ করে, তার কথাবার্তা পছন্দ করে এবং আল্লাহ্র সাথে অন্যকে অংশীদার সাব্যন্ত করে, তাদের উপর শয়তান আধিপত্য বিস্তারের মাধ্যমে তাদেরকে ফোন সৎ কাজের দিকে যেতে দেয় না এবং তারা সমস্ত মন্দ কাজের অগ্রভাগে থাকে।

সূরা হিজরের আয়াতে উল্লিখিত বিষয়বস্তও তাই। তাতে শয়তানের দাবীর বিপ-রীতে আল্লাহ্ তা'আলা উডর দিয়েছেন سُلْطًا يُ

لَعْمَلُ الْعَلَى مِنَ الْعَارِ إِنَّا مِنَ الْعَلَى وَ إِنَّا مِنَ الْعَلَى وَ إِنَّا وَ إِنَّى الْمُعَكَ مِنَ الْعَا وَ إِنَّى الْمُعَكَ مِنَ الْعَا وَ إِنَّى ا জোর চালাতে পরিবে না। তবে তার উপর চলবে, যে নিজেই বিপথগামী হয় এবং তোর অনুসরণ করতে থাকে।

<u>وَراذَا بَتَّانَا اَ</u>يَةَ مَّكَانَ ابَةٍ وَالله اَعَلَمُ بِمَا يُنَزِّلُ قَالُوَا تَنَا <u>الْنَتَ مُفْتَر مَبَلُ اَكْنَرُهُمُ لَا يَعْلَمُونَ قُلُ نَزَلَهُ رُوْمُ</u> <u>الْفُلُس مِنْ تَرَبَّكَ بِالْحَقِّ لِب</u>َثَيْتَ الَّذِينَ اَمَنُوْا وَهُلَّكَ وَ <u>بُنْفُرْك لِلْسُلِي</u>بْنَ @ وَلَقَلْ نَعْلَمُ انَّهُمُ يَقُولُونَ انتَنَا يُعَلِّهُ <u>بَنْفُرْك لِلْسُلِي</u>بْنَ @ وَلَقَلْ نَعْلَمُ انَّهُمُ يَقُولُونَ انتَنَا يُعَلِّهُ <u>بَنْفُرْه لِسَانُ الَّذِي يُلْحِلُونَ الَيَبُو</u> اعْجَمِيَّ وَهُنَا لِسَانَ <u>عَرَخْ مَنْ مَنْ الَّذِي يُلْحِلُونَ الَيْبُو</u> اعْجَمِيًّ وَهُولَا يَعْلَمُهُ <u>عَرَخْ مَنْ مَنْ اللَّنَ مَنْ مَنْ اللَّنَ</u> الْمَنْوَا وَهُلَكَ عَلَيْهُ بَنْفُرُ وَلَكُنُ اللَّهُ مَعْدَا اللَّهُ عَلَيْهِ الْعَنْ الْمَا لَيْنَ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَا بَالَذِينَ لَا يُؤْمِنُونَ إِنَيْ اللَّذِينَ اللَّذِينَ اللَّهُ وَلَهُمْ عَذَا بَالَةِ اللَّهُ وَالَيْكَ هُمُ اللَّذِي اللَّهُ عَلَيْ وَالَيْكَ هُمُ الْعَانَ الَذِينَ

9\$8

(১০১) এবং যখন আমি এক আয়াতের হুলে অন্য আয়াত উপস্থিত করি এবং আল্লাহ্ যা জবতীর্ণ করেন তিনিই সে সম্পর্কে ডাল জানেন; তখন তারা বলেঃ আপনি তো মনগড়া উক্তি করেন, বরং তাদেরই অধিকাংশ লোক জানে না। (১০২) বলুন, একে পৰিত্র ফেরেশতা পালনকর্তার পক্ষ থেকে নিশ্চিত সত্যসহ নাযিল করেছেন, যাতে মু'মিনদেরকে প্রতিষ্ঠিত করেন এবং এটা মূসলমানদের জন্য পথনিদেশ ও সুসংবাদ-ম্বরূপ। (১০৩) আমি তো ভালডাবেই জানি যে, তারা বলেঃ তাকে জনৈক ব্যক্তি শিক্ষা দেয়। যার দিকে তারা ইস্তিত করে, তার ডায়া তো আরবী নয় এবং এ কোরেআন পরিক্লার জারবী ভাষায়। (১০৪) যারা আল্লাহ্র কথায় বিশ্বাস করে না, তাদেরকে আল্লাহ্ পথপ্রদর্শন করেন না এবং তাদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি রয়েছে। (১০৫) মিথ্যা কেবল তারা রচনা করে, যারা আল্লাহ্র নিদর্শনে বিশ্বাস করে না। এবং তারাই মিথ্যাবাদী।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

পূর্বাপর সম্পর্ক ঃ পূর্ববতী আয়াতে কোরআন তিলাওয়াতের সময় আউযুবিরাহ্ পড়ার নির্দেশ ছিল। এতে ইঙ্গিত রয়েছে যে, শয়তান কোরআন তিলাওয়াতের সময় মানুষের মনে কুমন্ত্রণা দিয়ে থাকে। আলোচ্য আয়াতসমূহে শয়তানের এমনি ধরনের কুমন্ত্রণার জওয়াব দেওয়া হয়েছে।

নবুয়ত সম্পর্কে কাফিরদের সন্দেহের তিরক্ষারপূর্ণ জওয়াব ঃ যখন আমি কোন আয়াত অন্য আয়াতের হুলে পরিবর্তন করি, ( অর্থাৎ এক আয়াতকে শব্দগত অথবা অর্থগতভাবে রহিত করে তৎহুলে অন্য আদেশ দেই ) অথচ আল্লাহ্ তা'আলা যে আদেশ ( প্রথমবার অথবা দ্বিতীয়বার ) প্রেরণ করেন ( তার উপযোগিতা ও তাৎপর্য ) তিনিই ভাল জানেন (যে, যাদেরকে এ আদেশ দেওয়া হয়েছে, তাদের অবস্থা অনুযায়ী এক সময়ে এক উপযোগিতা ছিল, অতঃপর অবস্থার পরিবর্তনে উপযোগিতা ও তাৎপর্য অন্যরূপ হয়ে গেছে) তখন তারা বলেঃ (নাউযুবিল্লাহ্!) আপনি (আল্লাহ্র বিরুদ্ধে) মনগড়া উক্তি করেন [ নিজের কথাকে আল্লাহ্র সাথে সম্পর্কযুক্ত করে দেন। তা না হলে আল্লাহ্র আদেশ হলে তা পরিবর্তন 'করার কি প্রয়োজন ছিল ? আল্লাহ্ কি পূর্বে জানতেন না ? তারা এ বিষয়ে চিন্তা করে না যে, মাঝে মাঝে সব অবস্থা জানা থাকা সত্ত্বেও প্রথম অবস্থায় প্রথম আদেশ দেওয়া হয় এবং দ্বিতীয় অবস্থা দেখা দেওয়ার কথা যদিও তখন জানা থাকে, কিন্তু উপযোগিতার তাগিদে তখন দ্বিতীয় অবস্থার আদেশ বর্ণনা করা হয় না; বরং অবস্থাটি যখন দেখা দেয়, তখনই তা বর্ণনা করা হয়। উদাহরণত ডাব্র্ণার এক ওষুধ মনোনীত করে এবং সে জানে যে, এটা ব্যবহার করলে অবন্থা পরিবঠিত হবে এবং অন্য ওষুধ দেওয়া হবে। কিন্তু রোগীকে প্রথমেই সব বিবরণ বলে না। কোরআন ও হাদীসেও বিধি-বিধান রহিত করার স্বরাপ তাই। যে ব্যক্তি এস্বরাপ সম্পর্কে অবগত নয়, সে শয়তানের প্ররোচনায় নসখ অর্থাৎ রহিতকরণকে অস্বীকার করে। এ জন্যই এর জওয়াবে আয়াহ্ তা'আলা বলেনঃ রস্লুরাহ্ (সা) মনগড়া কথা বলেন না]বরং তাদেরই অধিকাংশ লোক মূর্খ (ফলে বিধি-বিধানের রহিতকরণকে যুক্তি-প্রমাণ ছাড়াই

আক্সাহ্র কাল্যাম হওয়ার পরিপন্থী মনে করে। ), আপনি ( তাদের জওয়াবে ) বলে দিন ঃ ( এই কালাম আমার রচিত নয়; বরং ) একে গবিষ্ণ আত্মা ( অর্থাৎ জিবরাঈল ) পালন-কর্তার পক্ষ থেকে তাৎপর্যের প্রেক্ষাপটে আনয়ন করেছেন, ( তাই এটা আল্লাহ্র কালাম। বস্তুত বিধানের পরিবর্তন তাৎপর্য ও উপযোগিতার তাগিদে হয়। এই কালাম এজন্য প্রেরিত হয়েছে) যাতে ঈমানদারদেরকে (ঈমানের উপর) দৃঢ়পদ রাখেন এবং মুসল-মানদের জন্য হিদায়ত ও সুসংবাদ ( -এর উপায় ) হয়ে যায়। ( এরপর কাফিরদের আরও একটি অনর্থক সন্দেহের জওয়াব দেওয়া হচ্ছে যে) আমি জানি, তারা (অন্য একটি দ্রান্ত কথা ) আরও বলে যে, তাকে তো জনৈক ব্যক্তি শিক্ষা দান করে [ এতে একজন অনারব, রোমের অধিবাসী কর্মকারকে বোঝানো হয়েছে। তার নাম বাল'আম অথবা মকীস। সে রাসূলুল্লাহ্ (সা)-র কথাবার্তা মনোযোগ দিয়ে শুনত। তাই সে মাঝে মাঝে তাঁর কাছে বসত। সে ইঞ্জীল ইত্যাদি গ্রন্থও কিছু কিছু জানত। এ থেকেই কাফিররা রটিয়ে দেয় যে, এ ব্যক্তিই মুহাম্মদকৈ কোরআনের কালাম শিক্ষা দেয়।---( দুররে মনসূর ) আ**ল্লাহ্ তা'আলা এর জও**রাব দিয়েছেন যে, কোরআন শব্দ ও অর্থের সমল্টিকে বলা হয়। তোমরা যদি কোরআনের অর্থ ও তত্ত হাদয়ঙ্গম করতে সক্ষম নাহও, তবে কমপক্ষে আরবী ডাষার উচ্চমান অলংকার সম্পর্কে তো অনবগত নও। অতএব ডোমাদের এতটুকু বোঝা উচিত যে, যদি ধরে নেওয়া যায়, কোরআনের অর্থ-ভাশ্বার এই ব্যক্তি শিখিয়ে দিয়েছে, তবে কোরআনের ভাষা ও তার অনুপম অলংকার, যার মোকাবিলা করতে সমগ্র আরব অক্ষম---কোথেকে এসে গেল? কেননা] যার দিকে তারা ইঙ্গিত করে, তার ভাষা অনারব এবং এ কোরআনের ডাষা সুস্পষ্ট আরবী। [কোন অনারব ব্যক্তি এমন বাক্যাবলী কিরূপে রচনা করতে পারে ? যদি বলা হয় যে, বাক্যাবলী রসূলুরাহ্ (সা) রচনা করে থাকবেন, তবে ঐ চ্যালেজ দ্বারা এর পুরোপুরি জওয়াব হয়ে গেছে, যা সূরা বাকারায় বণিত হয়েছে যে, রসূলুলাহ্ (সা) আল্লাহ্র আদেশে স্বীয় নবুয়ত ও কোরআনের সত্যতার মাপকাঠি এ বিষয়কেই স্থির করেছিলেন যে, তোমাদের বস্তব্য অনুযায়ী কোরআন মানবরচিত কালাম হলে তো্মরাও তো মানুষ এবং অনুপম ভাবালংকারের দাবীদার । অতএব তোমরা তদমুরূপ কালাম বেশি না হোক এক আয়াত পরিমাণেই লিখে আন । কিন্তু সমগ্র আরব তাঁর বিরুদ্ধে যথাসর্বস্ব বিসর্জন দিতে প্রস্তত থাকা সত্ত্বেও এ চ্যালেজ গ্রহণ করতে সাহস পায়নি। এরপর নবুয়ত অস্বীকারকারী এবং কোরআনের বিরুদ্ধে আগন্তি উত্থাপনকারীদেরকে কঠোর ভাষায় হ্ঁশিয়ার করা হয়েছে যে, ] যারা আল্লাহ্র আয়াতের প্রতি বিশ্বাস ছাপন করে না, তাদেরকে আ**লাহ্** কখনো সুপথে আনবেন না এবং তাদের জন্য রয়েছে যন্ত্রণাদায়ক শান্তি। (এরা যে আপনাকে, নাউযুবিশ্লাহ ---মিথ্যা কালাম রচয়িতা বলছে ) মিথ্যা রচনাকারী তো তারাই ; যারা আল্লাহ্র আয়াতসমূহের উপর বিশ্বাস রাখে না এবং এরা পুরোপুরি মিথ্যাবাদী ।

مَنْ كَفَرَ بِإِنتَهِ مِنْ بَعْدِهِ إِبْمَا بِهَا إِنَّ إِلَّا مَنَ أَكْرِهَ وَقَلْبُهُ مُطْمَعٍ نَّ

بِإَلَا يُمَانِوَ لَحِنُ مَّن شَرَج بِالْكُفِر صَلَاً فَعَلَيْهِم غَضَبٌ مِّن اللهِ، وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيْمٌ ۞ ذَلِكَ بِأَنَّهُمُ اسْتُحَبُّوا الْحَيْوَةُ التُنْبَاعَةُ الْأُخِرَةِ ﴿ وَأَنَّ اللَّهُ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الْكَغِمِينَنَ @ أولَدِكَ الَّذِينَ طَبَعَ اللهُ عَلَىٰ قُلُوْ بِرِمْ وَسَمْعِهِمْ وَ أَبْصَارِهِمْ ، وَأُولَكِكَ هُمُ الْغُفِلُونَ ۞ لَاجَرَمَ الْهُمَرِ فِي الْأَخِرَةِ هُمُ الخيرون

(১০৬) যার উপর জোরজবরদন্তি করা হয় এবং তার অন্তর বিশ্বাসে অটল থাকে সে ব্যতীত যে কেউ বিশ্বাসী হওয়ার পর জাল্লাহ্তে জবিশ্বাসী হয় এবং কুফরীর জন্য মন উম্মুক্ত করে দেয় তাদের উপর আপতিত হবে জাল্লাহ্র গযব এবং তাদের জন্য রয়েছে শান্তি। (১০৭) এটা এ জন্য যে, তারা পাথিব জীবনকে পরকালের চাইতে প্রিয় মনে করেছে এবং আল্লাহ্ জবিশ্বাসীদেরকে পথ প্রদর্শন করেন না। (১০৮) এরাই তারা, আল্লাহ্ তা'জালা এদেরই অন্তর, কর্ণ ও চক্ষুর উপর মোহর মেরে দিয়েছেন এবং এরাই কাণ্ডজানহীন। (১০৯) বলা বাহল্য, পরকালে এরাই ক্ষতিগ্রন্থ হবে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

যে ব্যক্তি বিশ্বাস স্থাপনের পর আল্লাহ্র সাথে কুষ্ক্রী করে (এতে রসূলের সাথে কুষ্ক্রী এবং কিয়ামত অশ্বীক্ষার ইত্যাদি সবই বোঝানো হয়েছে।) কিন্তু যার উপর (কাফিরদের পক্ষ থেকে) জবরদন্তি করা হয় (যে, যদি তুমি অমুক কুফ্রী কাজ না কর বা কথা না বল তথে আমরা তোমাকে হত্যা করব এবং অবস্থাদুপ্টে বোঝাও যায় যে, তারা এরাপ করতে পারে তবে,) শর্ত এই যে, যদি তার অন্তর ঈমানে অটল থাকে ( অর্থাৎ বিশ্বাসে কোনরাপ ব্লুটি না আসে এবং একথা ও কাজকে বিরাট গোনাহ্ ও মন্দ মনে করে, তবে সে বর্ণিত ধর্মত্যাগের শান্তির যোগ্য হবে না এবং বাহ্যত তার কুফ্রী বাক্যে অথবা কাজে লিগ্ত হওয়া একটি ওযরের কারণে হবে। তাই পরবর্তী বাক্যে ধর্ম ত্যাগের যে শান্ডি বর্ণিত হল্ছে, তা এরাপ ব্যক্তির ক্ষেত্রে প্রযোজ্য হবে না)। অবশ্য যে ব্যক্তি মন খুলে ( অর্থাৎ এ কুফরকে বিশুদ্ধ ও উত্তম মনে করে) কুফ্রী করে, এরাপ লোকদের উপর আল্লাহ্র গষব আপতিত হবে এবং তাদের বিরাট শান্তি হবে ( এবং) এই ( গষব ও শান্তি ) এই কারণে হবে যে, তারা পার্থিব জীবনকে পরকালের চাইতে প্রিয় মনে করেছে এবং এই কারণে যে, আল্লাহ্ তা'আলা এরূপ অবিশ্বাসী লোকদেরকে ( যারা ইহকালকে পরকালের উপর সবসময় অগ্রাধিকার দেয়) পথ প্রদর্শন করেন না। ( এ দু'টি কারণ পৃথক পৃথক নয়; বরং একই কারণের সমষ্টি। এর সারমর্ম এই যে, কাজের সংকল করার পর আল্লাহ্র রীতি অনুযায়ী কাজের সৃষ্টি হয়। এর উপর ভিত্তি করে কাজের বিকাশ ঘটে। আয়াতে এতদুভয়ের সংকল এবং এই এর সিরা কাজ সৃষ্টির দিকে ইঙ্গিত করা হয়েছে। এতদুভয়ের সমষ্টির উপর ভিত্তি করে সমস্ত কাজের বিকাশ ঘটেছে।) এরা তারা যে, (দুনিয়াতে তাদের কুফর প্রীতির অবন্থা এই যে,) আল্লাহ্ তাদের অন্তরের উপর, কর্ণের উপর এবং চল্লুর উপর মোহর মেরে দিয়েছেন এবং তারা (পরিণাম থেকে) সম্পূণ গাফিল। (তাই) নিশ্চিত কথা এই যে, পরকালে তারা সম্পূর্ণ ফতিগ্রস্ত হবে।

#### আনুষরিক জাতব্য বিষয়

মাস জালা ঃ এ আয়াত থেকে প্রমাণিত হয় যে, যে ব্যক্তিকে হত্যার হুমকি দিয়ে কুফ্রী কালাম উচ্চারণ করতে বাধ্য করা হয়, যদি প্রবল বিশ্বাস থাকে যে, হুমকিদাতা তা কার্যে পরিণত করার পূর্ণ ক্ষমতা রাখে, তবে এমন জবরদন্তির ক্ষেত্রে সে যদি মুখে কুফ্রী কালাম উচ্চারণ করে, তবে তাতে কোন গোনাহ্ নেই এবং তার ্ল্রী তার জন্য হারাম হবে না। তবে শর্ত এই যে, তার অন্তর ঈমানে অটল থাকতে হবে এবং কুফ্রী কালামকে মিথ্যাও মন্দ বলে বিশ্বাস করতে হবে ।----( কুরতুবী, মাযহারী )

আলোচ্য আয়াতটি কতিপয় সাহাবী সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়, যাদেরকে মুশরিকরা গ্রেফতার করেছিল এবং হত্যার হমকি দিয়ে কুফ্রী অবলম্বন করতে বলেছিল।

যাঁরা গ্রেফতার হয়েছিলেন, তাঁরা ছিলেন হযরত আম্মার, তদীয় পিতা ইয়াসির, মাতা সুমাইয়্যা, সুহায়েব, বেলাল এবং খাব্বাব (রা)। তাঁদের মধ্যে হযরত ইয়াসির ও তদীয় সহধমিণী সুমাইয়্যা কুফ্রী কালাম উচ্চারণ করতে সম্পূর্ণ অস্বীকার করেন। হযরত ইয়াসিরকে হত্যা করা হয় এবং হযরত সুমাইয়্যাকে দু' উটের মাঝখানে বেঁধে উট দু'টিকে দু'দিকে হাঁকিয়ে দেওয়া হয়। ফলে তিনি দ্বিখণ্ডিত হয়ে শহীদ হন। এ দু'জন মহাত্মাই ইসলামের জন্য সর্বপ্রথম শাহাদত বরণ করেন। এমনিডাবে হযরত খাব্বাবও কুফরী কালাম উচ্চারণ করতে অস্বীকার করে হাসিমুখে শাহাদত বরণ করে নেন। তাঁদের মধ্যে হযরত আম্মার প্রণের ডয়ে কুফ্রীর মোখিক স্বীকারোজি করলেও তাঁর অন্তর ঈমানে অটল হিল। শগ্রুর কবল থেকে মুন্ডি পেয়েতিনি যখন রস্লুল্লাহ্ (সা)-র খিদমতে উপস্থিত হন, তখন অত্যন্ত দুঃখের সাথে ঘটনাটি বর্ণনা করেন। রস্লুল্লাহ্ (সা) তাঁফে জিড্ডেস করলেন ঃ তুমি যখন কুফ্রী কালাম বলেছিলে, তখন তোমার অন্তরের অবস্থা কি হিল? তিনি আরয় করলেন ঃ আমার অন্তর ঈমানের উপর হির এবং আইলে ছিল। তখন রসূলুল্লাহ্ (সা) তাঁকে আশ্বাস দেন যে, তোমাকে এজন্য কোন শাস্তি ভোগ করতে হবে না। রস্লুল্লাহ্ (সা)-র এ সিদ্ধান্তের সত্যায়নে আলোচ্য আয়াত অবতীর্ণ হয়।

জোর-জবরদন্তির সংজ্ঞাও সীমাঃ لرا --এর শান্দিক অর্থ এই যে, কোন ব্যক্তিকে এমন কথা বলতে অথবা এমন কাজ করতে বাধ্য কবা, যা বলতে বা করতে সে সম্মত নয়। এরাপ জোর-জবরদন্তির দু'টে পর্যায় রয়েছে। এক, মনে-প্রাণে ততে সম্মত নয়, কিন্ত এমন অক্ষম ও অবশও নয় যে, অস্বীকার করতে পারে না। ফিকাহ্ বিদদের পরিডাযায় এ স্তর্কে ত অবশও নয় যে, অস্বীকার করতে পারে না। ফিকাহ্ বিদদের পরিডাযায় এ স্তর্কে ত অবশও নয় যে, অস্বীকার করতে পারে না। ফিকাহ্ বিদদের পরিডাযায় এ স্তর্কে ত অবশও নয় যে, অস্বীকার করতে পারে না। ফিকাহ্ বিদদের পরিডাযায় এ স্তর্কে ত অবশও নয় যে, অস্বীকার করতে পারে না। ফিকাহ্ বিদদের পরিডাযায় এ স্তর্কে তি কার্বে কার্লে বিলা হয়। এরাপ জবরদন্তির কারণে কুফ্রী বাক্য অথবা কোন হারাম কাজ করা জায়েয় নয়। তবে ফোন কোন শু টিনাটি বিধানে এর কারণেও কিছু প্রতিক্রিয়া প্রমাণিত হয়। যার বিস্তারিত বিবরণ ফিকাহ্ শান্তে বণিত রয়েছে।

জোর-জবরদন্তির দিতীয় পর্যায় হচ্ছে এমন অক্ষমও অপারক করে দেওয়া যে, সে যদি জোর-জবরদন্তিকারীদের কথামত কাজ না কার, তবে তাকে হত্যা করা হবে কিংবা তার কোন অঙ্গহানি করা হবে। ফিকাহ্বিদদের পরিভাষায় এ পর্যায়কে ত্রাহবে কিংবা বিলা হয়। এর অর্থ হচ্ছে এমন জোর-জবরদন্তি, যা মানুষকে ক্ষমতাহীন ও অক্ষম করে দেয়। এমন জবরদন্তির অবস্থায় অন্তর ঈমানের উপর স্থির ও অটল থাফার শর্তে মুখে কুফ্রী কলিমা উচ্চারণ করা জায়েয। এমনিভাবে ফাউন্ফে হত্যা করা ছাড়া অন্য কোন হারাম কাজ করতে বাধ্য করলে তা করেলেও কোন গোনাহ নেই।

কিন্তু উভয় প্রকার জোর-জবরদস্তির মধ্যে শর্ত এই যে, হুমকিদাতা যে বিষয়ের হুমকি দেয়, তা বান্তবায়নের শক্তিও তার থাকতে হবে এবং যাকে হুমকি দেওয়া হয়, তার প্রবলধারণা থাকতে হবে যে, সে যদি তার কথা না মানে, তবে যে বিষয়ের হুমকি দিচ্ছে, তা অবশ্যই বান্তবায়িত করে ফেলবে।----( মাযহারী)

লেনদেন দু'গ্রকার। এক. যাতে আন্তরিকভাবে সম্মতি অপরিহার্য; যেমন কেনা-বেচা, দান-শররাত ইত্যাদি। এগুলোতে আন্তরিকভাবে সম্মত হওয়া শর্ত। কোরআন বলে: مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ বল: مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ বল: مَنْكُمُ مَنْكُمُ مَنْكُمُ বল: মা যে পর্যন্ত উডয়পক্ষের সম্মতিতে ব্যবসা ইত্যাদির আদান-প্রদান না হয়। হাদীসে আছে, نغس منذ مسلم إلا بطيب نغس منذ مال إمر عمسلم إلا بطيب نغس منذ মুসলমানের মাল হালাল হয় না, যে পর্যন্ত সে মনের খুশিতে তা দিতে সম্মত না হয়।

এ জাতীয় লেনদেন যদি জোর-জবরদস্তির মাধ্যমে করা হয়, তরে শরীয়তের আইনে তা অগ্রাহ্য হবে। জোর-জবরদস্তির অবস্থা কেটে গেলে যখন সে স্বাধীন হবে--জোর-জবরদস্তির অবস্থায় কৃত কেনা-বেচা অথবা দান-খয়রাত ইচ্ছা করলে সে বহালও রাখতে পারে, না হয় বাতিলও করে দিতে পারে।

কিছু কাজ ও বিষয় এমনও রয়েছে যেঙলো গুধু মুখের কথার উপর নির্ভরশীল। ইচ্ছা, সম্মতি, খুশি ইত্যাদি শর্ত নয়; যেমন বিয়ে, তালাক, তালাক প্রত্যাহার, গোলাম মুঙ্গ্বরণ ইত্যাদি। এ জাতীয় ব্যাপার সম্পর্কে হাদীসে বলা হয়েছে ঃ

# ثلاث جد هی جد هزلهی جد، النکاح والطلاق والرجعة-روا ۲ ابودار <sup>ر</sup> والترمذی

অর্থাৎ দু'ব্যক্তি যদি মুখে বিয়ের ইজাব-কৰূল শর্তানুযায়ী করে নেয় অথবা কোন স্বামী স্ত্রীকে মুখে তালাক দিয়ে দেয় অথবা তালাকের পর মুখে তা প্রত্যাহার করে নেয় হাসি-ঠাট্টার ছলে হলেও এবং অন্তরে বিয়ে, তালাক ও তালাক প্রত্যাহারের ইচ্ছা না থাকলেও মুখের কথা দ্বারা বিয়ে সম্পন্ন হয়ে যাবে, তালাক হয়ে যাবে এবং প্রত্যাহারও শুদ্ধ হবে।--(মাযহারী)

ইমাম আষম আবু হানীফা, শা'বী, যুহরী, নখয়ী ও ক্লাতাদাহ্ (রহ) প্রমুখ বলেন : জবরদন্তির অবন্থায় ধ্বদিও সে তালাক দিতে আন্তরিক্ডাবে সম্মত ছিল না, অক্ষম হয়ে তালাক শব্দ বলে দিয়েছে, তবুও তালাক হয়ে যাবে। কারণ, তালাক হওয়ার সম্পর্ক গুধু তালাক শব্দ বলে দেওয়ার সাথে--মনের ইল্ছা ও মনন শর্ত নয় ; যেমন পূর্বোজ্ঞ হাদীস থেকে প্রমাণিত হয়েছে।

কিন্তু ইমাম শাফেয়ী, হ্যরত আলী ও ইবনে আক্ষাস (রা)-এর মতে জবরদস্তি অবস্থায় তালাক হবে না। কেননা হাদীসে আছে,--- এর্থা বিষ্ণু কা نو ما استكر هوا عليه --- তথ্যাৎ আমার উম্মত থেকে ডুল, বিস্মৃতি এবং যে কাজে তাদেরকে বাধ্য করা হয়, সব তুলে নেওয়া হয়েছে!

ইমাম আবু হানীফার মতে এ হাদীসটি পরকালীন বিধানের সাথে সম্পুক্ত। অর্থাৎ জুল-বিস্মৃতির কারণে অথবা জবরদন্তির অবস্থায় কোন কথা অথবা কাজ শরীয়তের বিরুদ্ধে করে বা বলে ফেললে সেজন্য কোন গোনাহ্ হবে না। দুনিয়ার বিধান এবং এ কাজের অবশ্যন্তাবী পরিণতি, এণ্ডলোর প্রতিফলন অনুভূত ও চাক্ষুস। এর প্রতিফলনের কারণে দুনিয়ার যেসব বিধান হওয়া সন্তব, সেগুলো অবশ্যই হবে। উদাহরণত একজন অন্য জনকে ভুলবশত হত্যা করল। এখানে হত্যার গোনাহ্ এবং পরকালের শান্তি নিশ্চয়ই হবে না। কিন্তু হত্যার চাক্ষুস পরিণতি অর্থাৎ নিহত ব্যক্তির প্রাণ বিয়োগ যেমন অবশ্যই হয়, তেমনি এর শরীয়তগত পরিণতিও সাব্যন্ত হবে যে, তার স্ত্রী ইন্দতের পর পুনবিবাহ করতে পারবে এবং তার ধন-সম্পত্তি উত্তরাধিকারীদের মধ্যে বণ্টন করা হবে। এমনিডাবে যখন তালাক, তা প্রত্যাহার ও বিবাহের শব্দ মুখে বলে দেয়, তখন তার শরীয়তগত পরিণতিও প্রতিফলিত হয়ে যাবে।---(মাযহারী, কুরতুবী)

لي ما ود يْيَمُ ۞ يَوْمَرُ ثَنَّا ـ

óđũ K بَا مِنْ كُلْ مُ <u>وَالْخُوْفِ دِ</u>

(১১০) খারা দুঃখ-কল্ট ভোগের পর দেশত্যাগী হয়েছে অতঃপর জিহাদ করেছে নিশ্চয় আপনার পালনকর্তা এসৰ বিষয়ের পরে অবশ্যই ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু। (১১১) যেদিন প্রত্যেক ব্যক্তি আত্মসমর্থনে সওয়াল-জওয়াব করতে করতে আসবে এবং প্রত্যেক ব্যক্তি তাদের ক্লতকর্মের পূর্ণ ফল পাবে এবং তাদের উপর জুলুম করা হবে না। (১১২) আল্লাহ্ দৃল্টান্ত বর্ণনা করছেন একটি জনপদের, যা ছিল্ল নিরাপদ ও নিশ্চিন্ত, তথায় প্রত্যেক জায়গা থেকে আসত প্রচুর জীবনোপকরণ। অতঃপর তারা আল্লাহ্র নিয়ামতের প্রতি অক্লতজ্ঞতা প্রকাশ করলে। তখন আল্লাহ্ তাদের কাছে তাদের কৃতকর্মের কারণে মজা আল্লাদন করালেন, ক্লুধা ও জীতির। (১১৩) তাদের কাছে তাদের মধ্য থেকেই একজন রসূল আগমন করেছিলেন। জনন্তর ওরা তাঁর প্রতি মিথ্যারোন্দ করল। তখন জাযাব এসে ওদেরকে পাকড়াও করল এবং নিশ্চিত্র ওরা ছিল পাপাচারী।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কুফরের শাস্তি বণিত হয়েছিল ; আসল কুফর হোক কিংবা ধর্ম ত্যাগের কুফর। এর পর আলোচ্য প্রথম আয়াতে বলা হয়েছে, যে কাফির কিংবা ধর্ম-ত্যাগী সত্যিকার ঈমান আনে, তার বিগত সব গোনাহ্ মাফ হয়ে যায়। ঈমান এমনি এক অম্লা সম্পদ।

দিতীয় আয়াতে কিয়ামতের কথা এজন্য উল্লেখ করা হয়েছে যে, এসব প্রতিদান ও শাস্তি কিয়ামতের পরেই হবে। তৃতীয় আয়াতে বলা হয়েছে যে, কুফর ও গোনাহ্র আসল শাস্তি কিয়ামতের পরেই পাওয়া যাবে, কিন্তু কোন কোন গোনাহ্র কিছু কিছু শাস্তি দুনিয়া– তেও পাওয়া যায়। আয়াতের সংক্ষিণ্ত তফসীর এইরপ ঃ

এর পর ( যদি কুফরের পরে তারা বিশ্বাস ছাপন করে তবে ) নিশ্চন্ন আপনার পালন-কর্তা তাদের জন্য, যারা কুফরে লিগ্ত হওয়ার পর ( ঈমান আনয়ন ফরে ) হিজরত করেছে, অতঃপর জিহাদ করেছে এবং ( ঈমানে ) অবিচল রয়েছে, আপনার পালনকর্তা ( তাদের জন্য ) এ সবের ( অর্থাৎ এসব আমলের ) পর অত্যন্ত ক্ষমাকারী, দয়ালু। ( অর্থাৎ ঈমান ও সৎ কর্মের বরকতে অতীতের যাবতীয় গোনাহ্ মাফ হয়ে যাবে। 🛛 আল্লাহ্ তা'আলার রহমতে তারা জালাতে উচ্চ উচ্চ ভ্রেণী পাবে। কুফর ও পূর্ববতী গোনাহ্ তো ঙধু ঈখান দারাই মাফ হয়ে যায়----জিহাদ ইত্যাদি সৎ কর্ম গোনাহ্ মাফ হওয়ার জন্য শর্ত নয়----কিন্তু সৎ কর্ম জান্নাতে উচ্চ শ্রেণী পাওয়ার কারণ। তাই এরই সাথে উল্লেখ করা হয়েছে। এ প্রতিদান ও শাস্তি সেদিন হবে ) যেদিন প্রত্যেক ব্যক্তি নিজের পক্ষে কথা বলবে ( এবং অন্যান্যের ব্যাপারে কিছু বলবে না) এবং প্রত্যেফেই স্বীয় রুতকর্মের পুরোপুরি প্রতিদান পাবে। (অর্থাৎ সৎ কাজের প্রতিদান কম হবে না, যদিও আ**রা**হ্র রহমতে **কিছু বেশি হওয়ার সন্তাবনা রয়েছে।** প<del>ক্ষান্ত</del>রে মন্দ কাজের বিনিশয় বেশি হবে না, যদিও আল্লাহ্র রহমতে ফিছু কম হওয়ার সভাবনা রয়েছে। এটাই পরবর্তী বাংক্যের উদ্দেশ্য। অর্থাৎ ) তাদের উপর জুলুম ফরা হবে না ( এর পর বলা হয়েছে যে, কুফর ও গোনাহ্র পূর্ণ শান্তি হাশরের পরে হবে, কিন্তু কোন সময় দুনিয়াতেও এর শাস্তি আযাব আকারে এসে যায়। ) আল্লাহ্ তা'আলা এফটি জনপদের অধিবাসীদের বিচিন্ন অবস্থা বর্ণনা করেন । তারা ( খুব ) সুখ ও শান্তিতে বসবাস করত ( এবং ) তাদের আহার্ষও প্রচুর পরিমাণে চতুদিক থেকে তাদের কাছে পৌঁছাত। 🛛 ( আরাহ্র নিয়ামতসমূহের ওকরিয়া আদায় না করে বরং ) তারা আলাহ্র নিয়ামতসমূহের না-শোকরী করল ( অর্থাৎ কুফর, শির্ক ও গোনাহে লিপ্ত হয়ে পড়ল । ) ফলে আলাহ্ তা'আলা তাদেয়কে তাদের কর্মের কারণে একটি সর্বগ্রাসী দুডিক্ষ ও ভীতির স্বাদ আস্বাদন করালেন ( অর্থাৎ তারা ধন-দৌল-তের প্রাচুর্য থেকে বঞ্চিত হয়ে দুঙিক্ষ ও ক্ষুধায় পতিত হল এবং শরুর ভয় চাপিয়ে দিয়ে তাদের সে জনপদের শান্তি ও নিরাপতা ব্যাহত করা হল।) এবং ( এ শান্তি প্রদানে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে তড়িঘড়ি করা হয়নি ; বরং প্রথমে তাদেরকে হ'শিয়ার করার জন্য ) তাদের কাছে তাদেরই মধ্য থেকে একজন রসুলও (আল্লাহ্র পক্ষ থেকে) আগমন করল ( যাঁর সততা ও ধর্মপরায়ণতার অবস্থা তাদের স্বজাতিভুক্ত হওয়ার কারণে তাদের খুব ডাল ফরে জানা ছিল। ) তাঁকে (রসূলকেও ) তাহারা মিথ্যাবাদী বলব। তখন তাদেরকে আযাব এসে ধৃত করল এমতাবস্থায় যে, তারা জুলুমে বন্ধপরিকর ছিল।

# জানুষরিক জাতব্য বিষয়

শেষ আয়াতে ক্ষুধা ও ভীতির যাদ আয়াদনের জন্য 'লেবাস' শব্দ ব্যবহার করে বনা হয়েছে যে, তাদেরকে ক্ষুধা ও ভীতির পোশাক আয়াদন করানো হয়েছে। অথচ পোশাক আয়াদন ফরার বস্তু নয়। কিন্তু এখানে লেবাস শব্দটি পুরোপুরি পরিবেল্টনকারী হওয়ার কারণে রূপক অর্থে ব্যবহাত হয়েছে। অর্থাৎ ক্ষুধা ও ভীতি তাদের সবাইকে এমনভাবে আচ্ছন্ন করে নিয়েছে, যেমন পোশাক দেহের সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত হয়ে যায়। ক্ষুধা এবং ভীতিও তাদের উপর তেমনিঙাবে চেপে বসে। আয়াতে বলিত দৃষ্টান্ডটি কোন কোন তফসীরবিদের মতে একট সাধারণ দৃষ্টান্ড। এর সম্পর্ক বিশেষ কোন বন্ডির সাথে নয়। অধিকাংশ তফসীরবিদ এফে মক্সা মুকাররমার ঘটন। সাব্যন্ত করেছেন। মক্সাবাসীরা সাত বছর পর্যন্ত নিদারুণ দুডিক্ষে পতিত ছিল। এমনফি, মৃত জন্ত, কুকুর ও ময়লা-আবর্জনা পর্যন্ত খেতে বাধ্য হয়ে পড়েছিল। এছাড়া মুসলমানদের উরও তাদেরকে পেয়ে বসেছিল। অবশেষে মক্সার সরদাররা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র কাছে আর্য করল যে, কুফর ও অবাধ্যতার দোষে তো পুরুষরা দোষী হতে পারে। কিন্ত শিশ্ত ও মহিলারা তো নির্দোষ। এর পর রস্লুল্লাহ্ (সা) তাদের জন্য মদীনা থেকে খাদ্যসন্ধার গাঠিয়ে দেন। ----(মাযহারী)

আবু সুফিয়ান কাফির অবস্থায় রসূর্ক্সাহ্ (সা)-কে অনুরোধ করে যে, আপনি তো আত্মীয় তোষণ, দেয়া-দান্ধিণ্য ও মার্জনা শিক্ষা দেন। আপনারই হুজাতি ধ্বংস হয়ে যাচ্ছে। দুঙ্জি দূর করে দেওয়ার জন্য আল্লাহ্র কাছে দোয়া কর্ক্ষন। এতে রসূলুল্লাহ্ (সা) তাদের জন্য দোয়া করেন এবং দুঙ্জিক দূর হয়ে যায়।----( কুরতুবী )

نْ فَكُمُ اللهُ حَلَّلًا طَيِّبَّا مَ وَّاشُ كَرُوانِعْمَتَ اللهِ إِنَّ حرّم عكيكم الميتنة واللّام وكخ ى ۇن ھانى ھە أُهِلْ لِغَيْرِاللهِ بِهِ ، فَمَنِ اضْطُرَّغَيْرُ بَأَعْ وَلَا عَادٍ فَإِنَّ اللهُ غَفُوْرٌ سَمَحِ لِيُمُّ ۞ وَكَمْ تَقُوْلُوُا لِمَا تَصِفُ كُمُ الْكَذِبَ هُذَا حَلْلُ وَهُنَا حَرَامٌ لِتَفْتَرُوا عَذَا اللهِ نِ بَ مَ إِنَّ الَّذِينَ يَفْتَرُوْنَ عَلَمَ اللهِ الْكَذِبَ مُوْنَ» مَتَناعٌ قَلِيْلٌ « وَلَهُمُ عَذَابٌ أَلِي يُعْرِهِ وَعَ اقْصَصْنا عَلَيْكَ مِنْ قَيْلُ وَمَ حَرَّمُنَا هَادُوْ 1.0 ثةاق ہ یظلمون ىر كى وبجقا ثنة تتأبؤا رَبَّكَ مِنُ بَعُـ هِ

#### তফসীরের সার-সংক্রেপ

808

পূর্ববর্তী আয়াতে কাফিরদের পক্ষ থেকে আল্লাহ্র নিয়ামতের প্রতি অকৃতভতা ও জাঁর আযাবের উল্লেখ করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে প্রথমে মুসলমানদেরকে অকৃতভ না হওয়ার আদেশ দেওয়া হয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরফে যেসব হালাল নিয়ামত দিয়েছেন, সেগুলো কৃতভতা সহকারে ব্যবহার করতে বলা হয়েছে। এর পর বলা হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলার হালাল করা অনেক বস্তুকে নিজেদের পক্ষ থেকে হারাম বলা এবং আল্লাহ্ তা'আলার হারাম করা অনেক বস্তুকে হালাল বলা- এটা ছিল কাফির ও মুশরিকদের অকৃতভতা প্রকাশ করার অন্যতম পদ্ধতি। মুসলমানদেরকে হ'শিয়ার করা হয়েছে, তায়া যেন এরপ না করে। কোন বস্তুকে হালাল অথবা হারাম করার অধিকার একমান্ত সে সতারই রয়েছে. যিনি এগুলোকে স্থান্ট করেছেন। নিজেদের পক্ষ থেকে এরাপ করা আল্লাহ্র ক্ষমতায় হস্তক্ষেপ এবং তাঁর প্রতি মিথ্যা আরোপেরই নামান্ডের।

অবশেষে আরো বলা হয়েছে যে, যারা অভতাবশত এ জাতীয় অপরাধ করেছে, তারাও যেন আল্লাহ্র অনুকম্পা থেকে নিরাশ না হয়। যদি তারা তওবা করে নেয় এবং বিঙদ্ধ ঈমান অবলম্বন করে, তবে আল্লাহ্ তা'আলা সমন্ত গোনাহ্ মাফ করে দেবেন। আয়াতগুলোর সংক্ষিণ্ত তফসীর নিম্নরাপ ঃ

আল্লাহ্ তোমাদেরকে যেসব হালাল ও পবিয় বস্তু দিয়েছেন, সেঙলোকে ( হারাম মনে করো না ; কেননা এটা মুশরিকদের মূর্খতাসুলভ প্রথা। বরং সেগুলোকে) খাও এবং আল্লাহ্র নিয়ামতের শোকর আদায় কর, যদি তোমরা ( দাবী অনুযায়ী ) তাঁরই ইবাদতকারী হয়ে থাক। ( তোমরা যেসব বস্তুকে হারাম বল, সেগুলোর মধ্য থেকে তো ) তোমাদের স্রা নাইল

প্রতি ( আল্লাহ্ তা'আলা ) তথু মৃত জন্তকে হারাম করেছেন এবং ( হারাম করেছেন ) রক্ত ও শূকরের মাংস ( ইত্যাদি ) এবং যে বস্ত অন্যের নামে উৎসর্গ করা হয়। অতংপর যে ব্যক্তি ( ক্ষুধায় ) একেবারে অস্থির হয়ে যায়---স্বাদ অন্বেষণকারী ও ( প্রয়োজনের ) সীমালংঘনকারী না হয়, আল্লাহ্ তা'আলা ( তার জন্য, যদি সেগুলো খেয়ে ফেলে ) ক্ষমাকারী, দয়ালু। যেসব বস্তু সম্পর্কে তোমরা ওধু মৌখিক মিথ্যা দাবী কর ( অথচ তার কোন বিস্তদ্ধ প্রমাণ নেই ), সেগুলো সম্পর্কে বলে দিয়ো না যে, অমুক বস্তু হাজাল এবং

অমুক বস্ত হারাম (যেমন, অপ্টম পারার চতুর্থাংশের কাছাকাছি 🥼 👌 আয়াতে

তাদের এসব মিথ্যা দাবী বর্ণিত হয়েছে। এর সারমর্ম হবে এই যে) তোমরা আল্লাহ্র প্রতি অপবাদ আরোপ করবে ? (কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা এরাপ করেন নি , বরং এর বিপরীত বলেছেন)। নিশ্চয় যারা আল্লাহ্র প্রতি মিথ্যা আরোপ করে, তারা সফল হবে না (হয় ইহকাল ও পরকাল উডয় ক্ষেত্রে, না হয় শুধু পরকালে)এটা ক্ষণস্থায়ী (পাথিব) আয়েশ মাত্র। (সামনে মৃত্যুর পর) তাদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি রয়েছে এবং মুশরিকরা ইব্রাহীমী দীনের অনুসারী হওয়ার দাবী করে, অথচ হযরত ইব্রাহীমের শরীয়তে যেসব বস্ত হারাম ছিল না, সেগুলোকে তারা হারাম সাব্যস্ত করেছে। তবে (অনেক দিন পর সেগুলোর মধ্য থেকে) শুধু ইহলীদের জন্য আমি ঐসব বস্ত হারাম করেছিলাম, যেগুলো ইতিপূর্বে (সূরা আন'আমে) আপনার কাছে বর্ণনা করেছি। (এগুলোকে হারাম করার ব্যাপারে) আমি তাদের প্রতি (দৃশ্যতও) কোন জুলুম করিনি, কিন্তু তারা নিজেরাই নিজেদের প্রতি (পয়গন্ধরগণের বিরোধিতা করে জুলুম করেতে। সুতরাং জানা গেল যে, পবির বস্তুসমূহকে ইচ্ছাকৃতভাবে তো কোন সময় হারাম করা হয়নি এবং ইব্রাহীমী শরীয়তে কোন সাময়িক প্রয়োজনেও হয়নি। এমতাবন্থায় তোমরা এগুলো কোথা থেকে গড়ে নিয়েছ ?)

অতঃপর আপনার পালনফর্তা তাদের জন্য, যারা মূর্খতাবশত মন্দ কাজ করে ফেলে ( তা যাই হোক ) অতঃপর সেজন্য তওবা করে নেয় এবং ( ভবিষ্যতের জন্য ) স্বীয় কাজকর্ম সংশোধন করে নেয়, আপনার পালনকর্তা এসবের পর অত্যন্ত ক্ষমাশীল, অতি দয়ালু।

# আনুষ্ঞিক ভাতবা বিষয়

উল্লিখিত চারের মধোই হারাম বন্তু সীমাবদ্ধ নয় : এ আয়াতে ব্যবহাত نُو أَ শব্দ থেকে বোঝা যায় যে, হারাম বন্তু আয়াতে উল্লিখিত চারটিই। এর চাইতে আরও অধিক স্পট্ডাবে تُو تُو أَ أَ حُدُ نَبْهُمَا أَ وَ حَرُ أَ أَ أَ حَدُ وَ مَرُ أَ أَ حَدُ مَا يَ تَعْلَقُوْمَ الْحَدُ এগুলো ছাড়া অন্য কোন বস্তু হারাম নয়। অথচ কোরআন ও হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী ইজমা দ্বারা আরও অনেক বস্তু হারাম নয়। এ সংশয়ের জওয়াব আলোচ্য আয়াতসমূহের বর্ণনাডরি সম্পর্কে চিন্ডা করলেই খুঁজে পাওয়া যায়। এখানে সাধারণ হালাল ও হারাম বন্তসমূহের তারিকা বর্ণনা করার উদ্দেশ্য নয়; বরং জাহিলিয়াত আমলের মুশরিকরা

নিজেদের পক্ষ থেকে যে অনেক বস্ত হারাম করে নিয়েছিল অথচ, আল্লাহ্ তদ্রুপ কোন নির্দেশ দেন নি, সেগুলো বর্ণনা করাই এখানে উদ্দেশ্য। অর্থাৎ তাদের হারাম করা বস্তসমূহের মধ্যে আল্লাহ্র কাছে শুধু এগুলোই হারাম। এ আয়াতের পুরোপুরি তফসীর এবং চারটি , হারাম বস্তর বিস্তারিত বর্ণনা মা'আরেফুল-কোরআন প্রথম খণ্ডে সূরা বাক্লারার ১৭৩ আয়াতের তফসীরে দ্রস্টব্য।

ষে গোনাহ্ বুঝে-সুঝে করা হয় এবং যে গোনাহ্ না বুঝে করা হয় সবই তওবা দ্বারা মাঞ্চ হতে পারে ঃ আয়াডে يَنَ مَعْلُو السَّوَ بَجَهَا لَا يَ - अत - এন শব্দ নয় বরং اَن رَبَّكَ لَلَّذَ يَنَ مَعْلُو السَّوَ بَجَهَا لَا يَ - अत - এন ব্বিপরীতে অন্তানতা ও বোধহীনতা অর্থে আসে। পক্ষান্তরে টি - এর অর্থ হয় মূর্খতাসুলড কাণ্ড, যদিও তা বুঝে-সুঝে করা হয়। এতে বোঝা গেল যে, তওবা দ্বারা ওধু না বুঝে অথবা অনিচ্ছায় করা গোনাহ্ই মাফ হয় না ; বরং যে গোনাহ্ সচেতনভাবে করা হয়, তাও মাফ হয়।

أمّة قانِتًا أكِرًا لِإَنْعُمَهُ إجْتَذِ ن به لهُ وَهُ مِ اللَّانَيْ حَسَنَةً وَإِنَّهُ فِي الْآخِرَةِ یم 🛛 زات لَهُ اِبْرَهِيْمُ لِحِيْنَ ﴾ ثُمَّ أَوْحَيْنَآ الَيْكَ أَنِ اتَّبِعُ مِ أَكَانَ مِنَ الْمُشْرِكِيْنَ حِاِنَّهَا جُعِلَ السَّبُثُ عَلَى الَّذِيْنَ لْفُوْارِفْبْبِهُ وَرَانَ رَبِّكَ لَيُحْكُمُ بَبْبَغُهُمْ بَوْمَ الْقِهْبِي فِيهَ كَانُوًا فِيلِهِ يَخْتَلِفُونَ ٥

(১২০) নিশ্চয় ইব্রাহীম ছিলেন এক সম্প্রদায়ের প্রতীক, সমকিছু থেকে মুখ ফিরিয়ে এক আল্লাহ্রই অনুগত এবং তিনি শিরককারীদের অন্তর্ভু জ ছিলেন না। (১২১) তিনি তাঁর অনুগ্রহের প্রতি রুতজ্ঞতা প্রকাশকারী ছিলেন। আল্লাহ্ তাঁকে মনোনীত করে-ছিলেন এবং সরল পথে পরিচালিত অংরছিলেন। (১২২) আমি তাঁকে দুনিয়াতে দান করেছি কল্যাণ এবং তিনি পরকালেও সৎ কর্মশীলদের অন্তর্ভু জ। (১২৩) অতঃগর আপনার প্রতি প্রত্যাদেশ প্রেরণ করেছি যে, ইব্রাহীমের দীন অনুসরণ করুন, যিনি একনিষ্ঠ ছিলেন এবং শিরককারীদের অন্তর্জু ছিলেন না। (১২৪) শনিবার দিন পালন

80%

ষে নির্ধারণ করা হয়েছিল, তা তাদের জন্যই যারা এতে মতবিরোধ করেছিল। জ্ঞাপনার পালনকর্তা কিয়ামতের দিন তাদের মধ্যে ফয়সালা করবেন যে বিষয়ে তারা মতবিরোধ করত।

পূর্বাপর সম্পর্ক ঃ পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে শির্ক ও কৃফরের মূল অর্থাৎ তওহাঁদ ও রিসালতের অষ্টাকৃতি খণ্ডন এবং কুফর ও শির্কের কতিপয় শাখা অর্থাৎ হারামকে হালাল করা ও হালালকে হারাম করার বিষয়টিফে বিস্তারিতভাবে বাতিল করা হয়েছিল। কোরআন পাকের সম্বোধনের প্রথম ও প্রত্যক্ষ লক্ষ্য মন্ধার মুশরিক সম্প্রদায় ৷ মৃতিপূজায় লিম্ত থাকা সত্ত্বেও এরা দাবী করত যে, তারা ইব্রাহীম (আ)-এর ধর্মের অনুসারী এবং তাদের যাবতীয় কর্মকাণ্ড ইব্রাহীম (আ)-এরই শিক্ষা। তাই আলোচ্য চারটি আয়াতে তাদের এ দাবী খণ্ডন করা হয়েছে এবং তাদেরই স্বীকৃত নীতি দ্বারা তাদের মূর্খতাসুলভ চিন্তাধারা বাতিল প্রতিপন্ন করা হয়েছে এবং তাদেরই স্বীকৃত নীতি দ্বারা তাদের মূর্খতাসুলভ চিন্তাধারা বাতিল প্রতিপন্ন করা হয়েছে এবং তাদেরই স্বীকৃত নীতি দ্বারা তাদের সূর্খতাসুলভ চিন্তাধারা বাতিল প্রতিপন্ন করা হয়েছে যে, বাতিল এডাবে করা হয়েছে যে, উল্লিখিত পাঁচ আয়াতের মধ্য থেকে প্রথম আয়াতে বর্ণনা করা হয়েছে যে, হযরত ইব্রাহীম (আ) বিশ্বের জাতিসমূহের সর্বজন স্বীকৃত অনুস্ত ব্যক্তিত্ব ছিলেন ৷ এটা নবুয়ত ও রিসালতের সর্বোচ্চ ন্তর ৷ এতে প্রমাণিত হয় যে, তিনি একজন মহান পয়গম্বর ছিলেন ৷ এর সাথেই ফ্রান্ট্রিমি ৷ এতে প্রমাণিত বলে বর্ণনা করা হয়েছে যে, তিনি একজন নিকলুষ একছবাদী ছিলেন ৷

দিতীয় আয়াতে তিনি যে রুতজ এবং সরল পথের অনুসারী ছিলেন, একথা বর্ণনা করে মুশরিকদের হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, তোমরা আল্লাহ্ তা'আলার প্রতি অরুতজ হয়েও নিজেদেরকে কোন মুখে ইব্রাহীমে ( আ )-এর অনুসারী বলে দাবী করছ ?

তৃতীয় আয়াতে ব্যক্ত হয়েছে যে, ইরাহীম (আ) ইহকাল ও পরকালে সফলকাম ছিলেন। চতুর্থ আয়াতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র নবুয়ত প্রমাণ করার সাথে সাথে তিনি যে যথার্থ মিল্লাতে-ইরাহীমীর অনুসারী, একথা বর্ণনা করে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, তোমরা যদি নিজেদের দাবীতে সত্যবাদী হও, তবে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র প্রতি বিশ্বাস ছাপন ও তাঁর আনুগত্য ব্যতীত এ দাবী সত্য হতে পারে না।

د الموري المراجعة الم تُعْمَا المراجعة ال مراجعة المراجعة مراجعة المراجعة مراجعة المراجعة مراجعة المراجعة المر مراجعة المراجعة م مراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة المراجعة م مراجعة المراجعة ملية م مراجعة المراجعة محم

নিঃসন্দেহে ইরাহীম [ (আ) যাকে তোমরাও মান ] একান্ত অনুসরণযোগ্য ( অর্থাৎ দৃঢ়চেতা পয়গন্বর ও মহান উম্মতের অনুসরণযোগ্য নেতা ), আল্লাহ্র পুরোপুরি আনুগতাশীল ছিলেন ( তাঁন্ন কোন বিশ্বাস অথবা কর্ম স্বেচ্ছাপ্রণোদিত ছিল না। এমতাবস্থায় তোমরা তার বিপরীতে নিছক প্ররতির অনুসরণ করে আল্লাহ্র হারামকে হালাল এবং হালালকে হারাম সাব্যস্ত কর কেন ? তিনি ) সম্পূর্ণ এক ( আল্লাহ্)-মুখী ছিলেন। ( একমুখী হওয়ার অর্থ এই যে ) তিনি অংশীবাদীদের অন্তর্জু ছেলেন না। [ এমতাবস্থায় কেমন করে তোমরা শিরক কর ? মোটকথা, ইরাহীম (আ)-এর এই ছিল অবস্থা ও আদর্শ । তিনি আরাহ্র এমন প্রিয় ছিলেন যে ] আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে মনোনীত করে নিয়েছিলেন এবং তাঁকে সরল পথ প্রদর্শন করেছিলেন । আমি তাঁকে ইহুকালেও ( নবুয়ত ও রিসালতের জন্য মনোনয়ন ও সরল পথপ্রদর্শন ইত্যাদির মত ) বৈশিষ্ট্য দান করেছিলাম এবং তিনি পরকালেও ( উচ্চ মর্তবার ) পুণ্যবানদের অন্তর্ভু ক্ত হবেন। 🛛 ( তাই তাঁর আদর্শ অনুসরণ করাই তোমাদের সবার কৃত্ব্য। বর্তমানে সেই অনুপম আদর্শ দীনে মুহাম্মদীর মধ্যে সীমিত। এর বর্ণনা এই যে ) অতঃপর আমি আপনার কাছে ওহী প্রেরণ করেছি যে, আপনি ইব্রাহীমের দীন, বিনি সম্পূর্ণ এক ( আল্লাহ্ )-মুখী ছিলেন, অনুসরণ করুন ( যেহেতু সেকালে দীনে ইব্রাহীমীর দাবীদাররা কিছু না কিছু শিরকে লিপ্ত ছিল, তাই পুনশ্চ বলেছেন যে ) তিনি শিরককারীদের অন্তর্ভু জ ছিলেন না ( যাতে মৃতি পূজারীদের সাথে সাথে ইহুদী ও খৃস্টানদের বর্তমান পহারও খণ্ডন হয়ে যায় । কারণ, তাদের পছা শিরক থেকে মুক্ত নয় । যেহেতু তারা পবির বঙ্তসমূহকে হারাম সাবান্ড করার মত মূর্খতাসুলভ ও মুশরিকসুলভ কুকাও ও কুপ্রথায় লি°ত ছিল, তাই বলা হয়েছে যে ) শনিবারের সম্মান ( অর্থাৎ শনিবার দিন মৎস্য শিকারের নিষেধাজ্ঞা, যা পবিৱ বস্ত হারাম করার অংশবিশেষ, তা তো ) শুধু তাদের জন্যই অপরিহার্য করা হয়েছিল, যারা এতে ( কার্যত ) বিরুদ্ধাচরণ করেছিল `অর্থাৎ কেউ মেনে নিয়ে তদনুরাপ কাজ করে-ছিল এবং কেউ বিপরীত কাজ করেছিল। এখানে ইহুদী সম্পুদায়কে বোঝানো হয়েছে। কেননা, পবিত্র বস্তসমূহ হারাম করার অন্যান্য প্রকারের মৃত এ প্রকারটি ঙ্ধু ইহদীদের বৈশিষ্ট্য ছিল। দীনে-ইরাহীমীতে এসব বস্ত হারাম ছিলনা। এরপর আলাহ্র বিধানা-বলীতে মতবিরোধ করা সম্পর্কে বলা হয়েছে---নিশ্চয় আপনার পালনকর্তা কিয়ামতের দিন ( কার্যত ) তাদের পরস্পরের মধ্যে ফয়সালা করে দেবেন, যে ব্যাপারে তারা ( দুনিয়াতে ) মতবিরোধ কর্ত ।

# আনুষলিক ভাতবা বিষয়

১০০ বিষয়ে গ্রহণকে প্রথমের প্রার্থ ব্যবহাত হয়। এর প্রসিদ্ধ অর্থ দল ও সম্প্রদায়। হযরত ইব্নে আব্বাস (রা) থেকে এখানে এ অর্থই বর্ণিত রয়েছে। অর্থাৎ হযরত ইব্রাহীম (আ) একাই এক ব্যক্তি, এক সম্প্রদায় ও কওমের গুণাবলী ও শ্রেষ্ঠত্বের অধিকারী ছিলেন। 'উম্মত' শব্দের আরেক অর্থ হচ্ছে জাতির অনুস্ত নেতা ও গুণাবলীর আধার। কোন কেসসীরক্ষারক এখানে এ অর্থই নিয়েছেন। এর গেঁ বাজাবহ। হেরত ইব্রাহীম (আ) উদ্ভয় গুণে স্বতন্ত্র বৈশিল্টোর অধিকারী ছিলেন। অনুস্ত এ কারণে যে, সমগ্র বিশ্বের প্রসিদ্ধ ধর্মাবলম্বীরা সবাই এক বাক্তি, এখানে এ অর্থই নিয়েছেন। এর গেঁ বিশ্বার অর্থারাহ। হেরত ইব্রাহীম (আ) উদ্ভয় গুণে স্বতন্ত্র বৈশিল্টার অধিকারী ছিলেন। অনুস্ত এ কারণে যে, সমগ্র বিশ্বের প্রসিদ্ধ ধর্মাবলম্বীরা সবাই এক বাক্তা তাঁর প্রতি বিশ্বাস রাখে এবং তাঁর দীনের অনুসরণকে সম্মান ও গৌরবের বিষয় মনে করে। ইহলী, খৃস্টান ও মুসলমানরা তো তাঁর প্রতি অগাধ ডক্তি-শ্রদ্ধা রাখেই, আরবের মুশরিকরা মূতি পূজা সন্থেও এ মৃতি সংহারক্ষে প্রতি জাগাধ ডক্তি-শ্রদ্ধা রাখেই, আরবের মুশরিকরা মূতি পূজা সন্থেও এ মৃতি সংহারকের প্রতি জিলিতে গদগদ এবং তাঁর ধর্মের অনুসরণকে গর্বের বিষয় গণ্য করে। হযরত ইব্রাহীম (আ) যে আল্লাহ্র আন্ডাবহ ও অনুগত ছিলেন. এর বিশেষ স্থাতের্য্রা স্থাকে পরীক্ষার মাধ্যেয়ে ফুটে উঠে, যেগুলোতে আল্লাহ্র এ দোন্ত উদ্ভীর্ণ হন। নমরুদের অগ্নি, পরিবার-মাধ্যমে ফুটে উঠে, যেগুলোতে আল্লাহ্র এ দোন্ত উদ্বার উদ্বে উদ্বের্থ হারে, পরিবার-

পরিজনকে জনশূন্য প্রান্তরে ছেড়ে চলে যাওয়ার নির্দেশ, অনেক আশা-আকাঞ্জার পর পাওয়া পুএকে কুরবানী করতে উদ্যত হওয়া---এসব স্বাতন্ত্র্যের কারণেই আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে উল্লিখিত উপাধিসমূহে সম্মানিত করেন।

রস্লুয়াহ (সা)-র প্রতি দীনে ইরাহীমীর অনুসরণের নির্দেশ ঃ আশ্লাহ্ তা'আলা যে শরীয়ত ও বিধানাবলী হযরত ইরাহীম (আ)-কে দান করেছিলেন, শেষ নবী (সা)-র শরীয়তও কতিপয় বিশেষ বিধান ছাড়া তদ্র প রাখা হয়েছে। যদিও রস্লুল্লাহ্ (সা) পয়গম্বর ও রসূলগণের মধ্যে শ্রেষ্ঠতের ; কিন্তু এখানে শ্রেষ্ঠতেরকে স্বল্পশ্রেষ্ঠ ব্যক্তির অনুসরণ করার নির্দেশ দানের পেছনে দু'টি তাৎপর্য কার্যকর। এক. সেই শরীয়ত পূর্বে দুনিয়াতে এসে গেছে এবং সর্বজনবিদিত ও প্রসিদ্ধ হয়ে গেছে। সর্বশেষ শরীয়তও যেহেতু তদ্র প হবার ছিল, তাই একে অনুসরণ শব্দের মাধ্যমে ব্যক্ত করা হয়েছে। দুই. আল্লামা যমখনরীয় ডাষায় অনুসরণের এ নির্দেশন্ত হযরত ইরাহীম (আ)-এর সম্মানসমূহের মধ্যে একটি বিশেষ সম্মান। এর বৈশিষ্টের প্রতি শের্জ এবার্টা (আত্র)-এর সম্মানসমূহের মধ্যে একটি বিশেষ সম্মান। এর বৈশিষ্টোর প্রতি শের্জ এব্যের্চা এবং এণ্ডলোর মধ্যে স্বর্গেট হয়েছে যে, ইরাহীম (আ)-এর গুণাবলী ও শ্রেষ্ঠত্ব এব্যে গ্রহার বিদে তার দীনের জনুসরণ ড বার্যাহ্ যে, আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় সর্বশ্রেষ্ঠ রসূল ও হাবীবকে তাঁর দীনের অনুসরণ করার নির্দেশ দিয়েছেন।

تك بالجكميتة والمؤعظة الحسنة وج إِنَّ رَبِّكَ هُوَ ٱعْلَمُ بِبَنْ ضَلَّ عَنْ سَبِيْ تَرِبُنَ@ وَإِنْ عَاظَبْتُمْ فَعَاقِبُوْ بِعِثْلِ مَا وَلَبِنُ صَبَرْنُهُ لَهُوَخَبُرٌ لِلصِّبِرِينَ 🛛 وَاصْبِرُ كَ الآيا لله وَلا تَحْزَنُ عَلَيْهِمُ وَلا نَكُ فِي ضَم كُرُوْنَ ١ إِنَّ اللَّهُ مَعَ الَّذِينَ ا تَّقَوَّا وَالَّذِينَ هُمُ مر مربر ع مخيستون 🗑

(১২৫) আপন পালনকর্তার পথের পানে আহবান করুন জানের কথা বুঝিয়েও উপদেশ ওনিয়ে উত্তমরূপে এবং তাদের সাথে বিতর্ক করুন পছন্দযুক্ত পন্থায়। নিশ্চয় আপনার পালনকর্তাই ঐ ব্যক্তি সম্পর্কে বিশেষভাবে জাত আছেন, যে তাঁর পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়েছে এবং তিনিই ডাল জানেন তাদেরকে, যারা সঠিক পথে আছে। (১২৬) আর যদি তোমরা প্রতিশোধ গ্রহণ কর, তবে ঐ পরিমাণ প্রতিশোধ গ্রহণ করবে, যে পরিমাণ তোমাদেরকে কল্ট দেওয়া হয়। যদি সবর কর, তবে তা সবরকারীদের জন্য উত্তম। (১২৭) আগনি সবর করবেন। তোগনার সবর আল্লাহ্র জন্য ব্যতীত নয়, তাদের জন্য দুঃখ করবেন না এবং তাদের চক্রান্তের ঝারণে মন ছোট করবেন না। (১২৮) নিশ্চয় আল্লাহ্ তাদের সঙ্গে আছেন, যারা পরহিয়গার এবং যারা সৎ কর্ম করে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

পূর্বাপর সম্পর্ক ঃ রসূলুল্লাহ্ (সা)-র উম্মত তাঁর বিধানাবলী বান্ডবায়িত করে রিসালতের কর্তব্য পালন করুক, এ উদ্দেশ্যেই পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে রিসালতেও নবুয়ত সমান করা হয়েছিল। আলেচ্যে আয়াতসমূহে ষয়ং রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে রিসালতের দায়িত্ব পালন ও শিষ্টাচার শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। এ ব্যাপক শিক্ষার আওতায় সমস্ত মু'মিন মুসলমান অন্তর্ভু জ রয়েছে। সংক্ষিণ্ত তফসীর নিম্নরাগ ঃ

আগনি পালনকর্তার পথের (অর্থাৎ দীন ইসলামের) পানে (লোকদেরকে) জানের কথা ও উত্তম উপদেশের মাধ্যমে দাওয়াত দিন। ('হিকমত' বলে দাওয়াতের সে পছা বোঝানো হয়েছে, যাতে সম্বোধিত ব্যক্তির অবস্থার প্রতি লক্ষ্য রেখে অন্তরে ক্রিয়াশীল হতে পারে---এমন কৌশল অবলম্বন করা হয়। উপদেশের অর্থ এই যে, শুভাকাজ্ফার প্রেরণায় উদ্দ্ধ হয়ে কথা বলতে হবে। উত্তম উপদেশের মর্ম এই যে, কথার ভাষাও ষেন নরম হয়, মর্মবিদারক ও অপমানকর না হয়। ) এবং তাদের সাথে উডম পন্থায় বিতর্ক করুন ( অর্থাৎ যদি তর্ক-বিতর্কের প্রয়োজন দেখা দেয়, তবে তাও কঠোরতা, নির্চুরতা, প্রতি-**পক্ষের প্রতি দোষারোপ এবং অন্যায়-অবিচার থেকে মুক্ত হতে হবে। বস্তুত আপনার কর্তব্য** এতটুকুই। এরপর এ খোঁজাখুঁজির পেছনে পড়বেন না যে, কে মানল এবং কে মানল না----এ কাজ আল্লাহ্ তা'আলার ) আপনার পালনকর্তা সে সম্পর্কে খুব জাত রয়েছেন যে তাঁর পথ থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়েছে এবং তিনিই সঠিক পধের অনুগামীদেরও খুব জানেন আর যদি (কোন সময় প্রতিপক্ষ শিক্ষা বিষয়ক তর্ক-বিতর্কের সীমা অতিক্রম করে কার্যত ঝগড়া এবং হাত অথবা মুখের মাধ্যমে কল্ট দিতে প্ররুত্ত হয়, তবে এক্ষেত্রে আপনার এবং আপনার অনুসারীদের জন্য প্রতিশোধ নেওয়া এবং সবর করা উভয়টি জায়েয়। অতঃপর যদি প্রথমোক্ত পথ অবলম্বন করেন, অর্থাৎ ) প্রতিশোধ নাও, তবে ততটুকুই প্রতিশোধ নেবে, যতটুকু তোমা-দের সাথে দুর্ব্যবহার করা হয়েছে ( এর বেশি কিছু করো না ) আর যদি ( শেষোক্ত পথ অবলম্বন কর, অর্থাৎ নিপীড়নের পর ) সবর কর, তবে তা ( সবর করা ) সবরকারীদের পক্ষে খুবই উত্তম। কারণ, প্রতিপক্ষ ও দর্শক সবার উপরই এর উত্তম প্রভাব প্রতিফলিত হয় এবং পরকালেও বিরাট সওয়াব পাওয়া যায়। আর ( সবর করা যদিও সবার পক্ষেই উত্তম, কিন্তু আপনার মাহাজ্যের দিক দিয়ে বিশেষভাবে আপনাকে আদেশ করা হচ্ছে যে, আগনি প্রতিশোধের পথ বেছে নেবেন না ; বরং ) আপনি সবর করুন। আপনার সবর করা আল্লাহ্ তা'আলারই বিশেষ তওফীকের বদৌলতে হয়ে থাকে ( তাই আপনি নিশ্চিন্ত থাকুন 🗉

যে, সবর করা আপনার পক্ষ কঠিন হবে না) এবং তাদের ( অর্থাৎ তাদের বিশ্বাস স্থাপন না করার কারণে অথবা মুসলমানদেরকে কণ্ট দেওয়ার) কারণে আপনি দুঃখ করবেন না, এবং তারা যেসব চক্রান্ত করে, তজ্জন্য মন ছোট করবেন না। ( তাদের বিরোধী চক্রান্ত ধারা আপনার কোন ক্ষতি হবে না। কেননা, আপনি সৎ কর্ম ও আল্লাহ্ ভীতির গুণে গুণাদ্বিত এবং) আল্লাহ্ এমন লোকদের সঙ্গে রয়েছেন ( অর্থাৎ তাদের সাহায্য করেন) যারা আল্লাহ্– ভীরু এবং সৎকর্মপরায়ণ।

#### আনুষরিক জাতব্য বিষয়

দাওয়াত ও প্রচারের মূলনীতি এবং পূর্ণাঙ্গ কার্যক্রম ঃ আলোচা আয়াতে দাওয়াত ও প্রচারের পূর্ণাঙ্গ কার্যক্রম, মূলনীতি ও শিল্টাচারের পূর্ণ বিবরণ অক্স কথায় বিধৃত হয়েছে। তফসীর কুরতুবীতে রয়েছে, হযরত হরম ইবনে হাইয়ানের যৃত্যুর সময় তাঁর আত্মীয়-ব্রজনরা অনুরোধ করল ঃ আমাদেরকে কিছু ওসীয়ত করুন। তিনি বললেন ঃ ' মানুষ সাধারণত অর্থসম্পদের ব্যাপারে ওসীয়ত করে। অর্থসম্পদ আমার কাছে নেই। কিন্তু আমি তোমাদেরকে আল্লাহ্ তা'আলার আয়াতসমূহ বিশেষত সূরা নাহলের সর্বশেষ আয়াতসমূহের ব্যাপারে ওসীয়ত করছি। এগুলোফে শক্তভাবে আঁকড়ে থাক্ষবে। উল্লিখিত আয়াতসমূহই হচ্ছে সে আয়াত।

5 - এর শাব্দিক অর্থ ডাকা, আহবান করা। পরগম্বরগণের সর্বপ্রথম কর্তব্য হচ্ছে মানবজাতিকে আল্লাহ্র দিকে আহবান করা। এরপর নবী ও রসুলের সমন্ত শিক্ষা হচ্ছে এ দাওয়াতেরই ব্যাখ্যা। কোরআন পাকে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র বিশেষ পদবী হচ্ছে আল্লাহ্র দিকে আহবানকারী হওয়া। সুরা আহ্যাবের ৪৬তম আয়াতে বলা হয়েছে ঃ এবং সূরা আহকাফের ৩১ আয়াতে

ياقو منا اجيهوا دامي الله : रका स्राप्त

তোমাদের মধ্যে একটি দল এমন থাকা উচিত, যারা মানুষকে মঙ্গলের প্রতি দাওয়াত দেবে ( অর্থাৎ ) সৎ কাজের আদেশ করবে এবং অসৎ কাজে নিষেধ করবে।

অন্য আয়াতে আছে ঃ

অধাৎ কথা-বার্তার দিক দিয়ে - وَ مَنْ أَ حُسَى قُوْ لا مَمْنَ دَ عَا إِلَى ا للهُ

সে ব্যক্তির চাইতে উত্তম কে হবে, যে আল্লাহ্র দিকে দাওয়াত দেয় ?

- د عوت الى د عوت الى الله বর্ণনায় বিষয়টিকে কোন সময় الله বর্ণনায় বিষয়টিকে কোন সময় الشر د عوت الى سبيل الله المتحمير المعن المعنية المتحمير المتحمير সবগুলোর সারমর্ম এক। কেননা, আল্লাহ্র দিকে দাওয়াত দেওয়ার দারা তাঁর দীন এবং সরল পথের দিকেই দাওয়াত দেওয়া উদ্দেশ্য হয়ে থাকে।

إلى سَبِيلُ رَبُّكَ الله عنه عنه العامة من عنه عنه عنه الله عنه الله عنه المعالي المعالي المعالي الم

উল্লেখ করা হয়েছে। অতঃপর রসূলুল্লাহ্ (সা)-র প্রতি এর সম্বন্ধ করার মধ্যে ইঙ্গিত রয়েছে মে, দাওয়াতের কাজটি লালন ও পালনের সাথে সম্পর্ক রাখে। আল্লাহ্ তা'আলা যেমন তাঁকে পালন করেছেন, তেমনি তাঁরও প্রতিপালনের ডঙ্গিতে দাওয়াত দেওয়া উচিত। এতে প্রতিপক্ষের অবস্থার প্রতি লক্ষ্য রেখে এমন পত্থা অবলম্বন করতে হবে যাতে, তার উপর বোঝা না চাপে এবং অধিকতর ক্রিয়াশীল হয়। স্বয়ং দাওয়াত শব্দটিও এই কর্ম প্রকাশ করে। কেননা, পন্নগন্ধরের দায়িত্ব শুধু বিধি-বিধান পৌঁছিয়ে দেওয়া ও শুনিয়ে দেওয়াই নয়; বরং লোকদেরকে তা পালন করার দাওয়াত দেওয়াও বটে। কলা বাহল্যা যে ব্যক্তি কাউকে দাওয়াত দেয়, সে তাকে এমন সম্বোধন করে না, যাতে তার মনে বিরক্তি ও হ্বণা জন্মে অথবা তার সাথে ঠাটা-বিদ্রুপ ও তামাশা করে না।

এশ্বলে ফোন কোন তফসীরবিদ হিকমতের অর্থ কোরআন, কেউ কেউ কোরআন ও সুমাহ্ এবং কেউ কেউ অকাট্য যুক্তি-প্রমাণ স্থির করেছেন। রহল মা'আনী বাহ্রে মুহীতের বরাত দিয়ে হিকমতের তফসীর নিম্নেরাপ করেছেন । এছে মা'আনী বাহ্রে মুহীতের বরাত দিয়ে হিকমতের তফসীর নিম্নেরাপ করেছেন । এছে **এ বির্টি বির্টির বির্টির বরাত দিয়ে হিকমতের তফসীর নিম্নেরাপ করেছেন । এছি বির্টির এরা হিক্ বির্টির আন হির্মা মানুষের মনে আসন করে নেয়। এ তফসীরের মধ্যে সব উক্তি সন্নিবেশিত হয়ে যা মানুষের মনে আসন করে নেয়। এ তফসীরের মধ্যে সব উক্তি সন্নিবেশিত হয়ে যায়। রাহল বয়ানের গ্রন্থকারও প্রায় এই অর্থটিই এরাপ ভাষায় বর্ণনা করেছেন : "হিকমত বলে সে অন্তর্দু চিটকে বোঝানো হয়েছে, যার সাহায্যে মানুষ অবস্থার তাগিদ জেনে নিয়ে তদনুযায়ী কথা বলে। এমন সময় ও সুযোগ খুঁজে নেয় যে, প্রতিপক্ষের উপর বোঝা হয় না। নদ্রতার হলে নদ্রতা এবং কঠোরতার হলে কঠোরতা অবলম্বন করে। যেখানে মনে করে যে, স্পল্টডাবে বললে প্রতিপক্ষ লজ্জিত হবে সেখানে ইলিতে কথা বলে কিংবা এমন ভলি অবলম্বন করে, যদ্দরলন প্রতিপক্ষ লজ্জার সম্মুখীন হয় না এবং তার মনে একঙাঁয়েযিতাবও হলিট হয় না।"** 

ষ্টি وعلم الموعظة الموعظة موعظة علم موعظة الموعظة علم

কথা এমনভাবে বলা, যাতে প্রতিপক্ষের মন তা কবূল করার জন্য নরম হয়ে যায়। উদাহরণত তার কাছে কবূল করার সওয়াব ও উপকারিতা এবং কবূল না করার শাস্তি ও অপকারিতা বর্ণনা করা----(কামুস, মুফরাদাতে-রাগিব ) لا العربية المعنى المعنى المعنى المعنى معنى من المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى المعنى ا নিশ্চিস্ত হয়ে যায়, সন্দেহ দূর হয়ে যায় এবং অনুডব ক্ষরে যে, এতে আগনার কোন স্বার্থ নেই--প্তধু তার ওডেচ্ছার খাতিরে বলছেন।

ৰ্ষটিক শব্দ দ্বারা গুডেচ্ছামূলক কথা কার্যকরী ডঙ্গিতে বলার বিষয়টি ফুটে উঠে-ছিল। কিন্তু গুডেচ্ছামূলক কথা মাঝে মাঝে মর্মবিদারক ডঙ্গিতে কিংবা এমনডাবে বলা হয় যে, প্রতিপক্ষ অপমানবোধ করে।----( রহুল মা'আনী )

এ পছা পরিত্যাগ করার জন্য 🗳 শব্দটি সংযুক্ত করা হয়েছে ।

ا و بالله عليه مجارات الله عليه بالله جادل ...وَجَاد لَهُمُ بِاللَّتَى هَى اَحْسَنَ بِالْلَهُ هِيَ اَحْسَنُ محاد له معاد الله معان و معاد الله معان الله معاد الله عنه معاد الله عنه معاد الله عنه

-এর অর্থ এই যে, যদি দাওয়াতের কাজে কোথাও তর্ক-বিতর্কের প্রয়োজন দেখা দেয়, তবে তর্ক-বিতর্কও উত্তম পন্থায় হওয়া দরকার। রহল মা'আনীতে বলা হয়েছে, উত্তম পন্থার মানে এই যে, কথা-বার্তায় নয়তা ও কমনীয়তা অবলম্বন করতে হবে। এমন যুজ্জি-প্রমাণ পেশ করতে হবে, যা প্রতিপক্ষ বুঝতে সক্ষম হয়। বহুল প্রচলিত প্রসিদ্ধ ও সুবিদিত বাক্যা-বলীর মাধ্যমে প্রমাণ দিতে হবে, যাতে প্রতিপক্ষের সন্দেহ বিদ্রিত হয় এবং সে হঠফারিতার পথ অবলম্বন না করে। কোরআন পাক্রে অন্যান্য আয়াত সাক্ষ্য দেয় যে, 'উত্তম পন্থায় তর্ক-বিতক' ওধু মুসলমানদের সাথেই বিশেষভাবে সম্পর্কযুক্ত নয়; বরং আহ্লে কিতাব সম্পর্কে বিশেষভাবে কোরআন বলে যে,

जा आ बारा و لَوْ ا أَهْلَ ا لَكِتَا بِ ا لاَّ بِا لَّتِّي هِي ا حَسَن

হষরত মূসা ও হারান (আ)-কে دَوْ لَا لَيْ تَوْ لَا لَيْنَا কির্দেশ নিয়ে আরও বলা হয়েছে যে, ফিরাউনের মত অবাধ্য কাফিরের সাথেও নয় আচরণ করা উচিত।

দাওয়াতের মূলনীতি ও শিল্টাচার ঃ আল্লোচ্য আয়াতে দাওয়াতের জন্য তিনটি বিষয় উল্লেখ করা হয়েছে---এক. হিকমত। দুই. সদুপদেশ এবং তিন. উন্তম পন্থায় তর্ক-বিতর্ক। কোন কোন তফসীরকারক বলেন ঃ এ তিনটি বিষয় তিন প্রকার প্রতিপক্ষের জন্য বণিত হয়েছে। হিকমতের মাধ্যমে দাওয়াত জানী ও সুধীজনের জন্য, উপদেশের মাধ্যমে দাওয়াত জনসাধারণের জন্য এবং বিতর্কের মাধ্যমে দাওয়াত তাদের জন্য যাদের অন্তরে সন্দেহ ও দ্বিধা রয়েছে অথবা যারা হঠকারিতা ও একগুঁয়েমির কারণে কথা মেনে নিতে সম্মত হয় না।

হাকীমুল-উম্মত হযরত থানঙী (র) বয়ানুল কেরেআনে বলেন ঃ এ তিনটি বিষয় পৃথক পৃথক তিন প্রকার প্রতিপক্ষের জন্য হওয়া আয়াতের বর্ণনা পদ্ধতির দিক দিয়ে অযৌজিক্ষ মনে হয় । বাহ্যিক অর্থ এই যে, দাওয়াতের এই সুষ্ঠু পছাগুলো প্রত্যেকের জন্যই বাৰহার্য। কেননা, দাওয়াতে সর্বপ্রথম হিকমতের মাধ্যমে প্রতিপক্ষের অবস্থা যাচাই করে তদনু-যায়ী শব্দ চয়ন করতে হবে। এরপর এসব বাক্যে গুডেচ্ছা ও সহানুভূতির মনোডাব নিয়ে এমন যুক্তি-প্রমাণ পেশ করতে হবে, যা দারা প্রতিপক্ষ নিশ্চিত হতে পারে। বর্ণনা-ডঙ্গি ও কথাবার্তা সহানুভূতিপূর্ণ ও নরম রাখতে হবে, যাতে প্রতিপক্ষ নিশ্চিতরাপে বিশ্বাস করে যে, সে যা ফিছু বলছে, আমারই উপকারার্থে এবং হিতাকাঙ্ক্ষাবশত বলছে----আমাকে শরমিদ্ধা করা অথবা আমার মর্যাদাকে আহত করা তার লক্ষ্য নয়।

অবশ্য রহল মা'আনীর গ্রন্থকার এ ছলে একটি সূল্ম তথ্ব বর্ণনা ব্যরে বলেছেন যে, আয়াতের বর্ণনা পদ্ধতি থেকে জানা যায় আসলে দু'টি বিষয়ই দাওয়াতর মূলনীতি---হিক্সমত ও উপদেশ। তৃতীয় বিষয় বিতর্ক মূলনীতির অন্তর্ভু জ নয়। তবে দওেয়াতের পথে কোন কোন সময় এরও প্রয়োজন দেখা দেয়।

এ ব্যাপারে উপরোজ গ্রন্থকারের যুজি এই যে, যদি তিনটি বিষয়ই মূলনীতি হত. তবে ছানের তাগিদ অনুসারে তিনটি বিষয়কেই عطن হত عطن ال الا عسن হত بالعصنة و الموعظ التصنة و الجل الل الا عسن গাক হিকমত ও উপদেশকে الحدة و الحدة و الحداث و الجل الل الا عسن গাক হিকমত ও উপদেশকে الحداث ( و الموعظ التصنة و الجل الل الا عسن গাক হিকমত ও উপদেশকে الحدث التصنة و الحدث و الحداث গাক হিকমত ও উপদেশকে الحدث و الحدث و الحدث و الحدث و العد الل الا من التحدث و الموعة التصنة و الحدث و الحدث و العد الل الا بالة عن المعن و الحدث و الموعة و الحدث و الحدث و الحدث و الحدث الت الت المعن الحدث و المعن و الحدث و الحدث و الحدث و الحدث و الحدث أو معن الله المعن و المعن و المعن و الحدث و الحدث و الحدث الت الت المعن و المعن و المعن و المعن و الحدث و الحدث و الحدث و المعن و المعن و المعن و المعن و المعن و المعن الت الت المعن و المعن الت الت المعن و المعن الت المعن و معن و المعن و

মোটকথা, দাওয়াতের মূলনীতি দু'টি—-হিকমত ও উপদেশ। এগুলো থেকে কোন দাওয়াত খালি থাকা উচিত নয়, আলিম ও বিশেষ শ্রেণীয় লোকদেরকে দাওয়াত দেওয়া হোক কিংবা সর্বসাধারণকে দাওয়াত দেওয়া হোক। তবে দাওয়াতের কাজে মাঝে মাঝে এমন লোকদেরও সম্মুখীন হতে হয়, যারা সন্দেহ ও দ্বিধাদ্বণ্দে জড়িত থাকে এবং দাও-য়াতদানকারীর সাথে তর্ক-বিতর্ক করতে উদ্যত হয়। এমতাবস্থায় তর্ক-বিতর্ক ক্ষরার

শিক্ষা দান করা হয়েছে। কিন্তু সাথে সাথে

بالتي هي إ هس

এর শর্ত

জুড়ে দিয়ে বলা হয়েছে যে, যে তর্ক-বিতর্ক এ শর্তের সাথে সম্পর্কষুক্ত নয়, শরীয়তে তার কোন মর্যাদা নেই ।

দাওয়াতের পরগন্ধরসুলভ শিষ্টাচার ঃ দাওয়াত প্রকৃতপক্ষে পয়গন্ধরগণের দায়িত্ব। আলিমরা যেহেতু তাঁদের স্থলাডিয়িন্ডা, তাই তাঁরা এ পদমর্যাদা ব্যবহার করেন। অতএব দাওয়াতের আদব ও রীতিনীতি তাদের ফাছ থেকেই শিক্ষা ফরা অপরিহার্য। যে দাওয়াত তাঁদের কর্মপদ্ধতি থেকে বিচ্যুত হয়ে পড়ে, সেটি দাওয়াতের পরিবর্তে 'আদাওয়াত' (শলু তা) এবং কলহ-বিবাদের কারণ হয়ে যায়। পয়গন্ধরসুলভ দাওয়াতের মূলনীতি সম্পর্কে কোরআন পাকে হ্যরত মূসা ও হারন د د د د د سوسه مستفقی ال (ک قولا لیرڈ) اسلامی یکٹ کر نقو لا (ک قولا لیرڈ) اسلام یکٹ کر

া ১০০০ ----অর্থাৎ ফিরাউনের সাথে নম্র কথা বল; সন্তবত সে বুঝে নেবে কিংবা ভীত হবে। প্রত্যেক দাওয়াতদাতার সম্পুখে সর্বক্ষণ এ নীতিটি থাকা জরুরী। ফিরা-উনের মত পাষণ্ড কাফির সম্পর্কে আক্সাহ্ জানতেন যে, তার মৃত্যুও কুরুর অবস্থাতেই হবে, তবুও তার নিক্ষট যখন দাওয়াতদাতা প্রেরণ করলেন, তখন নম্র কথা বলার নির্দেশ দিয়েই প্রেরণ করলেন। আজ আমরা যাদেরকে দাওয়াত দেই, তারা ফিরাউনের চাইতে অধিক পথস্রচ্ট নয় এবং আমাদের মধ্যে কেউ মৃসা ও হারন (আ)-এর সমতুল্য হিদা-য়তকারী ও দাওয়াতদাতা নয়। অতএব প্রতিপক্ষকে কটু কথা বলা, বিদ্র-পাত্মক ধ্বনি দেওয়া এবং অপমান করার যে অধিকার আল্লাহ্ তা'আলা স্বীয় পয়গম্বরগণকে দিলেন না, সে অধিকার আমরা কোথা থেকে পেলাম ?

কোরআন পাক পয়গন্বরগণের দাওয়াত ও প্রচার এবং কাফিরদের বিতর্কে পরিপূর্ণ। এতে কোথাও দেখা যায় না যে, আল্লাহ্র কোন রসুল সত্যের বিরুদ্ধে ভর্ৎ সনাকারীদের জওয়াবে কোন কটু কথা বলেছেন। এর কয়েকটি দৃষ্টান্ত লক্ষ্য করুন ঃ

সূরা আ'রাফের সম্তম রুকৃতে ৫৯ থেকে ৬৭ আয়াত পর্যন্ত দু'জন পয়গ্যস্ক হযরত নৃহ ও হযরত হদ (আ)-এর সাথে তাঁদের সম্প্রদায়ের তর্ক-বিতর্ক এবং ওরুতর অভিযোগের জওয়াবে তারা কি বলেছিলেন, তা লক্ষ্য করার মত !

হযরত নূহ (আ) ছিলেন আল্লাহ্ তা'আলার এ কজন দৃঢ়চেতা পয়গন্বর। সুদীর্ষ সময়ব্যাপী তাঁর প্রচারকার্ষ পরিচালনার কথা সুবিদিত। তিনি সাড়ে নয়শ বছর পর্যন্ত ল্বজাতির মধ্যে আল্লাহ্র দীনের কথা প্রচার, তাদের সংক্ষার ও পথ প্রদর্শনে ব্যাগৃত থাকেন। কিন্ত এই হতভাগা জাতির মধ্য থেকে ওণাওণ্তি করেকজন হাড়া কেউ তাঁর কথার প্রতি কর্ণগাত করেনি। আন্যের কথা দুরে থাক, ত্বয়ং তাঁর এক পুর ও ল্রী কাফির-দের দলে ভীড়ে যায়। তাঁর ছলে আজকের কোন দাওয়াত ও সংশোধনের দাবীদার থাকলে অনুমান করুন, এ সম্প্রদায়ের সাথে তাঁর কথা বলার ভলি কিরাপ হত। আরও দেখুন, তাঁর পক্ষ থেকে চূড়ান্ত ওডেল্ছা ও হিতাকা জ্বাম্বর্ক দাওয়াতের জওয়াবে সম্প্রদায়ের লোকেরা কি বলল।

এদিক থেকে আল্লাহ্র পরগন্বর অবাধ্য জাতির পথরস্টতা ও দুর্জর্মের রহস্য উন্মোচন করার পরিবর্তে জওয়াবে কি বলেন দেখুন ঃ

रर जामाज़ يا قُوم لَيْسَ بِي عَلَالَةً وَ لَكَنِّي رَحُولُ مِّن رَبٍّ إلْعَا لَهِ بِي

রাতি ! আমার মধ্যে কোন পথরুল্টতা নেই ৷ আমি তো বিশ্ব পালনকর্তার তরফ থেকে প্রেরিত রস্ল ও দূত ৷ (তোমাদের উপকারের জন্যই আমার সকল প্রচেল্টা ৷)

তাঁর পরবর্তী আঞ্জাহ্র দিতীয় রসূল হযরত হদ (আ)-কে তাঁর সম্প্রদায় মু'জিযা দেখা সত্ত্বেও হঠকারিতা করে বললঃ আপনি নিজ দাবীর পক্ষে ফোন প্রমাণ পেশ করেন নি। আমরা আপনার কথায় আমাদের উপাস্য দেবমূতিঙলোকে পরিত্যাগ করতে পারি না। আমাদের বক্তব্য হচ্ছে যে, আপনি আমাদের উপাস্যদের প্রতি যে ধৃষ্টতা প্রদর্শন করেছেন, তার কারণে আপনার মস্তিষ্ঠ বিরুতি ঘটেছে।

হ্যরত হদ (আ) এসব কথা গুনে জওয়াব দিলেন ঃ

আললাহ্কে সাক্ষী করছি এবং তোমরাও সাক্ষী থাক, আমি এসব মৃতি থেকে মুক্ত ও বিমুখ, যেগুলোকে তোমরা আমার আললাহ্র অংশীদার সাব্যস্ত করেছ।—-(সুরা হদ)

সূরা আ'রাফে আছে যে, তাঁর সম্প্রদায় তাঁকে বলল ঃ

णामता उला ..... إِنَّا لَنُوا بَ فِي حَفًا هَمْ وَّ إِنَّا لَنُظُلُّكَ مِنَ إِ لَكَا ذِ بِيْنَ

আপনাকে নির্বোধ মনে করি এবং আমাদের ধারণা এই মে, আপনি একজন মিথ্যাবাদী। স্বজাতির এ ধরনের পীড়াদায়ক সম্বোধনের জওয়াবে আল্লাহ্র রসূল (সা) না তাদের প্রতি কোন বিদ্রুপবাক্য উচ্চারণ করেন এবং না তাদের বিপথগামিতা, মিথ্যা ও আল্লাহ্র বিরুদ্ধে মিথ্যা ভাষণের কোন কথা বলেন; গুধু এতটুকু জওয়াব দেন যে, আল্লাহ্র বিরুদ্ধে মিথ্যা ভাষণের কোন কথা বলেন; গুধু এতটুকু জওয়াব দেন যে, এই مَنْ وَعُوْمَ لَوُسَ بِي سَعًا هَمَّ وَلَكَتَى رَعُولُ مَن رَبُولُ مَن رَبُولُ مَن رَبُولُ مَن رَبُولُ مَن رَ সম্পুদায়, আমার মধ্যে কোন নির্জিতা নেই। আমিতো রাক্র 'আলামীনের তরফ থেকে প্রেয়িত একজন রস্ল।

হযরত শোয়াইব (আ) পরগন্বরগণের চিরাচরিত রীতি অনুযায়ী স্বজাতিকে আল্লাহ্র দিকে দাওয়াত দেন এবং ওজন ও মাপে কম দেওয়ার যে একটি বড় দোষ তাদের মধ্যে ছিল, তা থেকে বিরত হওয়ার উপদেশ দেন। জওয়াবে তাঁর সম্প্রদায় ঠাট্টা-বিদ্রুপ করে এবং তাঁকে অপমানকর সম্বোধন করে বলে ঃ

ياً شَعَيْبَ } صَلَّو تَكَ تَسَا مُوكَ } مَنْ تَنْكُرُ يَ مَا يَعَدُدُ إِنَّا مُنَا } وَ أَنَ شَعْلَ فِي أَمُوَ إِلَيَّا مَا نَهَا مُ إِنَّكَ لَا تَنْتَ إِلْتَعَلِيمِ الرَّبِ شِيْدُ هِ

হে শোয়াইব, আপনার নামায কি আপনাকে আদেশ দেয় যে, আমরা বাপদাদার উপাস্যদেরকে পরিত্যাগ করি এবং আমরা যেসব ধনসম্পদের মালিক, সেগুলোতে নিজে-দের ইচ্ছামত যা খুশী, তানা করি? বান্তবিকই আপনি বড় জানী ও ধামিক ! সূরা নাহ্ল

প্রথমে তো তারা এরাপ ডৎঁসনা করল যে, আপনার নামাষই আপনাকে নির্দ্ধিতা শিক্ষা দয়। দ্বিতীয় এই যে, ধনসম্পদ আমাদের। এগুলোর লেন-দেন এবং রুয়-বিরুয়ের ব্যাপারে আপনার অথবা আল্লাহ্র তরফ থেকে হস্তক্ষেপ করার অধিকার জন্মায় কিডাবে ? বরং এগুলো যদৃচ্ছা ব্যবহার করার অধিকার তো আমাদেরই। তৃতীয় বাক্যে ব্যঙ্গ-বিদুপ করে বলা হয়েছে যে, আপনি বড়ই বুদ্ধিমান, বড়ই ধামিক।

জানা গেল যে, ধর্মবিবর্জিত অর্থনীতির পূজারি কেবলমার আমাদের এ ঝুগেই জন্মগ্রহণ করেনি, তাদেরও কিছু সংখ্যক পূর্ববতী মনীষী রয়েছে, যাদের মতবাদ তাই ছিল, যা আজকের কতিপয় নামধারী মুসলমান বলছে। তাদের বস্তবা এই যে, আমরা মুসলমান। ইসলাম আমাদের ধর্ম, কিন্তু অর্থনীতিতে আমরা সমকালীন বিজ্ঞানসম্মত পন্থা মুগলমান। ইসলাম আমাদের ধর্ম, কিন্তু অর্থনীতিতে আমরা সমকালীন বিজ্ঞানসম্মত পন্থা মুগলমান। ইসলাম আমাদের ধর্ম, কিন্তু অর্থনীতিতে আমরা সমকালীন বিজ্ঞানসম্মত পন্থা মুগলমান। ইসলাম আমাদের ধর্ম, কিন্তু অর্থনীতিতে আমরা সমকালীন বিজ্ঞানসম্মত পন্থা মুগলমান। ইসলাম আমাদের ধর্ম, কিন্তু অর্থনীতিতে আমরা সমকালীন বিজ্ঞানসম্মত পন্থা মুগলমান। ইসলাম আমাদের ধর্ম, কিন্তু অর্থনীতিতে আমরা সমকালীন বিজ্ঞানসম্মত পন্থা মুগলিম কওমের ঠাট্টা-বিদুগ ও পৌড়াদায়ক বাক্যবাণের জেওয়াবে আল্লাহ্র রসূল কি বলেন, দেখুন ঃ

ةًا لَ يَا تَوْمِ أَرَآ يَتَمَ أَن كَلْمَعَ عَلَى بَيْدَةً مَن رَبّي وَرَزَتَنَى مَلَّهُ رِزْقًا حَسَنًا وَمَا أَرِيدَ أَن أَخَا لَغَكَمَ إِلَى مَا أَنْهَا كَمْ عَلَمَ إِن أَرِيدِ إِلَّا إِلَا صَلَاحَ مَا إِسْتَطَعْتُ وَمَا تَوْنَيْقَى إِلَا بِاللَّهُ عَلَيْهِ تَوَكَّلْتَ وَإِلَيْهِ وَمَوَ

হে আমার সম্প্রদায়, আচ্ছা বল তো যদি আমি পালনকর্তার পক্ষ থেকে প্রমাণের উপর কায়েম থাকি। তিনি আমাকে নিজের পক্ষ থেকে উত্তম ধন অর্থাৎ নবুয়ত দান করে থাকেন। এমতাবন্থায় আমি কিরপে তা প্রচার করব না এবং আমি নিজেও তো তোমাদেরকে যাবলি,তারবিরুদ্ধে কাজ করি না। আমি শুধু সংশোধন চাই যতটুকু আমার সাধ্যে রয়েছে। সংশোধন ও কর্মের যে তওফীক আমার হয়, তা একমাত্র আরাহ্র সাহায্যে। আমি তাঁর উপরই ডরসা করি এবং সব ব্যাপায়ে তাঁর দিকেই প্রত্যাবর্তন করি।

হযরত মূসা (আ)-কে ফিরাউনের কাছে প্রেরণ করার সময় আল্লাহ্র পক্ষ থেকে নয় কথা বলার যে নির্দেশ দেওয়া হয়েছিল, তা পুরোপুরি পালিত হওয়া সম্বেও মূসা (আ)-র সাথে ফিরাউনের সম্বোধন ছিল এরাপ ঃ

تًا لَ إَكَمْ نُوَبَّكَ فَيُّنَا وَلَيْدَا وَلَيْدَا وَلَيَتُنَّ فَيْنَا مِنْ عَمَرِك سِنِين و فعلت نَعْلَنَكُ الَّتِيْ نَعَلَنَكَ وَإَنْتَ مِنَ الْكَا فِرِيْنَ - ফিরাউন বলল : আমরা কি শৈশবে তোমাকে লালন-পালন করিনি ? তুমি বছরের পর বছর আমাদের মধ্যে অবস্থান করেছ এবং তুমি এমন কাণ্ড করেছিলে, বা করছিলে। ( অধাৎ কিবতীকে হত্যা করেছিলে ) তুমি বড় অরুতন্ত !

এতে মূসা (আ)-র কাছে এ অনুগ্রহও প্রকাশ করেছে যে, আমরা শৈশবে তোমাকে লালন-পানন করেছি। বড় হয়ে যাওয়ার পরও বেশ অনেক দিন তুমি আমাদের কাছে অবস্থান করেছ। মূসা (আ)-র হাতে জনৈক কিবতী অনিচ্ছাকৃতভাবে নিহত হয়েছিল। ফিরাউন সে ঘটনার কথা উল্লেখ করে খীয় অসম্ভলিট প্রকাশ করে এ কথাও বলেছে যে, তুমি কাফিরদের অস্তর্ভু জ হয়ে গেছ।

এখানে কাফিরদের অন্তর্ভু ক্ত হওয়ার আডিধানিক অর্থ অকৃতভও হতে পারে। উদ্দেশ্য এই যে, আমরা তো তোমার প্রতি অনেক অনুগ্রহ করেছি, কিন্তু তুমি আমাদের এক ব্যক্তিকে হত্যা করেছ। এটা অকৃতভতা। ফিরাউনের বক্তব্য পারিডাষিক অর্থেও হতে পারে। কেননা, ফিরাউন স্বয়ং খোদায়ী দাবী ক্ষরত। সুতরাং যে ব্যক্তি তার খোদায়ী অস্বীকার ক্ষরত, তার দৃশ্টিতে সে ব্যক্তি তো কাফিরই হয়ে যেতো।

এখন এছলে হযরত মূসা (আ)-র জওয়াব গুনুন, যা পয়গম্বরসুরভ নীতি-নিয়ম এবং চরিরের একটি উজ্জুর দৃশ্টান্ত। এতে সর্বপ্রথম তিনি নিজের রুটি ও দুর্বলতা স্বীক্লার করে নেন; অর্থাৎ এক সময় তিনি জনৈক ইসরাঈলী ব্যক্তিকে হত্যাস্ন উদ্দেশ্যে আরুমণরত জনৈক কিবতীকে দূরে সরিয়ে দেওয়ার জন্য তাকে একটি ঘুযি মেরেছিলেন। ফলে তার প্রাণ-বায়ু বের হয়ে যায়। এ হত্যাকাণ্ড যদিও মূসার ইচ্ছারুত ছিল না, কিন্ত এর পক্ষে কোন ধর্মীয় তাগিদও ছিল না। মূসা (আ)-র শরীয়তের আইনেও কিবতী হত্যাযোগ্য ছিল না।

এরপর আমি ভীত হয়ে তোমাদের কাছ থেকে পালিয়ে গেলাম। অতঃপর আমার পালনক্ষর্তা আমাকে বুদ্ধিমত্তা দান করলেন এবং আমাকে পয়গম্বরগণের অন্তর্ভুক্ত করে দিলেন ।----( সূরা শু'আরা )

অতঃপর ফিরাউনের অনুগ্রহ প্রকাশের উডরে বললেন যে, তোমার অনুগ্রহের কথা প্রকাশ ফরা যথার্থ নয়। কেননা, আমার লালন-পালনের ব্যাপারটি তোমারই জুলুম ও উৎপীড়নের ফলল্রুতি ছিল। তুমি ইসরাঈল বংশের ছেলে-সভানদেরকে হত্যার আদেশ জারি করে রেখেছিলে। তাই আমার জননী বাধ্য হয়ে আমাকে নদীতে নিক্ষেপ করেন

822

وَ تَلْكِ نُعَمَةً نُمِنَّهَا عَلَى أَنْ এবং তোমার গৃহে পৌঁছার ঘটনা ঘটে। বলেছেন : مبد ت بني اسرا كبدل - ( আমাকে লালন-পালন করার ) যে নিয়ামতের ঋণভার তুমি আমার উপর রাখছ, তার কারণ এই যে তুমি ইসরাঈল বংশীয়দেরকে দাসত্বের নিগড়ে আবদ্ধ করে রেখেছিলে। و ما رب العلمين जर्थार विश्वशालक এরপর ফিরাউন যখন প্রশ্ন করল : কে এবং কি ? তথন তিনি উত্তরে বললেন ঃ তিনি আসমান, যমীন ও এতদুডয়ের মধ্যস্থিত সবকিছুর পাননকর্তা। এতে ফিরাউন বিদ্রুপের স্বরে উপস্থিত লোকদেরকে বলল ঃ مده مرور ب إبائكم الأولين (ما) वलालन: و بكم و رب إبائكم الأولين অর্থাৎ তোহ্মাদের এবং তোমাদের বাপদাদাদেরও তিনিই পালনকর্তা রব। किन्नाउन वित्राङ इस वलत : المجلون किन्नाउन वित्राङ इस वलत : ان رسو لكم الذي ارسل المعكم لمجلون অর্থাৎ এই ব্যক্তি যে তেমোদের প্রতি আল্লাহ্র স্নসূল হওয়ার দাবী করছে, সে বন্ধ পাগল। পাগল উপাধি দেওয়া সত্বেও প্রতিপক্ষের পাগলামি এবং নিজের বুদ্ধিমন্তা প্রমাণ **করার পরিবর্তে মূসা (আ) সেদিকে জ্রাক্ষপও করেন নি** ; বরং আল্লাহ্ রাব্বুল 'আলামীনের رب المُشرق والمغرب وما अव्यान करत यललन : رب المُشرق والمغرب وما কিছুর পালনকর্তা, যদি তোমরা বুঝ !---( সূরা ও'আরা )

সুরা ও'আরার তিন রুকৃতে পরিব্যাপ্ত এটি হচ্ছে হযরত মুসা (আ) ও ফিরাউনের মধ্যকার ফিরাউনের দরবারে অনুষ্ঠিত একটি দীর্ঘ কথোপকথন। আল্লাহ্র প্রিয় রসুল মুসা (আ)-র এই কথোপকথনটি গুরু থেকে শেষ পর্যন্ত দেখুন; এতে না কোন ডাবা-বেগের বহিঃপ্রকাশ ঘটেছে, না নটু কথার জওয়াব আছে এবং না তার কটু কথার জওয়াবে কোন কটুকথা বলা হয়েছে; বরং আগা-গোড়া আল্লাহ্ তা'আলার গুণাবলী ঐ প্রচার কাজ ব্যান্ত হয়েছে।

এ হচ্ছে একওঁয়ে ও হঠক।রী সম্প্রদায়ের সাথে পয়গন্বরগণের তর্ক-বিতর্কের সংক্ষিণ্ত নমুনা এবং এ হচ্ছে ফোরআন বর্ণিত উত্তম পছায় তর্ক-বিতর্কের বাস্তব ব্যাখ্যা।

তর্ক-বিতর্ক ছাড়া দাওয়াত ও প্রচারের কাজে পয়গম্বর্গণ প্রত্যেক ব্যক্তি ও স্থানোগ– যোগী কথা বন্ধার ব্যাপারে যে সব বিজজনোচিত নীতি, ডঙ্গি, হিকমত ও উপযোগিতার প্রতি লক্ষ্য রেখেছেন এবং দাওয়াতক্ষে জনপ্রিয়, কার্যকরী ও স্থায়ী করার জন্য যেস্য কর্ম-পন্থা গ্রহণ করেছেন, সেঙলোই আসলে দাওয়াতের প্রাণ। এর বিন্তারিত বিবরণ রস্লুলাহ্ (সা)-র সমগ্র শিক্ষার মধ্যে ছড়িয়ে রয়েছে। নযুনা হিসাবে কয়েকটি বিষয় দেখুন।

রসূলুরাহ্ (সা) দাওয়াত, প্রচার ও ওয়াজ-নসীহতে শ্রোতাদের উপর যাতে বোঝা না চাপে, সেদিকে খুব খেয়াল রাখতেন। সাহাবায়ে কিরাম ছিলেন তাঁর আশিক। তাঁরা তাঁর কথা-বার্তা তনে বির্ত্তিবোধ করবেন এরাপ সন্তাবনা ছিল না, কিন্তু তাঁদের বেলায়ও তাঁর অড্যাস ছিল এই যে, প্রত্যহ ওয়াজ-নসীহত করতেন না---সপ্তাহের কোন কোন দিন করতেন, যাতে শ্রোতাদের কাজ-কারবারে বিশ্ব স্থপিট না হয় এবং তাদের মনের উপর ধোঝা না চাপে।

সহীহ্ বুখারীতে হযরত আবদুরাহ্ ইব্নে মসউদ বর্ণনা করেন, রসূনুরাহ্ (সা) সণ্টাহের কোন কোন দিনই ওয়াজ করতেন, যাতে আমরা বিরজ না হয়ে পড়ি। তিনি অন্যদেরকেও এ নির্দেশ দিয়ে রেখেছিলেন।

হ্যরত আনাসের রেওয়ায়েতে রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ؛ أو لا تُعسرو أو لا تُغرو أو لا تُغوروا بشرو أو لا تُغوروا و لا تُغوروا و المُعامين المعامين المعامين المعامين المعامين المعامين المعامين المعامين المعا সুসংবাদ শোনাও, নিরাশ কিংবা পালিয়ে যেতে বাধ্য করো না।

হয়রত আবদুরাহ্ ইব্নে আব্বাস (রা) বলেন গ তোমাদের রক্ষানী দার্শনিক আলিম ও ফকীহ্ হওয়া উচিত। সহীহ্ বুখারীতে এ উক্তি উদ্ধৃত করে 'রক্ষানী' শব্দের তফসীর করা হয়েছে যে, যে ব্যক্তি দাওয়াত প্রচার ও শিক্ষাদানে লালন-পালনের নীতি অনুযায়ী প্রথমে সহজ সহজ বিষয় বর্ণনা করে, অতঃপর লোক্ষেরা এসব বিষয়ে অড্যস্ত হয়ে গেলে অন্যান্য কঠিন বিষয় বর্ণনা করে, তাকে 'আলিমে-রাক্ষানী' বলা হয়। আজকাল ওয়াজ ও প্রচারের প্রভাব খুব কম প্রতিফলিত হয়। এর বড় কারণ এই যে, সাধারণত এ কাজে যারা রতী, তারা এসব নীতি-রীতির প্রতি বড় একটা লক্ষ্য রাথে না। সুদীর্ঘ বজুতা সময়ে-অসময়ে উপদেশ, প্রতিপক্ষের অবস্থা জানা ব্যতিরেকেই তাকে কোন কাজ করতে বাধ্য করা তাদের অড্যাসে পরিণত হয়ে গেছে।

রসূলুরাহ্ (সা) দাওয়াত ও সংশোধনের কাজে এ দিকটির প্রতিও সমহ লক্ষ্য রাখতেন মে, প্রতিপক্ষ যেন লজ্জিত ও অপমানিত না হয়। এ জনাই যখন কোন ব্যক্তিকে কোন ভুল মন্দ কাজে লিগ্ত দেখতেন, তখন তাকে সরাসরি সম্বোধন করার পরিবর্তে উপস্থিত সবাইকে লক্ষ্য করে বলতেন ঃ يَكُو مَ يَكُو مَ يَكُو مَ كُوْ مَ مِنْكَلُو مَ كُوْ مَ تَكَافَرُ مَ مَعْلُو مَ كُوْ مُ مُ

এই ব্যাপক সম্বোধনে যাকে শোনানো আসল লক্ষ্য হত, সে-ও ওনে নিত এবং মনে মনে লজ্জিত হয়ে সংশ্লিষ্ট কাজটি পরিত্যাগ করতে যত্রবান হতো।

প্রতিপক্ষকে লজ্জা থেকে বাঁচানোই ছিল পয়গন্বরগণের সাধারণ অন্ড্যাস। এ কারণেই তাঁরা মাঝে মাঝে প্রতিপক্ষের কাজকে নিজের কাজ বলে প্রকাশ করে সংশোধনের চেল্টা করতেন। সূরা ইয়াসীনে বলা হয়েছে ঃ ي لا أ عبد إلَّه ي فطَر ني أُنَّ عبد الَّذِي فطَر ني لا أ عبد الَّذِي فطَر ني

স্টিকের্তার ইবাদত করব না ? বলা বাহল্য, রস্লের এ দূতটি সদাসর্বদাই ইবাদতে মশওল থাকতেন । তবে যে প্রতিপক্ষ ইবাদতে মশঙল ছিল না, তাকে শোনানোই উদ্দেশ্য ছিল । কিন্তু তিনি কাজটিকে নিজের কাজ বলে জাহির করেছেন ।

দাওয়াতের অর্থ অপরকে নিজের কাছে ডাকা---তথু তার দোষ বর্ণনা করা নয়। এ ডাকা তখনই হতে পারে, যখন বজা ও তার সমোধিতদের মধ্যে কোন যোগসূর থাকে। এজনাই কোরআন পাকে পয়গমরগণের দাওয়াতের শিরোনাম অধিকাংশ ক্ষেরে কি জুরু করা হয়েছে। এতে ল্লাত্সুলড অভিয়তা প্রথমে প্রকাশ করে পরে সংশোধন-মূলক কথা-বার্তা বলা হয়। অর্থাৎ আমরা তো একই সমাজভুক্ত লোক। কাজেই একের

ন্দান বাবে বিবে বিবে বিবে হালা থাকা উচিত নয়। এ কথা বলে পয়গন্ধরগণ সংশোধনের কাড় আরম্ভ করেন।

রসুরুরাহ্ (সা) দাওয়াতের যে চিঠি রোম সম্রাট হিরাক্লিয়াসের কাছে প্রেরণ কর্বে-ছিলেন, তাতে প্রথমে রোম সম্রাটকে (রোমের মহান আধিপতি) উপাধিতে ভূষিত করেন। এতে তার বৈধ সম্মান রয়েছে। কেননা, এতে মহান হওয়ার বীকারোজিও আছে, কিন্তু রোমকদের জনা---নিজের জন্য নয়। অতঃপর নিম্নোজ ডামায় তাকে ঈমনের দাওয়াত দেওয়া হয় :

بِنَا ٱ هُلَ الْكُتَابِ تَعَا لَوْا إِلَى كَلِمَةَ سَوَا مِ بَيْنَنَا وَ بَيْنَكُمُ إِنْ لاَ نَعْبُدُ اللَّهُ

হে আহ্লে-কিতাবগণ। আহবানের প্রতিটি বাক্যের দিকে এস, যা আমাদের ও তোমাদের মধ্যে অভিন্ন। অর্থাৎ আমরা আল্লাহ্ ব্যতীত কারও ইবাদত করব না। ----( সুরা আলে ইমরান)

এতে প্রথমে পারস্পরিক ঐক্যের একটি অভিন্ন কেন্দ্রবিন্দু উল্লেখ করা হয়েছে। তা হলো এই যে, একত্ববাদের বিশ্বাস আমাদের ও তোমাদের মধ্যে অভিন্ন। এরপর ধৃস্টানদের ডুলড়ান্তি সম্পর্কে হঁশিয়ার করা হয়েছে।

রসুবুরাহ (সা)-র শিক্ষার প্রতি লক্ষ্য করলে প্রত্যেক শিক্ষা ও দাওয়াতের মধ্য এমনি ধরনের আদব ও নীতি পাওয়া যাবে। আজকাল প্রথমে তো দাওয়াত ও সংশোধন এবং সৎ কাজে আদেশ ও অসৎ কাজে নিষেধের প্রতি লক্ষাই করা হয় না। যারা এ কাজে নিয়োজিত তারা ওধু তর্কবিতর্ক, বিপক্ষের প্রতি দোষারোপ, যিদু পান্ধক ধ্বনি এবং অপ-মানিত ও লান্ছিত করাকেই দাওয়াত ও প্রচার মনে করে নিয়েছে। এটা সুন্নতবিরোধী হওয়ার কারণে কখনও কার্যকর ও ফলপ্রসূ হয় না। তারা মনে করতে থাকে যে, তারা ইসলামের জন্য খুব কাজ করছে. কিন্তু প্রকৃতপক্ষে তারা লোকদেরকে ইসলাম থেকে বিমুখ করার কারণ হচ্ছে ।

গ্রচলিত তর্ক-বিতর্কের ধর্মীয় ও পাথিব রনিল্ট : আলোচ্য আয়াতের তফ্রসীরে প্রতীয়মান হচ্ছে যে, শরীয়তের আসন উদ্দেশ্য হল দাওয়াত। এর দু'টি মূলনীতি—হিক্সেত ও উদ্ধম উপদেশ। যদি কখনও তর্ক-বিতর্কে জড়িত হওয়া অপরিহার্য হয়ে গড়ে, তবে এল্লেন্র্ তথা উত্তম পছার শর্তসাপেক্ষে তারও অনুমতি দেওয়া হয়েছে। কিন্ত এটা প্রকৃতপক্ষে দাওয়াতের কোন পছা নয়; বরং এর নেতিবাচক দিকের একটি কৌশল মার। এতে কোরআন পাক رَحَمَّ اللَّهُ عَلَى المَرْسَ اللَّهُ عَلَى المَرْسَ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى ال এটা নয়তা, গুডেল্ছা ও সহানুভূতির মনোডাব নিয়ে করা উচিত, এতে প্রতিপক্ষের অবহা অনুযায়ী সুস্পতট প্রমাণেদি বর্ণনা করা প্রয়োজন এবং প্রতিপক্ষের অপমান ও ঘৃণা থেকে প্রোগুরি বিরত থাকা উচিত, তেমনি হয়ং বজার জন্য ক্ষতিক্ষর না হওয়াও এর উৎকর্ষের জন্য জরুরী। অর্থাৎ বজার মধ্যে চরিরহীনতা, হিংসা-বিদেষ, অহংকার, আড়হেরজীতি ইত্যাদি দোষ হাটি না হওয়া উচিত। এগুলো কঠিন আম্বিক পাপ। আজকালকার আলোচনা ও বিতর্কযুদ্ধে ঘটনাক্রমে আল্লাহ্র কোন বান্দা এগুলো থেকে মুক্ত থাকা গেনের থাকতেও পারে। নত্বা হারাত্রে এজলো থেকে বেঁচে থাকা শ্বেই কঠিন।

ইমাম গাষালী (র) বলেন ঃ মদ যেমন যাবতীয় দুষ্কর্মের মূল—নিজেও মহাপাপ এবং জন্যান্য বড় বড় দৈহিক পাপের উপায়ও বটে, তেমনি তর্ক-বিতর্কে প্রতিপক্ষের উপর প্রাধান্য লাভ এবং মানুষের কাছে যীয় শিক্ষাগত ত্রেষ্ঠত্ব ফুটিয়ে তোলা উদ্দেশ্য হলে এটা যাবতীয় আধ্যাত্মিক দোষের মূল। এর ফলে অনেক আত্মিক অপরাধ জন্মলাভ করে। উদাহরণত হিংসা, বিধেষ, অহংকার, পরনিন্দা, অপরের ছিদ্রান্বেষণ, পরশ্রীকাতরতা, সত্যগ্রহণে অনীহা, আন্যের উন্তি নিয়ে ন্যায় পথে চিন্তা করার পরিবর্তে প্রতিপক্ষের মোকাবিলায় কোরআন ও সুলাহ্র ডিন্ন অর্থ বর্ণনা করতে হলেও তা করতে দ্বিধান্বিত না হওয়া।

এসব মারাত্মক দোষে মর্যাদাসম্পন্ন আলিমগণও লিগ্ত হন। কিন্তু ব্যাপারটি যখন তাদের অনুসারীদের কাছে পৌঁছে, তখন ধন্তাধন্তি, মারামারি ও লড়াইয়ের বাজার গরম হয়ে যায়। ইয়া লিজাহ ... ... ।

হযরত ইমাম শাক্ষেয়ী (র) বলেন ঃ

ভান হচ্ছে শিক্ষিত ও জানীদের মধ্যে একটি পারস্পরিক ভাতৃত্বের সম্পর্ক। এখন যারা ভানকেই শঙ্রুতার রূপ দান করছে, তারা বিজাতিকে নিজেদের ধর্ম অনুসর্বদের দাওয়াত কিভাবে দিতে পারে! অন্যদের উপর প্রাধান্য বিস্তার করাই যখন তাদের লক্ষ্য তখন তাদের কাছ থেকে পারস্পরিক সম্প্রীতি, ডালবাসা ও মানবতাবোধের করনা কেমন করে করা যেতে পারে! একজন মানুষের জন্য এর চাইতে বড় অনিষ্ট আর কি হতে পারে যে, তাকে ঈমানদার ও পরহিযগারের চরির থেকে বঞ্চিত করে মুনাফিকের চরিরে রূপান্ধরিত করে দের। ইমাম গাযালী (র) বলেন ঃ ধর্মীয় শিক্ষা ও দাওয়াতের কাজে ব্রতী ব্যক্তি হয় নির্ভুল নীতি অনুসরণ করে এবং,মারাত্মক বিপদ থেকে বিরত থেকে চিরন্তন সৌডাগ্যের অধিকারী হয়ে যায়, না হয় এ স্থান থেকে বিচ্যুত হয়ে সীমাহীন দুর্ডাগ্যের দিকে ধাবিত হয়। মধ্যস্থলে অবস্থান করা তার পক্ষে অসম্ভব। কেননা, যে শিক্ষা উপকারী হয় না, তা আযাব বৈ কিছু নয়। রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ

---কিয়া- شد الناس حدًا با يوم القياعة عالم لم ينفعن الله بعله الله عله الله عله الله عله الله عله الم الم الم মতের দিন সর্বাধিক কঠোর আযাবে সে আলিম ব্যক্তি পতিত হবে, যার ইল্ম দারা আলাহ্ তাকে কোন উপকার দেন নি।

অন্য এক সহীহ্ হাদীসে আছে ঃ

لا تتعلموا ( لعلم التها هوا به ) لعلما ء والتما و و ا به ) لعفها ء والتصر نوا به و جو ه النا س ا ليكم نمن نعل ذ لك نهو في ا لنا ر .

ধর্মীয় শিক্ষা এ উদ্দেশ্যে অর্জন করো না যে, তার মাধ্যমে অন্য আলিমদের মোকা-বিলায় গৌরব ও সম্মান অর্জন করবে কিংবা স্বল্প শিক্ষিতদের মাথে ঝগড়া করবে অথবা এর মাধ্যমে আন্যের দুষ্টি নিজের দিকে আকর্ষণ করবে। যে এরাপ করে, সে জাহানামে যাবে ।---( ইবনে মাজা )

এ কারণেই ফিকাহ্শান্ত্রের ইমামগণ ও সত্যপন্থী মনীষীরন্দ শিক্ষণীয় ব্যাপারাদিতে ঝগড়া ও তর্ক-বিতর্ক কোন কালেই জায়েয় মনে করতেন না। দাওয়াতের জন্য এতটুকুই যথেল্ট যে, যাকে দ্রান্তিতে লিগ্ত মনে কর, তাকে নয়তা ও গুডেচ্ছার ডঙ্গিতে যুক্তিসঙ্গতভাবে বিষয়টি বুঝিয়ে দাও। এরপর সে গ্রহণ করে নিলে উত্তম। নতুবা চুপ থাক এবং ঝগড়া কুটুকথা থেকে পুরোপুরি বেঁচে থাক। হযরত ইমাম মালিক (র) বলেন :

کا ن ما لک يقول المراء و الجدال ني العلم يذ هب بنو رالعلم من قلب العبد و قهل له رجل له علم بالسنة نهل يجا د ل عنها قال لا ولکن يخپر بالسنة نا ن قهل منه و الاسکنن ۔

ইক্ম সম্পর্কে ঝগড়া ও বিতর্ক, ইক্মের ঔজ্জ্বল্যকে মানুষের অন্তর থেকে নিঃশেষ করে দেয়। কেউ বললঃ এক ব্যক্তি সুমাহ্র শিক্ষায় শিক্ষিত। সে কি সুমাহ্র হিফাযতের জন্য তর্ক করতে পারে? তিনি বললেনঃ না, তার উচিত প্রতিপক্ষকে বিশুদ্ধ ফথাটি বলে দেওয়া। এরপর যদি সে গ্রহণ করে, তবে উত্তম। নতুবা সে চুপ থাকবে !---( আওজাযুল মারালেক শরহে মুয়াতা মালেক, ১ম খণ্ড, ১৫ পৃষ্ঠা)

বর্তমার স্থুগে দাওয়াত ও সংস্কার প্রচেল্টা পুরোপুরি কার্যকর না হওয়ার কারণ দিবিধ। এক. যুগের অধ্যপতন ও হারাম বস্তসমূহের আধিকোর কারণে সাধারণভাবে মানুষের অন্তর কঠোর ও পরকাল সম্পর্কে উদাসীন হয়ে গেছে এবং সত্য গ্রহণের তওকীক হ্রাস পেয়েছে। ফেউ কেউ আল্লাহ্র সে গজবে পতিত রয়েছে, যার সংবাদ রসূলুল্লাহ্ (সা) দিয়েছিলেন যে, শেষ যমানায় অধিকাংশ মানুষের অন্তর অধোমুখী হয়ে যাবে এবং ডাল-মন্দের পরিচয় এবং জায়েয-নাজায়েযের পার্থক্য তাদের অন্তর থেকে উঠে যাবে।

দুই. সৎ কাজে আদেশ ও অসৎ কাজের নিষেধ এবং দাওয়াতের কর্তব্যের প্রতি অমনোযোগিতা ব্যাপক আকার ধারণ করেছে। সর্বসাধারণের কথা না-ই বললাম, আলিম ও সজ্জনদের মধ্যেও এ প্রয়োজনের অনুভূতি খুবই কম। এটা বুঝে নেওয়া হয়েছে যে, নিজের কাজকর্ম সংশোধন করতে পারলেই যথেল্ট। তাদের সন্তান-সন্তুতি, স্ত্রী, ভাই, বক্সু-বান্ধব যত গোনাহেই লিগ্ত থাকুক না কেন, তাদের সংশোধনের চিন্তা যেন তাদের দায়িছই নয়। অথচ কোরআন ও হাদীসের সুস্পল্ট বাক্যাবলী প্রত্যেক ব্যক্তির দায়িছে তার পরিবার-পরিজন ও সংগ্রিতাদের সংশোধন প্রচেল্টা ফর্য করে দিয়েছে। বলা হয়েছে ঃ

সংশ্লিল্টদের সংশোধন প্রচেল্টা ফরম করে দিয়েছে। বলা হয়েছে গ المرابع المرابع المربع الم المربع الم مربع المربع المربع المربع المربع المربع المربع المربع المربع

বিশেষ করে যেখানে অপরের সমালোচনা করা হয়, সেখানে সমালোচনার আড়ালে অপরকে হেয় প্রতিপন্ন এবং ঠাট্টা-বিদ্রুপ পর্যন্ত করা হয়। হযরত ইমাম শাফ্ষেয়ী (র) বলেন ঃ

যে ব্যক্তিকে তার কোন রুটি-বিচ্যুতি সম্পর্কে হঁশিয়ার করতে হয়, সে বিষয়টা যদি তুমি তাকে নির্জনে নয়ভাবে বুঝিয়ে দাও, তবে তা হবে উপদেশ। পক্ষান্তরে যদি প্রকাশ্যভাবে জনসমক্ষে তাকে লজ্জা দাও, তবে তাই হবে তাকে অপদন্থ করা।

আজকাল অপরের দোষরুটির ব্যাপারে পর-পর্রিকা ও প্রচারপরের মাধ্যমে জনসমক্ষে তুলে ধরাকে দীনের কাজ মনে করে নেওয়া হয়েছে। আল্লাহ্ তা'আলা আমাদের সবাইকে দীন ও দীনের দাওয়াতের বিশুদ্ধ ভান এবং নীতি অনুযায়ী দীনের কাজ করার তওফীক দান কর্মন।

বাঞ্চাটি দীনের প্রতি দাওয়াতদাতাদের সাম্ত্রনার জন্য বলা হয়েছে। কেননা, পূর্বোল্লিখিত নীতি ও আদবের অনুসরণ সত্ত্বেও যখন প্রতিপক্ষ সত্য গ্রহণ না করে, তখন স্বভাবত মানুষ দারুণ ব্যথা অনুভব করে এবং মাঝে মাঝে এর এমন প্রতিক্রিয়াও হতে পারে যে, দাওয়াতের কোন উপকার না দেখে দাওয়াতদাতা নিরাশ হয়ে তা বর্জনও করে বসতে পারে। তাই এ বাক্ষ্যে বলা হয়েছে যে, আপনার কর্তব্য শুধু নির্ভুল নীতি অনুযায়ী দাওয়াতের কাজ করে যাওয়া। সাওয়াত কবৃন্ধ করা বা না করা, এতে আগনার কোন দখল নেই এবং এটা আগনার দায়িত্বও নয়। এটা একমাৰ আল্লাহ্ তা'আন্ধার কাজ। তিনিই জানেন, কে পথন্রতট থাকবে এবং কে সুপথ প্রাপ্ত হবে। আপনি এ চিন্তায় পড়বেন না। নিজের কাজ করে যান। সাহস হারাবেন না এবং নিরাশ হবেন না। এতে বোঝা গেল যে, এ বাক্যটিও দাওয়াতের আদবেরই পরিশিল্ট।

দাওয়াতদাতাকে কেউ কল্ট দিলে প্রতিশোধ গ্রহণ করা জায়েষ, কিন্তু সবর করা উত্তম ঃ বিগত আয়াতের পরবর্তী তিন আয়াতে দাওয়াতদাতাদের জন্য একটি শুরুত্বপূর্ণ নির্দেশ বর্ণিত হয়েছে। তা এই যে, দাওয়াতের কাজে মাঝে মাঝে এমন কঠোর-প্রাণ মূর্খদের সাধেও পালা পড়ে যায় যে, তাদেরকে যতই নয়তা ও ওডেচ্ছা সহকারে বোঝানো হোক না ক্ষেন, তারা উত্তেজিত হয়ে যায় কটুকথা বলে কপ্ট দেয় এবং কোন কোন সময় আরও বাড়া-বাড়ি করে দাওয়াতদাতাদের উপর দৈহিক নির্যাতন চালায়, এমনকি তাদেরকে হত্যা করতেও কুর্শ্চিত হয় না। এমতাবস্থায় দাওয়াতদাতাদের কি করা উচিত ?

দেওয়া হয়েছে যে, যারা নির্যাতন চালায়, তাদের কাছ থেকে প্রতিশোধ গ্রহণ করা আপনার জন্য বৈধ, কিন্তু এই শর্তে যে, প্রতিশোধ গ্রহণের ক্ষেব্লে নির্যাতনের সীমা অতিক্রম করা যাবে না। যতটুকু জুলুম প্রতিপক্ষের তরফ থেকে করা হয়, প্রতিশোধ ততটুকুই গ্রহণ করতে হবে; বেশি হতে পারবে না।

আয়াতের শেষে পরামর্শ দেওয়া হয়েছে যে, যদিও প্রতিশোধ গ্রহণের অধিকার রয়েছে কিন্তু সবর করা উত্তম।

আয়াতের শানে নুযুল এবং রস্লুলাহ্ (সা) ও সাহাবীদের পক্ষ থেকে নির্দেশ পালন ঃ সংখ্যাগরিষ্ঠ তফসীরবিদগণের মতে এ আয়াতটি মদীনায় অবতীর্ণ। ওহদ যুদ্ধে সন্তর জন সাহাবীর শাহাদাত বরণ এবং হযরত হামযা (রা)-কে হত্যার পর তাঁর লাশের নাক-কান ফর্তনের ঘটনা সম্পর্কে আয়াতটি অবতীর্ণ হয়েছে। সহীহ্ বুখারীর রেওয়ায়েত তদূপই। দারা-কুতুনী হযরত ইবনে আক্রাসের রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেন যে ঃ

ওহদের যুদ্ধ-ময়দান থেকে মুশরিকরা ফিরে যাওয়ার পর সতর জন সাহাবীর মৃতদেহ উদ্ধার করা হলো। তাঁদের মধ্যে রসূলুরাহ্ (সা)-র এদ্বেয় পিতৃব্য হযরত হামযা (রা)-র মৃতদেহও ছিল। তাঁর প্রতি মুশরিকদের প্রচন্ত কোধ ছিল। তাই তাঁকে হত্যা করার পর মনের ঝাল মিটাতে গিয়ে তাঁর নাক, কান ও অন্যান্য অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ কেটে এবং পেট চিরে দিয়েছিল। 🛛 এ মর্মান্তিক দৃশ্য দেখে রস্লুল্লাহ্ (সা) দারুণডাবে মর্মাহত হলেন। তিনি বললেন ঃ আলাহ্র কসম, আমি হামষার পরিবর্তে মুশরিকদের সডর জনের মৃতদেহ

বিরুত করব। এ ঘটনা সম্পর্কে আলোচ্য رُوْنُ يَا تَبْتُرُمُ بَاللَّهُ আলোচ্য مُعَامَعُهُمُ اللَّهُ الم

নাষিল হয়েছে ।----( তঞ্চসীপ্ন কুরতুবী )

কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে যে, কাফিররা অন্যান্য সাহাবীর মৃতদেহও বিরুত করেছিল ।----( তিরমিয়ী, আহমদ, ইবনে খুঁযায়মা, ইবনে হাব্বান )

এক্ষেত্রে রসূলুর্রাহ্ (সা) সংখ্যার প্রতি লক্ষ্য না রেখেই দুঃখের আতিশয্যে বিরুতদেহ সাহাবীদের পরিবর্তে সত্তর জন মুশরিকের মৃতদেহ বিরুত করার সংকর করেছিলেন। এটা আল্লাহ্র কাছে সে সমতা ও সুবিচারের অনুকুল ছিল না, যা তাঁর মাধ্যমে দুনিয়াতে প্রতিষ্ঠা করার উদ্দেশ্য ছিল। তাই প্রথমে হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, প্রতিশোধ গ্রহণের অধি-কার আপনার রয়েছে বটে, কিন্তু সে পরিমাণেই, যে পরিমাণ জুলুম হয়েছে। সংখ্যার প্রতি লক্ষ্য না রেখে কয়েক জনের প্রতিশোধ সত্তর জনের উপর শিক্ষা দেওয়ার লক্ষ্যো ঠিক নয়। দিতীয়ত, রসুলুর্লাহ্ (সা)-কে ন্যায়ানুগ আচরণ উপদেশ দেওয়া হয়েছে যে, সমপরিমাণ প্রতিশোধ নেওয়ার অনুমতি যদিও রয়েছে, কিন্তু তাও ছেড়ে দিন এবং অপরাধীদের প্রতি অনুগ্রহ করেন। এটা অধিক শ্রেম।

এ আয়াত নাযিল হওয়ার পর রসূলুল্লাহ্ (সা) বললেন ঃ এখন আমরা সবরই করব । একজনের উপরও প্রতিশোধ নেব না। এস্নপর তিনি কসমের কাফফারা আদায় করে দেন । ——( মাযহারী )

মক্সা বিজয়ের সময় এসব মুশরিক পরাজিত হয়ে যখন রসূলুলাহ (সা) ও সাহা-বায়ে কিরামের হন্ডগত হয়, তখন ওহদ যুদ্ধের সময় রুত সংকর পূর্ণ করার এটা উজম সুযোগ ছিল। কিন্তু উল্লিখিত আয়াত নাযিল হওয়ার সময়ই রসূলুল্লাহ (সা) বীয় সংক্ষ পরিত্যাগ করে সবর করার সিদ্ধান্ত গ্রহণ করেছিলেন। তাই মর্কা বিজয়ের সময় তিনি আয়াত অনুযায়ী সবর অবলম্বন করেন। সন্তবত এ কারণেই কোন কোন রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে যে, আলোচ্য আয়াতগুলো মরা বিজয়ের সময় অবতীর্ণ হয়েছিল। এটাও সম্ভব ধে, আয়াতগুলো বারবার নাযিল হয়েছে। প্রথমে ওহদ যুদ্ধের ব্যাপারে নাযিল হয়েছে এবং পরে মক্কা বিজয়ের সময় পুনর্বার অবতীর্ণ হয়েছে। ----( মাযহারী )

মাস জালা ঃ আলোচ্য আয়াতটি প্রতিশোধ গ্রহণের ক্ষেত্রে সমতার আইন ব্যজ কয়েছে। এ কারণেই ফিকাহ্বিদগণ বলেছেন ঃ যে ব্যক্তি কাউকে হত্যা করে, তার বিনিময়ে হত্যাকারীকে হত্যা করা হবে। আহত করলে আহতকারীকে জখমের পরিমাণে জখম করা হবে। কেউ কাউকে হাত-পা কেটে হত্যা করেনে নিহতের ওলীকে অধিকার দেওয়া হবে, সেও প্রথমে হত্যাকারীর হাত-পা ফর্তন করবে, অতঃপর হত্যা করবে।

তব্বে কেউ যদি কাউকে পাথর মেরে ফিংবা তীর দারা আহত করে হত্যা করে. তাহলে এতে হত্যার প্রকারডেদের সঠিক পরিমাণ নির্ণয় করা সন্তবপর নয় যে, কি পরিমাণ আঘাত দারা হত্যা সংঘটিত হয়েছে এবং নিহত ব্যক্তি কি পরিমাণ কল্ট পেয়েছে। এ ক্ষৈত্রে সত্যিকার সমতার কোন মাপকাঠি নেই। তাই হত্যাকারীকে তরবারি দারাই হত্যা করা হবে।----( জাস্সাস)

মাস'জালা ঃ আয়াতটি যদিও দৈহিক কণ্টও দৈহিক ক্ষতি সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়েছে, কিন্তু ডাষা ব্যাপক এবং এতে আথিক ক্ষতিও অন্তর্ভু জ রয়েছে। একারণেই ফিকাহ্বিদগণ বলেছেন ঃ যে ব্যক্তি কারও অর্থসম্পদ ছিনতাই করে, প্রতিপক্ষেরও অধিকার রয়েছে সেই পরিমাণ অর্থসম্পদ তার কাছ থেকে ছিনিয়ে নেওয়ার কিংবা অপহরণ করার। তবে শর্ত এই যে, অর্থসম্পদ সে ছিনিয়ে নেবে কিংবা অপহরণ করবে, তা ছিনতাইকৃত অর্থ-সম্পদের অন্তিম প্রকার হতে হবে। উদাহরণত নগদ টাকা-পয়সা ছিনতাই করলে বিনিময়ে সেই পরিমাণ নগদ টাকা-পয়সা তার কাছ থেকে ছিনতাই কিংবা অপহরণের মাধ্যমে নিতে। খাদ্যশস্য, বস্তু ইত্যাদি ছিনতাই করলে, সেই রকম খাদ্যশস্য ও বস্ত্র নিতে পারে। বিদ্য এক প্রকার সামগ্রীর বিনিময়ে অন্য প্রকার সামগ্রী নিতে পারবে না। উদাহরণত টাকা-পয়সার বিনিময়ে বস্তু অথবা অন্য কোন ব্যবহারিক বস্তু জোরপূর্বক নিতে পারবে না। কোন কোন ফিকাহ্রবিদ সর্বাবস্থায় অনুমতি দিয়েছেন---এক প্রকার হোক কিংবা ডিম্ন প্রকার। এ মাস'আলার ফিছু বিবরণ কুরত্বী শ্রীয় তফসীরে লিপিবন্ধ করেছেন। বিস্তুরে আলোচনা ফিকাহ্গ্রছে দ্রেন্টব্য।

مَا تَبُتَ مُا تَبُتَ مُا تَبُتَ مُا يَعْتَدُو الله مَا يَعْتَبُ مُا يَعْتَبُ مُا يَعْتَبُ مُا يَعْتَبُ مُ

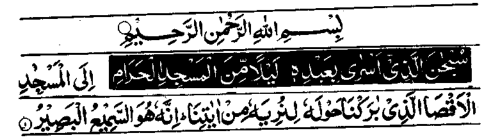
শেষ আয়াতে আল্লাহ্ তাঁপ্রালার সাহায্য অজিত হওয়ার একটি সাধারণ কায়দা বলে দেওয়া হয়েছে যে.

د م د م د م م الله مع الذين ا تُقوا والذين هم محسلون

যে, আল্লাহ্ তা'আলার সহায্য তাদের সথে থাকে, যারা দু'টি ঙণে ঙণান্বিত। এক. তাকওয়া, ইহসান। তাকওয়ার অর্থ সৎকর্ম করা এবং ইহ্সানের অর্থ এখানে স্ল্ট জীবের সাথে সদ্বাবহার ফরা। অর্থাৎ যারা শরীয়তের অনুসারী হয়ে নিয়মিত সৎকর্ম সম্পাদন করে এবং অপরের সাথে সদ্বাবহার ফরে, আল্লাহ্ তা'আলা তাদের সঙ্গে আছেন। বলা বাহল্য, যে ব্যক্তি আল্লাহ্ তা'আলার সঙ্গ (সাহায়) অর্জন ফরতে সক্ষম হয়েছে, তার অনিল্ট সাধন করার সাথ্য কার ?

و لله ا لحمد | و لا و ا خرا و ظا هرا و با طنا

সূরা বনী ইসরা**টন** মক্কায় অবতীর্ণ॥ ১১১ আয়াত, ১২ রুকু



পরম মেহেরবান দয়ালু আলাহর নাগে ওরা

(১) পরম পবিত্ত ও মহিমাময় সত্তা তিনি, যিনি স্বীয় বান্দাকে রান্ত্রি বেলায় ভ্রমণ করিয়েছিলেন মসজিদে হারাম থেকে মসজিদে আকসা পর্যত---যার চারদিকে আমি পর্যাম্ত বরকত দান করেছি----যাতে আমি তাকে কুদরতের কিছু নিদর্শন দেখিয়ে দেই। নিশ্চয়ই তিনি পরম শ্রবণকারী ও দর্শনশীল।

### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

পবিষ্ণ সে সন্তা, যিনি খীয় বান্দা মুহাম্মদ (সা)-কে রাগ্রিবেলায় সফর করিয়েছেন মসজিদে হারাম (অর্থাৎ কাবার মসজিদ) থেকে মসজিদে-আকসা (অর্থাৎ বায়তুল-মুকাদ্দাস) পর্যন্ত যার আশেপাশে ( এ ফিলিন্ডীনে ) আমি ( ধর্মীয় ও পাথিব ) বরকতসমূহ রেখেছি । ( ধর্মীয় বরকত এই যে, সেখানে বহু সংখ্যক পয়গম্বর সমাহিত রয়েছেল এবং পার্থিব বরকত এই যে, সেখানে বাগ-বাগিচা, নদ-নদী, ঝরণা ও ফসলের প্রাচুর্য রয়েছে । মোটবালা, সে মসজিদ পর্যন্ত বিষয়করডাবে এজেনা ) নিয়ে গেছি, যাতে আমি তাঁকে খীয় কুদরতের কিছু নিদর্শন দেখিয়ে দিতে পারি । ( তন্মধ্যে কিছু সংখ্যকের সম্পর্ক তো খয়ং সে জায়গার সাথে ঃ উদাহরণত এত দীর্ঘ পথ খুব অন্ন সময়ে অতিক্রম করা, সব পয়গম্বরের সাথে সাহ্লাত করা এবং তাঁদের কথাবার্তা শোনা ইত্যাদি এবং কিছু সংখ্যকের সম্পর্ক পরবর্তী পর্যায়ের সাথে। যেমন, আকাশে যাওয়া এবং সেখানকার অত্যাশ্চর্য বন্তসমূহ নিরীক্ষণ করা ৷) নিশ্চয় আল্লাহ্ তা'আলা সর্বব্রোতা সর্বদ্রল্টা। ( যেহেতু তিনি রস্লুল্লাহ্ (সা)-র কথা গুনতেন এবং অবস্থা দেখতেন, তাই তাঁকে এতদসম্জুন্ড বিশেষ বৈশিল্ট্য ও সম্মান দান করেছেন এবং এমন নৈকট্য দিয়েছেন, যা কেউ লাভ করেনি।

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতে মি'রাজের ঘটনা বণিত হয়েছে, যা আমাদের রসূল (সা)-এর একটি বিশেষ সম্মান ও ছাতের্য্যালক মু'জিযা। উদ্ভূত। এর আছিধানিক অর্থ রারে নিয়ে যাওয়া। এরপর 💃 শব্দটি স্পল্টত এ অর্থ ফুটিয়ে তুলেছে। 💃 দল্টি ২ ২ ব্যবহার করে এদিকেও ইলিত করা হয়েছে যে, সমগ্র ঘটনায় সম্পূর্ণ রারি নয় ; বরং রারির একটা অংশ ব্যয়িত হয়েছে। আয়াতে উল্লিতি মসজিদে হারাম থেকে মসজিদে আকসা পর্যন্ত সফরকে 'ইসরা' বলা হয় এবং সেখান থেকে আসমান পর্যন্ত যে সফর হয়েছে, তার নাম মি'রাজ। ইসরা অকাট্য আয়াত দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে। আর মি'রাজ সুরা নজমে উল্লিখিত রয়েছে এবং জেনেক মৃতাওয়াতির হানীস দ্বারা

প্রমাণিত। সম্মান ও গৌরবের স্তরে <sup>5</sup> এন্ট । বহন করে। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা স্বয়ং কাউকে 'আমার বাদ্দা' বললে এর চাইডে বড় সম্মান মানুষের জন্য আর হতে পারে না। হষরত হাসান দেহ্লজী চমৎকার বলেছেন ঃ

> بند » حسن بهد زیبان کغت که بند » تو ا م تو بازیان خو دیگو بند » نو از کیستی

অর্থ ঃ তোমার বান্দা হাসান তো শত মুখে বলে থাকে যে, আমি তোমার বান্দা ; তুমি তোমার নিজের মুখে একবার বলনা যে, আমি তোমারই দাস !!

আল্লাহ্র তরফ থেকে বান্দাদের প্রতি এরাগ সম্বোধন একটা অতুলনীয় মর্যাদা। যেমন অন্য এক আন্নাত تَجَادُ الرَّحْضِ الَّذُ يُنَ

সম্মান রুদ্ধি করা লক্ষ্য রয়েছে। এতে আরও জানা গেল যে, আল্লাহ্র গরিপূর্ণ বাদ্দা হয়ে যাওয়াই মানুষের সর্বরহৎ ঙণ। কেননা, বিশেষ সম্মানের ন্তরে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র অনেক গুণের মধা থেকে দাসত্ব গুণটি উল্লেখ করা হয়েছে। এ শব্দ দ্বারা আরও একটি বড় উপক্লার সাধন লক্ষ্য। তা এই যে, আগাগোড়া অলৌকিক ঘটনাবলীতে পূর্ণ এই সফর থেকে কারও মনে এরাপ ধারণা হল্টি না হয়ে যায় যে, এ অলৌকিক উধ্যাফাশ ভ্রমণের ব্যাপারটি একটি আল্লাহ্র গুণের অংশবিশেষ। যেমন ঈসা (আ)-র আকাশে উধ্বিত হওয়ার ঘটনা থেকে খৃস্টান জাতি ধোঁকোয় পড়েছে। তাই এক (বাদ্দা) শব্দ বলে ব্যক্ত করা হয়েছে যে, এসব গুণ, চরম পরাকাষ্ঠা ও মু'জিযা সত্ত্বেও রস্লুল্লাহ্ (সা) আলাহ্র বান্দাই – শ্বয়ং আল্লাহ্র আলাহ্র কোন অংশীদার নন।

কোরআন ও হাদীস থেকে দৈহিক মি'রাজের প্রমাণাদি ও ইজমাঃ ইসরাও মি'রাজের সমগ্র সম্বর যে ওধু আত্মিক ছিল না, বরং সাধারণ মানুষের সফরের মত দৈহিক

# তফসীরে মা'আরেফুল-কোরআন ॥ পঞ্চম খণ্ড

শব্দ দারা এদিকেই দ্বিতীয় ইরিত করা হয়েছে। ফারণ, ওধু আদ্বাকে দাস বলে না; বরং আঘা ও দেহ উভয়ের সমষ্টিকেই দাস বলা হয়। এছাড়া রস্কুল্লাহ্ (সা) যখন মি'রাজের ঘটনা হযরত উদ্মে হানী (রা)-র কাছে বর্গনা করলেন, তখন তিনি পরামর্শ দিলেন যে, আগনি কারও কাছে একথা প্রকাশ করবেন না; প্রকাশ করলে কাফিররা আপনার প্রতি আরও বেশি মিথ্যারোপ করবে। ব্যাপারটি যদি নিছক বপ্লই হত, তবে মিথ্যারোপ করার কি কারণ ছিল ?

অতঃপর রস্লুরাহ্ (সা) যখন ঘটনা প্রকাশ করলেন, তখন কাফিররা মিথ্যারোপ করল এবং ঠাট্টা বিদ্ধ করল। এমনকি, কতক নও-মুসলিম এ সংবাদ গুনে ধর্মত্যাগী হয়ে গেল। ব্যাগারটি যথের হলে এতসব তুলকালাম কাগু ঘটার সন্ভাবনা ছিল কি ? তবে, এ ঘটনার আগে এবং যপ্লের আকারে কোন আছিক মি'রাজ হয়ে থাকলে তা এর পরিপছী নয় المريد ( المريد المريد) আয়াতে সংখ্যাগরিষ্ঠ তফ-সীরবিদদের মতে ( المريد) ( ( হিং ) المريد ) আয়াতে সংখ্যাগরিষ্ঠ তফ-সীরবিদদের মতে ( المريد) ( ( হিং ) المريد) ( দেখা ) বোঝানো হয়েছে, কিন্ত একে একে এবং ছারা ব্যক্ত করার কারণ এই হতে পারে যে, এ ব্যাগারটিকে রাপক আর্থে দির্টা বলা হয়েছে। অর্থাৎ এর দৃল্টান্ত এমন, যেমন কেউ স্বপ্র দেখে। পক্ষান্তরে মদি ( ) বলা হয়েছে। অর্থাৎ এর দুল্টান্ত এমন, যেমন কেউ স্বপ্র দেখে। পক্ষান্তরে ঘটনাটি দৈহিক হওয়া ছাড়া এবং আগে ফিংবা পরে আছিক অর্থাৎ স্বগ্নযোগেও হয়ে থাকবে এ কারণে হযরত আবদুরাহ্ ইবনে আব্যাস এবং হযরত আয়েশা (রা) থেকে যে হণ্নযোগে মি'রাজ হওয়ার কথা বণিত রয়েছে, তাও যথাছানে নির্ভু ল। কিন্ত এতে শারীরিক মি'রাজ না হওয়া প্রমাদিত/ হয় না।

তফসীর কুরত্বীতে আছে, ইসরার হাদীসসমূহ সব মুতাওয়াতির । নার্কাশ এ সম্পর্কে বিশ জন সাহাবীর রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন এবং কাষী আয়াষ শেফা প্রস্থে আরও বিস্তারিত বিবরণ দিয়েছেন।

ইমাম ইবনে কাসীর স্বীয় তফসীর গ্রছে এসব রেওয়ায়েড পূর্ণরাপে যাচাই-বাছাই করে বর্ণনা করেছেন। অতঃপর পঁচিশ জন সাহাবীর নাম উল্লেখ করেছেন, যাঁদের কাছ থেকে এসব রেওয়ায়েত বণিত হয়েছে। নামঙলো এই ঃ হযরত ওমর ইবনে **খাতাব** আলী মর্তুজা, ইবনে 'মসউদ, আবু যর গিফারী, মালেক ইবনে ছা'ছা, আবু হোরায়রা, আবু সায়ীদ,

800

ইবনে আক্যাস, শাদ্দাদ ইবনে আউস, উবাই ইবনে কা'ব, আবদুর রহমান ইবনে কুর্য, আবৃ হাইয়্যা, আবৃ লায়লা, আবদুল্লাহ্ ইবনে ওমর, জাবের ইবনে আবদুল্লাহ্ হযায়ফা ইবনে ইয়ামান, বুরায়দাহ, আবৃ আইউব আনসারী, আবৃ উমামা, সামুরা ইবনে জুনদুব, আবুল হামরা, সোহায়ব রুমী, উদ্দে হানী, আয়েশা, আসমা বিনতে আবৃ বক্ষর (রা)।

এরপর ইবনে কাসীর বলেন ঃ فحد يحث علية فعسامون সম্পর্কে হবনে কাসীর বলেন ، فحد يحث الزناد قد والملحد ون واعرض علما لزناد قد والملحد ون রয়েছে। খধু ধর্মদ্রোহী যিন্দীকরা একে মানেনি।

মি'রাজের সংক্ষিপ্ত ঘটনা ইবনে কাসীরের রেওরায়েত থেকে

ইমাম ইবনে কাসীর স্বীয় তক্ষসীর গ্রন্থে আলোচ্য আয়াতের তক্ষসীর এবং সংশ্লিষ্ট হাদীসসমূহ বিস্তারিত বর্ণনা করার পর বলেন ঃ সত্য কথা এই যে, নবী করীম (সা) ইসরা সফর জাগ্রত অবস্থায় করেন, স্বপ্নেনয়। মর্কা মোকাররমা থেকে বাইতুল মোকাদ্দাস পর্যন্ত এ সফর বোরাকযোগে করেন । বায়তুল মোকাদ্দাসের মারে উপনীত হয়ে তিনি বোরাকটি অদুরে বেঁধে দেন এবং বায়তুল মোকাদ্দাসের মসজিদে প্রবেশ করেন এবং ক্ষেবলার দিকে মুখ করে দু'রাকআত তাহিয়্যাতুল মসজিদ নামায আদায় করেন। অতঃপর সিঁড়ি আনা হয়, যাতে নিচ থেকে উপরে যাওয়ার জন্য ধাপ বানানো ছিল। তিনি সিঁড়ির সাহায্যে প্রথমে প্রথম আকাশে, অতঃপর অবশিষ্ট আকাশসমূহে গমন করেন। এ সিঁড়িটি কি এবং কিরাপ ছিল, তার প্রকৃত **স্বরাপ আ**ল্লাহ্ তা'আলাই জানেন। ইদানিং কালেও অনেক প্রকার সিঁড়ি পৃথিবীতে প্রচলিত রয়েছে। শ্বয়ংক্রিয় লিফটের আকারে সিঁড়িও আছে। এই আলৌকিক সিঁড়ি সম্পর্কে সন্দেহ ও দ্বিধার কারণ নেই। প্রত্যেক আক্রাশে সেখানকার ফেরেশতরো তাঁকে অভ্যর্থনা জানায় এবং প্রত্যেক আকাশে সে সমস্ত পয়-গমরগণের সাথে সাক্ষাত হয়, যাঁদের অবস্থান কোন নিদিষ্ট আকাশে রয়েছে । উদাহরণত ষঠ আকাশে হযরত মূসা (আ) এবং সপ্তম আকাশে হযরত ইবরাহীম (আ)-এর সাথে সাক্ষাত হয়। অতঃপর তিনি পয়গমরগণের ছানসমূহও অতিক্রম করে যান এবং এক ময়দানে পৌঁছেন, যেখানে ভাগ্যলিপি লেখার শব্দ শোনা যাচ্ছিল। তিনি 'সিদরাতুল মুন্তাহা' দেখেন. যেখানে আল্লাহ্ তা'আলার নির্দেশে স্বর্ণের প্রজাপতি এবং বিভিন্ন স্বঙ-এর প্রজাপতি ইতন্তত ছোটাছুটি করছিল। ফেরেশতারা স্থানটিকে ঘিরে রেখেছিল। এখানে রসূলুরাহ্ (সা) হযরত জিবরাঈলকে তাঁর অরপে দেখেন। তাঁর ছয় শত পাখা ছিল। সেখানেই তিনি একটি দিগন্তবেষ্টিত সবুজ রঙের রফরফ দেখতে পান। সবুজ রঙের গদি বিশিষ্ট পাল্কীকে রফরফ বলা হয়। তিনি বায়তুল-মা'মুরও দেখেন। ধায়তুল-মা'মুরের নিক্ষটেই কা'বার প্রতিষ্ঠাতা হযরত ইবরাহীম (আ) প্রাচীরের সাথে হেলান দিয়ে উপবিষ্ট ছিলেন। এই বায়তুল মা'মুরে দৈনিক সন্তর হাজার ফেরেশতা প্রবেশ করে। কিয়ামত পর্যন্ত তাদের পূনর্বার প্রবেশ করার পালা আসবে না। রস্লুরাহ্ (সা) স্বচন্ধে জান্নাত ও দোষশ পরিদর্শন করেন। সে সময় তাঁর উদ্মতের জন্য প্রথমে পঞ্চাশ ওয়াজের নামাষ কর্য হওয়ার নির্দেশ হয়। অতঃপর তা হ্রাস করে পাঁচ ওয়াক্ত করে দেওয়া হয়। এ ভারা সব ইবাদতের মধ্যে নামাযের বিশেষ গুরুত্ব ও শ্রেচত্ প্রমাণিত হয়।

অতঃপর তিনি বায়ত্র মোকাদ্দাসে ফিরে আসেন এবং বিভিন্ন আকাশে যেসব পয়গম্বরের সাথে সাক্ষাত হয়েছিল তাঁরাও তাঁর সাথে বায়তুল মোকাদ্দাসে অবতরণ করেন। তাঁরা (যেন) তাঁকে বিদায় সম্বর্ধনা জানাবার জন্য বায়তুল মোকাদ্দাস পর্যন্ত আগমন করেন। তখন নামাযের সময় হয়ে যায় এবং তিনি পয়গম্বরগণের সাথে নামায আদায় করেন। সেটা সেদিনকার ফজরের নামাযও হতে পারে। ইবনে কাসীর বলেন ঃ নামাযে পয়গম্বরগণের ইমাম হওয়ার এ ঘটনাটি কারও কারও মতে আফাশে যাওয়ার পূর্বে সংঘটিত হয়। কিন্ত বাহ্যত এ ঘটনাটি প্রত্যাবর্তনের পর ঘটে। কেননা, আকাশে পয়গম্বর-গণের সাথে সাক্ষাতের ঘটনাটি প্রত্যাবর্তনের পর ঘটে। কেননা, আকাশে পয়গম্বর-গণের সাথে সাক্ষাতের ঘটনায় একথাও বণিত রয়েছে যে, হযরত জিবরাঈল সব পয়-গম্বরগণের সাথে তাঁকে পরিচয় করিয়ে দেন। ইমামতির ঘটনা প্রথমে হয়ে থাকলে এখানে পরিচয় করিয়ে দেওয়ার কোন প্রয়োজন ছিল না। এছাড়া সফরের আসল উদ্দেশ্য ছিল ঊর্ধ্ব জগতে গমন করা। কাজেই এ কাজটি প্রথমে সেরে নেওয়াই অধিকতর যুক্তি-সঙ্গত মনে হয়। আসল কাজ সমাণ্ত হওয়ার পর সব পয়গম্বর বিদায় দানের জন্য তাঁর সাথে বায়তুল মোকাদ্দাস পর্যন্ত আসেন এবং জিবরাঈলের ইলিতে তাঁকে সবার ইমাম বানিয়ে কার্যত তাঁর নেতৃত্ব ও শ্রের্ছত্বের প্রমাণ দেওয়া হয়।

এরপর তিনি বায়তুল মোকাদ্দাস থেকে বিদায় নেন এবং বোরাকে সওয়ার হয়ে অন্ধকার থাকতে থাকতেই মন্ধা মোকাররমা পৌছে যান।

# والله سبحا نة وتعالى إعلم

মি'রাজের ঘটনা সম্পর্কে একজন অমুসলিমের সাক্ষ্য ঃ তফসীর ইবনে কাসীরে বল হয়েছে ঃ হাফেয আবূ নায়ীম ইম্পাহানী দালায়েলুমবুওয়ত গ্রন্থে মুহাম্মদ ইবনে ওমর ওয়াকেদীর (১) সনদে মুহাম্মদ ইবনে কা'ব কুষীর বাচনিক নিম্নোজ ঘটনা বর্ণনা ক'রছেন ঃ

"রসূলুল্লাহ্ (সা) রোম সম্লাট হিরাক্লিয়াসের কাছে পত্র লিখে হযরত দেহ্ইয়া ইবনে খলীফাকে প্রেরণ করেন। এরপর দেহইয়ার পত্র পৌছানো, রোম সম্লাট পর্যন্ত পৌছা এবং তিনি যে অত্যন্ত বুদ্ধিমান ও বিচক্ষণ সম্রাট ছিলেন, এসব কথা বিন্তারিত বর্ণনা করা হয়েছে, যা সহীহ্ বুখারী এবং হাদীসের অন্যান্য নির্ভরযোগ্য গ্রন্থ বিদ্যামান রয়েছে। এ বর্ণনাধ্ন উপসংহারে বলা হয়েছে যে, রোম সম্রাট হিরাক্লিয়াস পত্র পাঠ করার পর রসূলুল্লাহ্ (সা)-র অবস্থা জানার জন্য আরবের কিছুসংখ্যফ লোকফে দরবারে সমবেত করতে চাই-লেন। আবু সুফিয়ান ইবনে হরব ও তাঁর সঙ্গীরা সে সময় বাণিজ্যিক কাফিলা নিয়ে সে দেশে গমন করেছিল। নির্দেশ অনুযায়ী তাদেরকে দরবারে উপস্থিত করা হল। হিরাক্লি-য়াস তাদেরকে যেসব প্রশ্ন করেনে, সেগুলোর বিস্তারিত বিবরণ সহীহ্ বুখারী মুসলিম

(১) ওয়াকেদীকে হাদীস বর্ণনায় হাদীসবিদগণ দুর্বল বলে আখ্যা দিয়েছেন। কিন্তু ইবনে কাসীরের মত সাবধানী মুহাদ্দিস তাঁর রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন। কারণ, ৰ্যাপারটি আকীদা কিংবা হালাল-হারামের সাথে সম্পর্কযুক্ত নয়। এ ধরনের ঐতিহাসিক ৰ্যাপারে তাঁর রেওয়ায়েত ধর্তব্য। প্রভৃতি গ্রন্থে বিদামান রয়েছে। আবৃ সুফিয়ানের আগ্তরিক বাসনা ছিল যে, সে এই সুযোগে রসুলুল্লাহ্ (সা) সম্পর্কে এমন ফিছু কথাবার্তা বলবে যাতে, সম্রাটের সামনে তাঁর ভাবমূতি সম্পূর্ণরূপে বিনষ্ট হয়ে যায়। কিন্তু আবু সুফিয়ান নিজেই বলে যে, আমার এই ইচ্ছাকে কার্যে পরিণত করার পথে এক্ষটিমাল্ল অন্তরায় ছিল। তা এই যে, আমার মুখ দিয়ে কোন সুম্পষ্ট মিথ্যা কথা বের হয়ে পড়লে সম্রাটের দৃষ্টিতে হেয় পতিপন্ন হব এবং আমার সঙ্গীয়া আমাকে মিথ্যাবাদী বলে ভর্ণসনা করবে। তখন আমার মনে মি'রাজের ঘটনাটি বর্ণনা করার ইচ্ছা জাগে। এটা যে মিথ্যা ঘটনা তা সম্রাট নিজেই বুঝে নেবেন। আমি বললাম ঃ আমি তাঁর ব্যাপারটি আপনার কাছে বর্ণনা করছে। আপনি নিজেই উপলখিধ করতে পারবেন যে, ব্যাপারটি সম্পূর্ণ মিথ্যা। হিরাক্লিয়াস জিন্ডেস করলেন, ঘটনাটি কি ? আবু সুফিয়ান বলল ঃ নবুয়তের এই দাবীদারের উন্তি এই যে, সে এক রাগ্রিতে মক্সা মোকাররমা থেকে বের হয়ে বায়তুল মোফাদ্যাস পর্যন্ত পোঁছেছে এবং সে রাজেই প্রত্যযের পূর্বে মক্কায় আমাদের কাছে ফিরে গেছে।

ইলিয়ার ( বায়তুল মোকাদ্দাসের ) সর্বপ্রধান যাজক ও পণ্ডিত তখন রোম সম্রাটের পেছনেই দাঁড়িয়েছিলেন। তিনি বললেনঃ আমি সে রান্রি সম্পর্কে জানি। রোম সম্রাট তার দিকে ফিরলেন এবং জিন্ডেস করলেন ঃ 🛛 আপনি এ সম্পর্কে কিরপে জানেন १ সে বলল ঃ আমার অভ্যাস ছিল যে, বায়তুল মোফাদ্দাসের সব দরজা বন্ধ না কবা পর্যন্ত আমি শয্যা গ্রহণ করতাম না। সে রারে আমি অভ্যাস অনুযায়ী সব দরজা বন্ধ করে দিলাম, কিন্তু একটি দরজা আমার পক্ষে বন্ধ করা সন্তব হল না। আমি আমার কর্মচারীদের ডেকে আনলাম। তারা সম্মিরিতভাবে চেল্টা চালাল। কিন্তু দরজাটি তাদের পক্ষেও বন্ধ করা সম্ভব হল না। (দরজার কপাট স্বস্থান থেকে মোটেই নড়ছিল না)। মনে হচ্ছির যেন আমরা ফোন পাহাড়ের গায়ে ধারা লাগাচ্ছি। আমি অপারক হয়ে কর্মকার ও মিস্ত্রীদেরকে ডেকে আন-লাম। তারা পরীক্ষা করে বলল ঃ কপাটের উপর দরজার প্রাচীরের বোঝা চেপে বসেছে। এখন ডোর না হওয়া পর্যন্ত দরজা বন্ধ করার কোন উপায় নেই। সকালে আমরা চেল্টা করে দেখব, কি করা যায়। আমি বাধ্য হয়ে ফিরে এলাম এবং দরজার কপাট খোলাই থেকে গেল। সকাল হওয়া মাত্র আমি সে দরজার নিকট উপস্থিত হয়ে দেখি যে, মসজিদের দরজার কাছে ছিন্ন করা একটি প্রস্তর খণ্ড পড়ে রয়েছে। মনে হচ্ছিল যে, ওখানে কোন জন্ত বাঁধা হয়েছিল। তখন আমি সঙ্গীদেরকে বলেছিলামঃ আল্লাহ্ তা'আলা এ দরজাটি সম্ভবত এক্ষারণে বন্ধ হতে দেননি যে, কোন নবী এখানে আগমন করেছিলেন। অতঃপর তিনি বর্ণনা করেন যে, ঐ রারে তিনি আমাদের মসজিদে নামায পড়েন। অতঃপর তিনি আরও বিশদ বর্ণনা দিলেন ৷---( ইবনে কাসীর, ৩য় খণ্ড, ২৪ পৃঃ )

ইসরাও মি'রাজের তারিখঃ ইমাম কুরতুবী বীয় তফসীর গ্রন্থে বলেন ঃ মি'রাজের তারিখ সম্পর্কে বিভিন্ন রেওয়ায়েত বণিত রয়েছে। মূসা ইবনে ওকবার রেওয়ায়েত এই যে, ঘটনাটি হিজরতের ছয় মাস পূর্বে সংঘটিত হয়। হযরত আয়েশা (রা) বলেন ঃ হযরত খাদীজা (রা)-র ওফাত নামায় ফরয় হওয়ার পূর্বেই হয়েছিল। ইমাম যুহ্রী বলেন ঃ হযরত খাদীজা (রা.)-র ওফাত নবুয়তগ্রাপিতর সাত বছর পরে হয়েছিল।

¢ ( ----

কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে, মি'রাজের ঘটনা নবুয়ত প্রাণ্ডির পাঁচ বছর পরে ঘটেছে। ইবনে ইসহাক বলেন ঃ মি'রাজের ঘটনা তখন ঘটেছিল, যখন ইসলাম আরবের সাধারণ গোৱসমূহে বিস্তৃতি লাভ করেছিল। এসব রেওয়ায়েতের সারমর্ম এই যে, মি'রাজের ঘটনাটি হিজরতের কয়েক বছর পূর্বে সংঘটিত হয়েছিল।

হরবী বলেন ঃ ইসরা ও মি'রাজের ঘটনা রবিউসসানী মাসের ২৭ তম রারিতে হিজরতের এক বছর পূর্বে ঘটেছে। ইবনে কাসেম সাহাবী বলেন ঃ নবুয়তপ্রাণিতর আঠার মাস পর এ ঘটনা ঘটেছে। মুহাদ্দিসগণ বিভিন্ন রেওয়ায়েত উল্লেখ ফরার পরে কোন সিদ্ধান্ত লিপিবদ্ধ করেন নি। কিন্তু সাধারণভাবে খ্যাত এই যে, রজব মাসের ২৭তম রারি মি'রাজের রারি। নি কিন্তু সাধারণভাবে খ্যাত এই যে, রজব মাসের ২৭তম

মসজিদে হারাম ও মসজিদে আকসাঃ হযরত আব্যর গির্ফারী (রা)বলেন আমি রস্লুল্লাত্ (সা)-কে জিডেস করলাম । বিশ্বের সর্বপ্রথম মসজিদ কোন্টি ? তিনি বললেন । মসজিদে হারাম । অতঃপর আমি আরহ করলাম । এরপর কোনটি ? তিনি বললেন : মসজিদে আকসা। আমি জিডেস করলাম । এতদুডরের নির্মাণের মধ্যে কত দিনের ব্যবধান রয়েছে ? তিনি বললেন । চল্লিশ বছর। তিনি আরও বললেন । এ তো হচ্ছে মসজিদদযের নির্মাণক্রম। কিন্তু আল্লাহ্ তা আলা আমাদের জন্য সমগ্র ডু-পৃঠকেই মসজিদ করে দিয়েছেন। যেখানে নামাযের সময় হয়, সেখানেই নামার পড়ে নাও ।---(মুসলিম)

তফসীরবিদ মুজাহিদ বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা বায়তুল্লাহ্র স্থানকে সমগ্র ভূপৃষ্ঠ থেকে দু'হাজার বছর পূর্বে সৃষ্টি করেছেন এবং এর ভিত্তি স্তর সপ্তম ষমীনের অভ্যন্তর পর্যন্ত পৌঁছেছে। মসজিদে আকসা হযরত সোলায়মান (আ) নির্মাণ করেছেন। ----( নাসায়ী, তফসীর কুরতুবী, ১২৭ পৃ, ৪র্থ খণ্ড)

বায়তুরাহ্র চারপাশে নিমিত মসজিদকে মসজিদে হারাম বলা হয়। মাঝে মাঝে সমগ্র হরমকেও মসজিদে হারাম বলে দেওয়া হয়। এ অর্থের দিক দিয়ে দু'টি রেওয়ায়েতের এ বৈপরিত্যও দূর হয়ে যায় যে, এক রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে, রসুবুরাহ্ (সা)-র হষরত উল্মে হানীর পৃহ থেকে ঈসরার উদ্দেশে রওয়ানা হয়ে যান এবং অন্য এক রেওয়ায়েতে কা'বার হাতীম থেকে রওয়ানা হওয়ার কথা বর্ণিত রয়েছে। মসজিদে হারামের শেষোক্ত অর্থ নেওয়া হলে এটা অসম্ভব নয় যে, তিনি প্রথমে উল্মে হানীর পৃহে ছিলেন। অতঃপর সেখান থেকে কা'বার হাতীমে আগমন করেন এবং সেখান থেকে সফরের সূচনা হয়।

মসজিদে জাকসা ও সিরিয়ার বরকত । আয়াত مَوْلُمُ حُولُ عَرْلُكُ مَعْ حَالَة مَعْ مَعْ مَعْ مَعْ مَعْ مَعْ مَعْ مَ এখানে عول বলে সমগ্র সিরিয়াকে বুঝানো হয়েছে। এক হাদীসে রয়েছে, আলাহ্ তা'আলা আবশ থেকে ফোরাত নদী পর্যন্ত বরকতময় ভূ-পৃষ্ঠকে বিশেষ পবিষ্ণতা দান করেছেন I----( রহল মা'আনী )

808

এর বরকতসমূহ দিবিধঃ ধর্মীয় ঐ জাগতিক। ধর্মীয় বরকত এই যে, এ ভূ-ভাগটি পূর্ববতী সব পয়গন্ধরের কেবলা, বাসন্থান এবং সমাধিন্থান। জাগতিক বরকত হচ্ছে যে, এর উর্বর ভূমি, অসংখ্য ঝরণা ও বহমান নদ-নদী এবং অফুরস্ত ফল-ফসলের বাগানাদি। বিভিন্ন ধরনের সুমিষ্ট ফল উৎপাদনের ফেরো এ অঞ্চলটির তুলনা সতাই বিরল।

হযরত মুআয ইবনে জাবাল (রা) বলেন ঃ রসূলুল্লাহ্ (সা)-র রেওয়ায়েতে আলাহ্ তা'আলা বলেছেন, হে শাম ভূমি ! শহরসমূহের মধ্যে তুমি আমার মনোনীত ভূ-ভাগ। আমি তোমার কাছেই স্বীয় মনোনীত বান্দাদেরকে পৌছে দেব। ---( কুরতুবী ) মসনদে আহমদ গ্রন্থে বণিত হাদীসে বলা হয়েছে, দাজ্জাল সমগ্র ভূ-পৃঠে বিচরণ করবে, কিন্তু চারটি মসজিদ পর্যন্ত পৌছতে পারবে না---(১) মদীনার মসজিদ (২) মক্কার মসজিদ (৩) মসজিদে আফসা এবং (৪) মসজিদে তুর।

لْهُ هُكَّ ي لِبَنِي إِسْرَاءِ بُلَ الآيَتَةِ نَامَعُ نُوْجٍ النَّهُ كَانَ

 (২) আমি মূসাকে কিতাব দিয়েছি এবং সেটিকে বনী ইসরাইলের জন্য হিদায়েতে পরিণ্ত করেছি যে, তোমরা আমাকে ছাড়া কাউকে কার্যনির্বাহী স্থির করো না।
 (৩) তোমরা তাদের সন্তান, যাদেরকে আমি নৃহের সাথে সওয়ার করিয়েছিলাম। নিশ্চয় সে ছিল রুতজ্ঞ বান্দা!

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং আমি মূসা (আ)-কে (তওরাত) গ্রন্থ দিয়েছি এবং আমি সেটিকে বনী-ইসরাঈলের জন্য হিদায়েত (অর্থাৎ হিদায়তের উপায়) করেছি (তাতে অন্যান্য বিধানসহ তওহীদের এই গুরুত্বপূর্ণ বিধানও ছিল) যে, তোমরা আমাকে ছাড়া (নিজেদের) কোন কার্যানির্বাহী স্থির করো না। হে সেই সব লোকের বংশধরেরা; যাদেরকে আমি নূহ (আ)-র সাথে (নৌকায়) আরোহণ করিয়েছিলাম, (আমি তোমাদেরকে বলহি, যাতে সে নিয়ামতের কথা স্মরণ করে। আমি যদি তাদেরকে নৌকায় আরোহণ করিয়ে রক্ষা না করতাম, তবে কিরাপে আজ তোমরা তাদের বংশধর হতে? নিয়ামতটি স্মরণ করে তার শোকর করা এবং শোকরের প্রধান অঙ্গ হেছে তওহীদ। আর নূহ (আ) খুবই শোকর-গুযার বান্দা ছিলেন। (সুতরাং পয়গম্বরণণ যখন শোকর করেছেন, তখন তোমরা তা কিরপে পরিত্যাগ করিতে পার)?

يَبِنَّى إِنَّكَ أَوْلُكُ فِي الْكُنْ كَبُبُرًان فَاذًا. س شَدِيدٍ فَجَاسَوًا ذكا أيرًا ۞ إنْ أَحْهُ 1 2 8 2

(৪) আমি বনী-ইসরাইলকে কিতাবে পরিষ্ণার বলে দিয়েছি যে, তোমরা পৃথিবীর বুকে দু'বার অনর্থ সৃষ্টি করবে এবং অত্যন্ত বড় ধরনের অবাধ্যতায় লিম্ত হবে। (৫) অতঃপর যখন প্রতিশ্রুত সেই প্রথম সময়টি এল, তখন আমি তোমাদের বিরুদ্ধে প্রেরণ করলাম আমার কঠোর যোজা বান্দাদেরকে। অতঃপর তারা প্রতিটি জনপদের আনাচে-কানাচে পর্যন্ত ছড়িয়ে পড়ল। এ ওয়াদা পূর্ণ হওয়ারই ছিল। (৬) অতঃপর আমি তোমাদের জন্য তাদের বিরুদ্ধে পালা ঘুরিয়ে দিলাম, তোমাদেরকে ধনসম্পদ ও পুত্রসন্তান বারা সাহাম্য করলাম এবং তোমাদেরকে জনসংখ্যার দিক দিয়ে একটা বিরাট বাহিনীতে পরিণত করলাম। (৭) তোমরা যদি ডাল কর, তবে নিজেদেরই ডাল করবে এবং মদি মন্দ কর তবে তাও নিজেদের জন্যই। এরপর যখন দ্বিতীয় সে সময়টি এল, তখন অন্য বান্দাদেরকে প্রেরণ করলাম, যাতে তোমাদের মুখমগুল বিরুত করে দেয়, জার মসজিদে টুকে পড়ে যেমন প্রথমবার ঢুকে ছিল এবং যেখানেই জন্মী হর, সেখানেই পুরোপুরি ধ্বংল যন্ড চালায়। (৮) হয়ত তোমাদের পালনকর্তা তোমাদের প্রতি অনুগ্রহ করবেন। কিন্ত যদি পুনরায় তদু গ কর, আমিও পুনরায় তাই করব। আমি জাহালামকে কাফিরদের জন্য করেদখানা করেছি। তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আমি বনী-ইসরাঈলকে ( তওরাত অথবা ইসরাঈল বংশীয় অন্যান্য পয়গমরের সহীফা ) গ্রন্থে একথা ( ওবিষ্যদ্বাণী হিসেবে ) বলে দিয়েছিলান, যে তোমরা ( শাম ) দেশে দু'বার ( প্রচুর গোনাহ্ করে ) অনর্থ সৃষ্টি করবে [ একবার মূসা (আ)-র শরীয়তের বিরোধিতা করে। ] এবং অন্যদের উপরও খুব বল প্রয়োগ করতে থাকবে ( অর্থাৎ অত্যা-

চার-উৎপীড়ন করবে 😈 💴 বলে আল্লাহ্র হক নপ্ট করার প্রতি এবং لتعلى বলে বান্দার হক নল্ট করার প্রতি ইঙ্গিত করা হয়েছে। একথাও বলে দেওয়া হয়েছিল ষে, উভয়বার তোমরা ভীষণ আযাবে পতিত হবে)। অতঃপর যখন প্রথমবারের ওয়াদা আসবে, তখন আমি তোমাদের উপর এমন বান্দাদেরকে চাপিয়ে দেব, যারা অত্যন্ত যুদ্ধপ্রিয় হবে। অতঃপর তারা ( তোমাদের ) গৃহসমূহে প্রবেশ করবে ( এবং তোমাদেরকে হত্যা, বন্দী ও লুটতরাজ করবে)। এটা (শান্তির এমন) এক ওয়াদা, যা অবশ্যই পূর্ণ হবে। অতঃপর (যখন তোমরা স্বীয় কৃতকর্মের জন্য অনুতপ্ত হবে এবং তওবা করবে. তখন) আমি পুনরায় ওদের উপর তোমাদেরকে প্রাধান্য দান করব ( যদিও তা হবে পরোক্ষভাবে। অর্থাৎ যে জাতি তাদের বিরুদ্ধে প্রাধান্য লাভ করবে, তারা তোমাদের মিত্র হয়ে যাবে)। এভাবে তোমাদের শরু সে জাতির কাছে এবং তোমাদের কাছে পরাভূত হয়ে যাবে। এবং অর্থসম্পদ ও পুত্র-সন্তান দ্বারা (যেগুলো বন্দী ও লুট করা হয়েছিল) আমি তোমাদের সাহায্য করব অর্থাৎ এসব বস্তু-সামগ্রী তোমরা ফেরত পেয়ে যাবে। ফলে তেমেরা শক্তিশালী হবে এবং আমি তোমাদের দল ( অর্থাৎ অনুসারীদের )-কে রদ্ধি করব। ( সুতরাং জাঁক-জমক, ধনসম্পদ, সন্তান-সন্তুতি ও অনুসারী সব কিছুতেই উন্নতি হবে। আর সে গ্রছে এ উপদেশও লিখেছিলাম যে ) যদি ( ডবিষ্যতে ) ডাল কাজ কর, তবে নিজেদের উপক`রার্থেই তা করবে ( অর্ধাৎ ইহকাল ও পরকালে এর উপকার পাবে ) এবং যদি ( পুনরায় ) তোমরা মন্দ কাজ কর তবে, তাও নিজেদের জন্যই করবে। ( অর্থাৎ আবার শান্তি ডোগ করবে। সেমতে তাই হয়েছে। যেমন, অতঃপর বর্ণনা করা হয়েছে যে) এরপর ষধন (উপরোজ দু'বার অনর্থ স্পটির মধ্য থেকে ) শেষবারের সময় আসবে [ তখন তোমরা ঈসা (আ)-র শরীয়তের বিরোধিতা করবে ] তখন আমি পুনরায় তোমাদের উপর অপরকে জয়ী করে দেব, যাতে ( তারা পিটিয়ে ) তোমাদের মুখমণ্ডল বিরুত করে দেয় এবং যেভাবে তারা ( পূর্ববতী লোকেরা বায়তুল মোকাদ্দাসের ) মসজিদে ( লুটতরাজ করতে করতে ) চুকেছিল. এরাও (অর্থাৎ পরবর্তী লোকেরাও) তাতে চুকে পড়বে এবং যে বন্তু তাদের হন্তগত হবে সেগুলোকে ( ধ্বংস ও ) বরবাদ করে দেবে। [ এবং সে গ্রন্থে একথাও লিখেছিলাম যে, এই দিতীয়বারের পর যখন মুহাম্মদ (সা)-এর আমল আসবে, তখন তোমরা বিরোধিতা ও অবাধ্যতা না করে তাঁর শরীয়তের অনুসরণ 'কর। তাতে ] আশ্চর্য নয় ( অর্থাৎ ওয়া-দার অর্থে আশা রয়েছে ) যে, তোমাদের পালনকর্তা তোমাদের প্রতি রহমত করবেন ( এবং তোমাদেরকে পুনরায় অপমানের হাত থেকে মুক্তি দেবেন ) এবং যদি তোমরা পুনরায় সে ( অপ) কর্ম কর, তবে আমিও পুনরায় সে ( শান্তি ) ব্যবহার করব। ( সুতরাং রস্কুরাহ্ '(সা)-র আমলে তারা তাঁর বিরোধিতা করলে পুনরায় নিহত, বন্দী ও লান্ছিত হয়েছে। এটা হল ইহকালের শান্তি এবং (পরকালে) আমি জাহাল্লামকে (এমন) কাফিরদের জেলখানা করেই রেখেছি।

পূর্বাগর সম্পর্ক : ইতিপূর্বেকার نَبِلَ أَسَرَ أَ دَبِلَ مَ مَعَالَمَ حَدَى لَبَلَى أَسَرَ أَ دَبِلَ مَا اللَّهِ

শরীয়তের বিধি-বিধান এবং আরাহ্র নির্দেশাবলী অনুসরণের প্রতি উৎসাহিত করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে এগুলোর বিরুদ্ধাচরপের অগুড পরিণতি সম্পর্কে ভীতি প্রদর্শন ও সাবধান বাণী উচ্চারণের বিষয় বণিত হয়েছে। আয়াতগুলোতে শিক্ষা ও উপদেশের জন্য বনী-ইসরাঈলের দু'টি ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে। প্রথমবার আলাহ্র নির্দেশের বিরুদ্ধাচরণে লিপ্ত হলে আলাহ্ তা'আলা শরু দেরকে তাদের উপর চাপিয়ে দেন। ওরা তাদেরকে চরম বিপর্যয়ের মুখে ঠেলে দেয়। এরপর তারা কিছুটা হ'শিয়ার হলে এবং অনাচারের অভ্যাস কিছুটা কমে আসলে তাদের অবস্থার উন্নতি হয়। কিন্তু কিরু দিন পর আবার তাদের মধ্যে অনাচার ও কুকর্ম মাথাচাড়া দিয়ে ওঠে। ফলে আলাহ্ তা'আলা পুনরায় শরু দের হাতে লান্ছিত করেন। কোরআন পাকে দু'টি ঘটনা উল্লেখ করা হয়েছে, কিন্তু ইতিহাসে এ ধরনের ছয়টি ঘটনা বির্ত হয়েছে।

প্রথম ঘটনাঃ বর্তমান মসজিদে আকসার প্রতিষ্ঠাতা হযরত সোলায়মান (আ)-এর ওফাতের কিছু দিন পরে সংশ্লিল্ট প্রথম ঘটনাটি সংঘটিত হয়। বায়তুল মোব্লাদাসের শাসনকর্তা ধর্মদ্রোহিতা ও কুর্ক্মের পথ অবলয়ন করলে মিসরের জনৈক সম্রাট তার উপর চড়াও হয় এবং বায়তুল মোকাদ্দাসের স্বর্ণ ও রৌপোর আসবাবপর লুট করে নিয়ে যায়, কিন্তু নগরী ও মসজিদকে বিধ্বন্ত করেনি।

দ্বিতীয় ঘটনা ঃ এর প্রায় চারশত বছর পর সংঘটিত হয় দিতীয় ঘটনাটি। বায়তুন মোকাদ্দাসে বসবাসকারী কতিপয় ইহদী মৃতি পূজা গুরু করে দেয় এবং অবশিষ্টরা অনৈক্যের শিকার হয়ে পারস্পরিক দেশ-কর্নহে লিপ্ত হয়। পরিণামে পুনরায় মিসরের জনৈক সম্রাট তাদের উপর আক্রমণ চালায় এবং নগরী ও মসজিদ প্রাচীরেরও কিছুটা ক্ষতিসাধন করে। এরপর তাদের অবস্থার যৎ কিঞ্চিত উন্নতি হয়।

তৃতীয় ঘটনাঃ এর কয়েক বছর পর তৃতীয় ঘটনাটি সংঘটিত হয়, যখন বাবেল সম্রাট বুখতা নছর বায়তুল মোকাদ্দাস আব্রুমণ করে এবং শহরাট পদানত করে প্রচুর ধনসম্পদ লুট করে নেয়। সে অনেক লোকাকে বন্দী করে সঙ্গে নিয়ে যায় এবং সাবেক সম্রাট পরিবারের জনৈক ব্যক্তিকে নিজের প্রতিনিধিরূপে নগরের শাসনকর্তা নিযুক্ত করে।

চতুর্থ ঘটনাঃ এর কারণ এই যে, উপরোজ্ঞ নতুন সম্রাট ছিল মূতিপূজক ও অনাচারী। সে বুখতা নছরের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ঘোষণা করলে বুখতা নছর পুনরায় বায়-তুল মোকাদ্দাস আরুমণ করে। এবার সে হত্যা ও লুটতরাজের চূড়ান্ত করে দেয়। আগুন লাগিয়ে সমগ্র শহরটিকে ধ্বংসস্তুপে পরিণত করে দেয়। এ দুর্ঘটনাটি সোলায়মান (আ) ফর্দ্রুক মসজিদ নির্মাণের প্রায় ৪১৫ বছর পর সংঘটিত হয়। এরপর ইহদীরা এখান ধেকে নির্বাসিত হয়ে বাবেলে ছানান্ডরিত হয়। সেখানে চরম অপমান, লান্ছনা ও দুর্গতির

807

মাঝে সত্তর বছর অতিবাহিত হয়। অতঃপর ইরান সমাট বাবেলেও চড়াও হয়ে বাবেল অধিকার করেনেয়। ইরান সম্রাট নির্বাসিত ইহুদীদের প্রতি দয়াপরবশ হয়ে তাদেরকে পুনরায় সিরিয়ায় গৌছে দেয় এবং তাদের লুম্ঠিত দ্রব্য-সামগ্রীও তাদের হাতে প্রতার্পণ করে। এ সময় ইহুদীরা নিজেদের কুকর্মের জন্য অনুতপ্ত হয়ে তওবা করে এবং নতুনভাবে বসতি স্থাপন করে ইরান সম্রাটের সহযোগিতায় পূর্বের নমুনা অনুযায়ী ফসজিদে আকসা পুনর্নির্মাণ করে।

পঞ্চম ঘটনাঃ ইহদীর। এখানে পুনরায় সুখে-যাত্দের জীবন-যাপন করে অতীতকে সম্পূর্ণ ভূলে যায়। তারা আবার ব্যাপকভাবে পাপে লিম্ত হয়ে পড়ে। অন্তঃপর হযরত ঈসা (আ)-র জন্মের ১৭০ বছর পূর্বে এ ঘটনাটি সংঘটিত হয়। আন্তাকিয়া শহরের প্রতিষ্ঠাতা সম্রাট ইহদীদের উপর চড়াও হয়। সে চল্লিশ হাজার ইহদীকে হত্যা এবং চল্লিশ হাজারকে বন্দী ও গোলাম বানিয়ে সঙ্গে নিয়ে যায়। সে মসজিদেরও অবমাননা করে, কিন্তু মসজিদের মূল ভবনটি রক্ষা পেয়ে যায়। পেরবর্তী পর্যায়ে এ সম্রাটের উত্তরাধিক জ্রীরা শহর ও মসজিদকে সম্পূর্ণ ময়দানে পরিণত করে দেয়। এর ফিছু দিন পর বায়তুল মোকাদ্দাস রোম সম্রাটদের দখলে চলে যায়। তারা মসজিদের সংস্কার সাধন করে এবং এর আট বছর পর হযরত ঈসা (আ) দুনিয়াতে আগমন করেন।

ষষ্ঠ ঘটনাঃ হযরত ঈসা (আ)-র সশরীরে আকাশে উত্থিত হওয়ার চলিশ বহর পর ষষ্ঠ ঘটনাটি ঘটে। ইহুদীরা রোম সম্রাষ্টের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ করে। ফলে রোমকরা শহর ও মসজিদ পুনরায় বিধ্বস্ত করে পূর্বের ন্যায় ধ্বংসস্তূপে পরিণত করে দেয়। তখন-কার সম্রাটের নাম হিল তাইতিস। সে ইহদীও ছিল না এবং খৃস্টানও ছিল না। কেননা তার অনেক দিন পর কনস্টানটাইন প্রথম খৃস্টধর্ম গ্রহণ করে। এরপর থেকে খলীফা হযরত ওমর (রা)-এর আমল পর্যন্ত মসজিদটি বিধ্বস্ত অবস্থায় পড়ে ছিল। হযরত ওমর (রা) এটি পুনর্নির্মাণ করান। এ ছয়টি ঘটনা তফসীরে হলানীর বরতে দিয়ে তফসীরে. বয়ানুল কোরআনে লিখিত হয়েছে।

এখন প্রশ্ন এই যে, এই ছয়টি ঘটনার নধ্যে কোরআনে উল্লিখিত দু'টি ঘটনা কোন্ ওলো? এর চূড়ান্ত কয়সালা করা কঠিন। তবে বাহ্যত এগুলোর মধ্যে যে ঘটনাগুলো অধিক গুরুতর ও প্রধান এবং যেগুলোর মধ্যে ইহদীদের নগ্টামিও অধিক হয়েছে এবং শান্ধিও কঠোরতর পেয়েছে, সেগুলোই বোঝা দরকার। বলা বাহল্য, সেগুলো হচ্ছে চতুর্থ ও ষষ্ঠ ঘটনা। তফসীরে কুরতুবীতে এ প্রসঙ্গে সাহাযী হযরত হোযায়ফার বাচনিক একটি দীর্ঘ হাদীল বণিত হয়েছে। তাতেও নির্ধান্নিত হয় যে, এখানে চতুর্থ ও ষষ্ঠ ঘটনাই বোঝানো হয়েছে। দীর্ঘ হাদীসটির অনুবাদ নিন্দের প্রান্থ হল ঃ

হযরত হোয়ায়কা বলেন ঃ আমি রাসূলুরাহ্ (সা)-র খিদমতে আরয করনাম, বায়তুল মোকাদ্দাস আরাহ্ তা'আলার কাছে একটি বিরাট মর্যাদাসম্পন্ন মসজিদ। তিনি বললেন ঃ দুনিয়ার সব গৃহের মধ্যে এটি একটি বৈশিষ্ট্যপূর্ণ মহান গৃহ। এটি আরাহ্ তা'আলা সোলারমান ইবনে দাউদ (আ)-এর জন্য অর্ণ-রৌপা, মণি-মুজা ইয়াকৃত ও যমন্নরদ দ্বারা নির্মাণ করেছিলেন। সোলারমান (আ) যখন এর নির্মাণ কাজ আরফ্ল করেন, তখন আল্লাহ্ তা'আলা জিনদের তাঁর আজাবহ করে দেন। জিনরা এসব মণি-মুক্তা ও স্বর্ণ-রৌপ্য সংগ্রহ করে মসজিদ নির্মাণ করে। হযরত হোষায়ফা বলেন ঃ আমি আরয করলাম, এরপর বায়তুল মোকাদ্দাস থেকে মণি-মুক্তা ও স্বর্ণ-রৌপ্য কোথায় এবং কিডাবে উধাও হয়ে গেল ? রসূলুল্লাহ্ (সা) বললেন ঃ বনী ইসরাঈলরা যখন আল্লাহ্র নাফরমানী করে, গোনাহ্ ও কুকর্মে লিণ্ড হল এবং পয়গন্বরগণকে হত্যা করল, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাদের ঘাড়ে বুখতা নছরফে চাপিয়ে দিলেন। বুখতা নছর ছিল অগ্নি উপাসক।

সে সাতশ' বছর বায়তুল মোকাদ্দাস শাসন করে। কোরআন পাকের أَنْ ذَا جُاءُ لَنْ الْمَارُ مُرْعَلُمُ مَعْلُكُمْ عَبُا لُ الْنَا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدِ عَدْ اللَّهُ وَعَدْ أُولُوهُما بَعْنُنَا عَلَيْهُمْ عَبْالُا اللَّا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدِ عَدْ اللَّهُ وَعَدْ أُولُوهُما بَعْنُنَا عَلَيْهُمْ عَبْالُا اللَّا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدُ عَدْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَبْالُولْ الْنَا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدُ عَدْ اللَّهُ عَلَيْهُمْ عَبْالُولْ اللَّا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدُ عَدْ اللَّا اللَّا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدُ عَدْ عَلَيْ مَعْتَا مُعْتَلًا عَلَيْهُمْ عَبْاللَّا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدُ عَدْ عَدْ اللَّا اللَّا اللَّا أُولِي بَاسٍ شَدَيْدُ عَدْ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا عَلَيْهُ عَلَيْكُمْ عَبْاللْ عَلَيْهُ عَدْ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالَ وَلَي بَاسٍ شَدَيْدُ عَدْ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّا اللَّالَ اللَّا اللَّالَ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّا اللَّالَ وَلَي بَاسُ عَلَيْكُمْ عَلَى اللَّا اللَّالَ وَلَي بَاسُ عُلَ مُعْتَعْتَلُولُولُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْهُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَى مَعْتَ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّا اللَّا اللَّا ال مُعْتَعْتَلَةُ عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّا اللَّا اللَّا عَلَيْكُمْ عَنْ اللَّا اللَّالَةُ عَلَى مَعْتَلَةُ عَلَيْكُمُ عَنْ اللَّا اللَّالْعُ مُعْتَلَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ اللَّا عَالَةُ عَلَى اللَّا اللَّا الْعَالَةُ عَلَى اللَّا الْعَال مُعْتَلَةُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَيْ اللَّالَةُ عَلَيْكَ عَلَيْكُ عَلَيْكُ عَلَيْ عَالَةُ عَلَى مَاللَّا عَالَةً عَلَيْ

এরপর আল্লাহ্ তা'আলা ইরানের এক সম্লাটকে তার মুকাবেলার জন। তৈরী করে দেন। সে বাবেল জয় করে এবং অবশিল্ট বনী ইসরাঈলকে বুখতা নছরের বন্দীদশা থেকে মুক্ত করে। বুখতা নছর যেসব ধনসম্পদ বায়তুল মোকাদ্দাস থেকে নিয়ে গিয়ে-ছিল, ইরানী বাদশাহ্ সেণ্ডলোও বায়তুল মোকাদ্দাসে ফেরত পাঠিয়ে দেয়। অতঃপর আল্লাহ্ তা'আলা বনী ইসলাঈলকে নির্দেশ দেন, যদি তোমরা আবারও নাফরমানী কর এবং গোনাহ্র দিকে ফিরে যাও, তবে আমিও পুনরায় হত্যা ও বন্দীত্বের আযাব তোমাদের

বলে একথাই বোঝানো হয়েছে।

বনী ইসরাঈলরা যখন বায়তুল মোকাদ্দাসে ফিরে এল এবং সমস্ত ধনসম্পদ ও আসবাবপয় তাদের হন্ডগত হয়ে গেল, তখন আবারও পাপ ও কুকর্মে লিণ্ড হয়ে পড়ল। তখন আরাহ্ তা'আলা রোম সম্লাটকে তাদের ঘাড়ে চাপিয়ে দিলেন।

বোঝানো হয়েছে। রোম সম্রাট জলে ও স্থলে উডয় ক্ষেত্রে তাদের্দ্র সাথে যুদ্ধ করে অগণিত লোককৈ হত্যা ও বন্দী করে এবং বায়তুল মোফান্দাসের সমস্ত ধনসম্পদ এক লক্ষ সতর হাজার গাড়িতে বোঝাই করে নিয়ে যায়। এসব ধনসম্পদ রোমের অর্ণ মন্দিরে এখনো পর্যন্ত সংরক্ষিত রয়েছে এবং থাকবে। শেষ যমানায় হযরত মাহ্দী আবির্ভূ ত হয়ে এণ্ডলোকে আবার এক লক্ষ সন্তর হাজার নৌকা বোঝাই করে বায়তুল মোকাদ্যাসে ফিরিয়ে আনবেন এবং এখানেই আল্লাহ্ তা'আলা পূর্ববর্তী ও পরবর্তী সব মানুষকে একল্ল করবেন। ( এ দীর্ঘ হাদীসটি কুরত্বী শ্বীয় তফসীরে উদ্ধত করেছেন )।

বয়ানুল কোরআনে বলা হয়েছে, কোরআনে উল্লিখিত ঘটনাধয়ের অর্থ দুইটি শরীয়তের বিরুদ্ধাচরণ। এক. মূসা (আ)-র শরীয়তের বিরুদ্ধাচরণ এবং দুই. ঈসা (আ)-র নবুয়ত লাডের পর তাঁর শরীয়তের বিরুদ্ধাচরণ। উপরোল্লিখিত ঘটনাবলী প্রথম বিরুদ্ধা-চরপের অন্তর্ভুক্ত হতে পারে। ঘটনাবলীর বিবরপের পর আলোচা আয়াতসমূহের তফসীর দেখুন।

#### আনুষ্ঞিক ভাতব্য বিষয়

উলিখিত ঘটনাবলীর সারমর্ম এই যে, বনী ইসরাঈল সম্পর্কে আল্লাহ তা আলার ফয়সালা ছিল এই ঃ তারা যতদিন পর্যন্ত আছাহর আনুগত্য করবে, ততদিন ধর্মীয় ও জাগতিক ক্ষেত্রে কৃতকার্য ও সফলকাম থাকবে এবং যখনই ধর্মের প্রতি বিমুখ হয়ে পড়বে, তখনই লাণ্ছিত ও অপমানিত হবে এবং শরুদের হাতে পিটুনি খাবে। শরুরা তাদের উপর প্রবন্ধ হয়ে গুধু তাদের জান ও মালেরই ক্ষতি করবে না; বরং তাদের পরম প্রিয় কেবলা বায়তুল মোকাদ্দাসও শরুর কবল থেকে নিরাপদ থাকবে না। তাদের কাফির শরু বায়তুল মোকাদ্দাসের মসজিদে চুফে এর অবমাননা করবে এবং একে পর্যু-দন্ত করে ফেরবে। এটাও হবে বনী ইসরাঈলের শান্তির একটি অংশবিশেষ। কোরআন পাক তাদের দু'টি ঘটনা বর্ণনা করেছে। প্রথম ঘটনা মূসা (আ)-র শরীয়ত চলাকালীন এবং খিতীয় ঘটনা ঈসা (আ)-র আমলের । উভয় ক্ষেব্রেই বনী ইসরাঈল সমকালীন শরীয়তের প্রতি পৃষ্ঠপ্রদর্শন করে। ফলে প্রথম ঘটনায় জনৈক অগ্নিপূজক সম্রাটকে তাদের উপর এবং বায়তুর মোফাদ্দাসের উপর চাপিয়ে দেওয়া হয়। সে অবর্পনীয় ধ্বংসলীলা চালায় শিতীয় ঘটনায় জনৈক রোম সম্রাটকে তাদের উপর চাপানো হয়। সে হত্যা ও লুটতরাজ ৰুরে এবং বায়তুল মোকাদ্দাসকে বিধ্যন্ত মৃত্যের পুরীতে পরিণত করে দেয়। সাথে সাথে একথাও উল্লেখ করা হয়েছে যে উভয়ক্ষেত্রে বনী ইসরাঈলরা যখন স্বীয় কুজর্মের জন্য অনুতপ্ত হয়ে তওবা করে, তখন আল্লাহ্ তা'আন্না তাদের দেশ, ধনসম্পদ এবং জনবল ও সন্তান-সন্ততিকে পুনর্বহাল কার দেন।

এ ঘটনাদ্বয় উল্লেখ করার পর পরিশেষে আল্লাহ্ তা'আলা এসব ব্যাপারে সাম বিধি বর্ণনা করে বলেছেন : الم مع নাফরমানীর দিকে প্রত্যাবর্তন করলে আমিও পুনরায় এমনি ধরনের শাস্তি ও আযাব চাপিয়ে দেব। বলিত এ বিধিটি কিয়ামত পর্যন্ত বলবৎ থাকবে। এতে বনী ইসরাঈলের সেসব লোককে সম্বোধন করা হয়েছে, যারা রাস্লুল্লাহ্ (সা)-র আমলে বিদ্যামান ছিল। এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, প্রথমবার মূসা (আ)-র শরীয়তের বিরুদ্ধাচরপের কারণে এবং দিতীয় বার ঈসা (আ)-র শরীয়তের বিরুদ্ধাচরপের কারণে ও আষাবে পতিত হয়েছিলে, এখন তৃতীয় মুগ হচ্ছে শরীয়তে-মুহাম্মদীয় মুগ যা কিয়ামত পর্যন্ত বলবৎ থাকবে। এর বিরুদ্ধাচরণ করলেও তোমাদেরকে পূর্বের পরিণতিই ডোগ করতে হবে। আসলে তাই হয়েছে। তারা শরীয়তে-মুহাম্মদী ও ইসলামের বিরুদ্ধাচরণে প্রবৃত্ত হলে মুসলমানদের হাতে নির্বাসিত লাম্ছিত ও অপমানিত তো হয়েছেই, শেষ পর্যন্ত তাদের পবিত্র ফেবলা বায়তুল মোকাদ্দাসও মুসলমানদের করতলগত হয়েছে। পার্থক্য এতটুকু যে, পূর্ববর্তী সমাটরা তাদেরকেও অপমানিত ও লাম্ছিত করেছিল এবং তাদের পবিত্র কেবলা বায়তুল মোকাদ্দাসও অপমানিত ও লাম্ছিত করেছিল এবং তাদের পবিত্র কেবলা বায়তুল মোকাদ্দাসেরও অপমানিত ও লাম্ছিত করেছিল এবং তাদের পবিত্র কেবলা বায়তুল মোকাদ্দাসেরও অবমাননা করোছিল। কিন্ত মুসলমানরা বায়তুল মোকাদ্দাস জয় করার পর শত শত বছর যাবত বিধ্যন্ত ও পরিত্যক্ত মসজিদটি নতুনভাবে পুনর্নির্মাণ করেন এবং পয়গন্ধরগণের এ কিবলার যথাযথ সম্মান পুনর্বহাল করেন।

বনী ইসরাইজের ঘটনাবলী মুসলমানদের জন্য শিক্ষাপ্রদ ॥ বায়তুল মোকান্দাসের বর্তমান ঘটনা, এ ঘটনা পরস্রার একটি জংশ ঃ বনী ইসরাউলদের এসব ঘটনা কোরআন পাক্ষে বর্ণনা করা এবং মুসলমানদেরকে শোনানোর উদ্দেশ্য বাহ্যত এই যে, মুসলমানগণ এ আল্লাহ্ প্রদত্ত বিধি-ব্যবস্থা থেকে আলাদা নয়। তাদের ধনীয় ও পাথিব সম্মান, শান-শওকত, অর্থসম্পদ ও আল্লাহ্র আনুগত্যের সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত। যখন তারা আল্লাহ্ ও রসূলের আনুগত্য থেকে বিমুখ হয়ে যাবে, তখন তাদের শত্রু ও কাফির-দেরকে তাদের উপর চাপিয়ে দেওয়া হবে, তাদের হাতে তাদের উপাসনালয় ও মসজিদ-সমূহেরও অবমাননা হবে +

সাম্প্রতিককালে বায়তুল মোকাদ্দাসের উপর ইহদীদের অধিকার এবং তাতে অগ্নি-সংযোগের হাদয়বিদাযুক ঘটনা সমগ্র মুসলিম বিশ্বকে উদ্বেগাকুল করে রেখেছে। সত্য বরতে কি, এতে করে কোরআনের উপরোজ্ঞ বজ্ঞব্যেরই সত্যায়ন হচ্ছে। মুসলমানগণ আল্লাহ্ ও তাঁর রসূলকে বিস্মৃত হয়েছে, পরকাল থেকে পাফিল হয়ে পার্ধিব শান-শওকতে মনোনিবেশ করেছে এবং কোরআন ও সুল্লাহ্র বিধি-বিধান থেকে নিজেদেরকে মুক্ত করে নিয়েছে। ফলে আরাহ্র কুদরতের সেই বিধানই আখারকাশ করেছে যে, কোটি কোটি আরবের বিরুদ্ধে কয়েক লাখ ইহদী যুদ্ধে জয়লাভ করেছে। তারা আরবদের ধনসম্পদের বিস্তর ক্ষতি সাধান করেছে এবং ইসলামী শরীয়তের দৃষ্টিতে বিশ্বের তিনটি লেঠতম মসজিদের একটি মসজিদ---যা সব সময়ই পয়গম্বরগণের কিবলা ছিল---আন্নবদেও কাছ থেকে ছিনিয়ে নিয়েছে। যে জাতি বিশ্বে সর্বাধিক মৃণিত ও লাশ্ছিত বলে গণা হত, আজ সে ইহদী জাতিই আরবদের উপর প্রাধান্য বিস্তার করতে সক্ষম হয়েছে। তদুপরি দেখা যায়, এ জাতি সংখ্যায় মুসলমানদের মুকাবিলায় কোন ধর্তব্যের মধ্যেই আসে না এবং মুসল-মানদের সমস্টিগত সমরাস্তের মুকাবিলায়ও ওদের কোন ওরুছ নেই। এতে আরও প্রতীয়মান হয় যে, এ ঘটনাটি ইহদীদেরকে কোন সম্মানের আসন দান করে না। তবে এটা মুসলমানদের অবাধ্যতার শাস্তি অবশ্যই ৷ এ থেকে পরিষ্কার ফুটে উঠেছে যে, যা কিছু ঘটেছে, তা আমাদের কুকর্মের শাস্তি হিসাবেই ঘটেছে। এর একমার প্রতিকার হিসাবে যদি আমরা শ্বীয় দুষ্কমের জন্য অনুত•ত হয়ে খাঁটি মনে তওবা করি, আলাহ্র নির্দেশাবলীর আনুগত্যে আন্ধনিয়োগ করি, সাচ্চা মুসলমান হয়ে যাই, বিজাতির অনুকরণ

ও বিজাতির উপর ভরসা করা থেকে বিরত হই, তবে ওয়াদা অনুযায়ী ইনশাআল্লাহ্ বায়তুল মোক্ষাদ্দাস ও ফিলিস্টান আবার আমাদের অধিকারভুক্ত হবে। কিন্তু পরিতাপের বিষয়, আজকালকার আরব শাসকবর্গ এবং সেখানকার মুসলমান জনগণ এখনও এ সত্য অনু-ধাবন করতে সক্ষম হয়নি। তারা এখন বিজাতির সাহায্যের উপর ভরসা করে বায়তুল মোকাদ্দাস উদ্ধার করার পরিকল্পনা ও নকশা তৈরী করছে। অথচ বাহ্যত এর কোন সভাবনা দেখা যায় না। نَا اللَّهُ الْمُسْتَكَى

যে অস্ত্র-শস্ত ও সমরোপকরণ দ্বারা বায়তুল মোকাদ্দাস ও ফিলিস্তীন পুনরায় মুসল-মানদের অধিকারে আসতে পারে, তা হচ্ছে ওধু আল্লাহ্র প্রতি প্রত্যাবর্তন, পরকালে বিশ্বাস, শরীয়তের বিধি-বিধানের অনুসরণ, নিজেদের সমাজ ব্যবস্থা ও রাজনীতিতে বিজাতির উপর উন্নসা ও তাদের অনুকরণ থেকে আত্মরক্ষা এবং পুনরায় আল্লাহ্র উপর ভরসা করে খাঁটি ইসলামী জিহাদ। আল্লাহ্ তা'আলা আমাদের আরব শাসকবর্গকে এবং অন্যান্য মুসলমানদেরকে এর তওফীক দান কর্মন।

একটি আশ্চর্যজনক ব্যাপার ঃ আল্লাহ্ তা'আলা ভূ-পৃষ্ঠে ইবাদতের জন্য দু'টি ছানকে ইবাদতকারীদের কেবলা করেছেন। একটি বায়তুল মোকাদ্দাস আর অপরটি বায়তুল্লাহ্। কিন্ত আল্লাহ্র আইন উভয় ক্ষেন্ত্রে ডিল্ল ডিল্ল। বায়তুল্লাহ্র রক্ষণাবেক্ষণ এবং কাফিরদের হাত থেকে একে বাঁচিয়ে রাখার দায়িত্ব আল্লাহ্ তা'আলা স্বয়ং গ্রহণ করেছেন। এরই পরিণতি হন্তী বাহিনীর সে ঘটনা, যা কোরআন পাকের সূরা ফীলে উল্লেখ করা হয়েছে। ইয়ামানের খুস্টান বাদশাহ্ বায়তুল্লাহ্ ধ্বংস করার উদ্ধেশ্যে অভিযান করলে আল্লাহ্ তা'আলা বিরাট হন্তী বাহিনীসহ তাকে বায়তুল্লাহ্র নিকটবর্তী হওয়ার পূর্বেই পাখীদের মাধ্যমে বিধ্বন্ত ও বরবাদ করে দেন।

ফিন্তু বায়তুল মোকাদ্দাসের ক্ষেত্রে এ আইন নেই। বরং আলোচ্য আয়াতগুলো থেকে জানা যায় যে, মুসলমানরা যখন পথন্তপ্টতা ও গোনাহে লিপ্ত হবে, তখন শাস্তি হিসাবে তাদের কাছ থেকে এ কিবলাও ছিনিয়ে নেওয়া হবে এবং কাফিররা এর উপর প্রাধান্য বিস্তার করবে।

কাফির আল্লাহ্র বান্দা, কিন্তু প্রিয় বান্দা নয় : উল্লিখিত প্রথম ঘটনায় কোরআন পাক বলেছে, আল্লাহ্র দীনের অনুসারীরা যখন ফিতনা ও ফাসাদে লিপ্ত হয়ে পড়বে, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাদের উপর এমন রান্দাদেয়কে চাপিয়ে দেবেন, যারা তাদের ঘরে প্রবেশ করে তাদের উপর হত্যা ও লুটতরাজ চালবে। এ স্থলে কোরআন পাক এই বেলেনি আল্লাহ্র জিরু হত্যা ও লুটতরাজ চালবে। এ স্থলে কোরআন পাক এই বে, আল্লাহ্র পিরে কোন বান্দার সম্বন্ধ হয়ে যাওয়া তার জন্য পরম সম্মানের বিষয়। এই যে, আল্লাহ্র দিকে কোন বান্দার সম্বন্ধ হয়ে যাওয়া তার জন্য পরম সম্মানের বিষয়। মেমন, এ সূরার প্রারজে خبين خبين الم মার মি'রাজে রস্লুল্লাহ্ (সা) আল্লাহ্ তা'আলোর পক্ষ থেফে চূড়ান্ত সম্মান ও অসাধারণ নৈফট্য লাভ করেছিলেন। কোরআন পাক্ষ এ ঘটনা বর্ণনা করতে গিরে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র নাম অথবা কোন বিশেষ বর্ণনা করার পরিবর্তে ঙধু ২ এ২ (বালা) বলে ব্যক্ত করেছে যে, মানুষের সর্বশেষ উৎকর্ষ এবং সর্বোচ্চ মর্যাদা হচ্ছে আলাহ্ কর্তৃ ক তাকে বালাবলে আখ্যায়িত করা। বনী ইসরাঈলকে শান্তি দেওয়ার জন্য যেসব লোককে ব্যবহার করা হয়েছিল, তারা ছিল কাফির। তাই আলোচ্য আয়াতে আলোহ্ তা আলা তাদেরকে

نان بالب الحجم بالالا مايت করার পরিবর্ত عبادا الله العن العن المايت المعن معن المايت المعن معن المايت المعن معن المعن معن المايت محمد من معن المايت المحمد معن المايت المحمد معن المايت المحمد معن المعن المعن المعن المعن المعن المعن المعن معن المعن معن المعن معن معن المعن ال معن المعن المع

لْٱالْقُرْآنَ يَهْدِى لِلَّتِي هِي ٱقْوَمُ وَبُ نُ الصَّلِحْتِ أَنَّ لَهُمُ أَجْرًا كَبِبُرًا فَوَاتَ الَّذِينَ لَا يُؤْ خِرْتُو أَغْنَدُنَا لَهُمْ عَذَابًا أَلِيْعًا ٥ وَيَبُءُ الْإِسْكَانُ بِٱلشَّرِّ دُعَاءَهُ بِالْحَـ يْرِ ﴿ وَكَانَ الْإِنْسَانُ عَجُوْلًا ٥

(৯) এই কোরআন এমন পথ প্রদর্শন করে, যা সর্বাধিক সরল এবং সংকর্ম-পরায়ণ মু'মিনদেরকে সুসংবাদ দেয় যে, তাদের জন্য মহা পুরভারে রয়েছে। (১০) এবং যারা পরকালে বিশ্বাস করে না, আমি তাদের জন্য যত্তপাদায়ক শান্তি প্রস্তুত করেছি। (১১) মানুষ যেডাবে কল্যাণ কামনা করে, সেইডাবেই অকল্যাণ কামনা করে। মানুষ তো খুবই দুততাপ্রিয়।

পূর্বাপর সম্পর্ক ঃ সূরার প্রারঙে মি'রাজের মু'জিষার মাধ্যমে রস্লুরাহ্ (সং)-র রিসালত প্রসঙ্গ বণিত হয়েছিল । আলোচ্য আয়াতসমূহে কোরআনের মু'জিয়ার মাধ্যমে তা প্রমাণ করা হচ্ছে ।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষপ

নিশ্চয় কোরআন এমন পথ নির্দেশ করে, যা সম্পূর্ণ সরল (অর্থাৎ ইসলাম) এবং এ পথ মান্যকাল্পী ও অমান্যকারীদের প্রতিদান ও শাস্তিও ব্যক্ত করে) সৎ কর্ম সম্পাদনকারী মু'মিনদেরকে সুসংবাদ দেয় যে, তারা বিরাট সওয়াব পাবে এবং আরও বলে যে, যারা পরকালে বিশ্বাস করে না. আমি তাদের জন্য যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি তৈরী করে রেখেছি। কিছু মানুষ (যেমন, কাফিররা) অমঙ্গলের (অর্থাৎ আযাবের) এমন দোয়া করে, যেমন মঙ্গলের দোয়া (করা হয়)। মানুষ (স্বডাবতই) কিছুটা দ্রুততাপ্রিয়।

#### আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

'জাকওয়াম' পথঃ কোরআন পাক যে পথ নির্দেশ করে, তাকে 'আকওয়াম' বলা হয়েছে। 'আফওয়াম' সে পথ, যা অভীল্ট লক্ষ্যে পৌছাতে নিকটবতী, সহজ এবং বিপদাপদমুক্ষও।----( কুরতুবী ) এ থেকে বোঝা গেল যে, কোরআন পাক মানব-জীবনের জন্য যেসব বিধি-বিধান দান করে, সেওলোতে এ তিনটি ওণই বিদ্যমান রয়েছে। যদিও মানুষ স্বল্পবুদ্ধির কারণে মাঝে মাঝে এ পথকে দুর্গম ও বিপদসংকুল মনে করতে থাকে; কিন্তু রাক্ষ্ল আলামীন হল্টিজগতের প্রতিটি অণু-পরমাণু সম্পর্কে জান রাখেন এবং ভূত ও ডবিষ্যৎ তাঁর কাছে সমান। একমান্ন তিনিই এ সত্য জানতে পারেন যে, মানুষের্র উপকার কোন কাজে ও কিডাবে বেশি। হুয়ং মানুষ যেহেতু সামগ্রিক অবন্থা সম্পর্কে জাত নয়, তাই সে নিজের ডাল-মন্দও পুরোপরি জানতে পারে না।

সম্ভবত এদিকে লক্ষ্য রেখেই আলোচ্য আয়াতসমূহের সর্বশেষ আয়াতে উল্লেখ করা হয়েছে যে, মানুষ তো মাঝে মাঝে তাড়াহড়া করে নিজের জন্য এমন দোয়া করে বসে, যা পরিণামে তার জন্য ধ্বংস ও বিপর্যয় ডেকে আনে। আল্লাহ্ তা'আলা এমন দোয়া কবুল করে নিলে সে নিশ্চিতই ধ্বংসপ্রাপত হবে। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা অধিকাংশ সময় এমন দোয়া তাৎক্ষণিকডাবে কবুল করেন না। শেষ পর্যন্ত মানুষ নিজেই বুঝতে পারে যে, তার এ দোয়া দ্রান্ত এবং তার জন্য ভীষণ ক্ষতিকর ছিল। আয়াতের সর্বশেষ বাক্যে মানুষের একটি বভাবগত দুর্বলতা বিধির আকারে উল্লেখ করা হয়েছে যে, মানুষ বভাবের তাড়নায়ই দ্রুততাপ্রিয়। সে বাহ্যিক লাড-লোকসানের দিকে দৃষ্টি রাখে, অথচ পরিণাম-দশিতায় ডুল করে; তাৎক্ষণিক সুখ অল্ল হলেও তাকে বড় ও স্থায়ী সুখের উপর অগ্রাধিকার দান করে। এ বন্তব্যের সারমর্ম এই যে, আলোচ্য আয়াতে সাধারণ মানুষের ব্যভাবিক দুর্বলতা বণিত হয়েছে।

কোন কোন তফসীরবিদ এ আয়াতটিকে একটি বিশেষ ঘটনার সাথে সম্পৃক্ত বলে সাব্যস্ত করেছেন। ঘটনাটি এই যে, নযর ইবনে হারেস একবার ইসলামের বিরোধিতায় দোয়া করে বসে যে,

إَ لَلْهُمَّ إِنْ مَا نَ هُذَا هُوَ الْحَنَّ مِنْ عِنْدِ بَ فَا شَطِرْ عَلَيْنَا حِجَا رَلَّا مِّسَنَ السَّهَاءِ أَوِ ا ثَثَنَا بِعَذَا بِ اَلَيْمٍ -

অর্থাৎ হে আল্লাহ্, যদি আপনার কাছে ইসলামই সত্য হয়, তবে আমাদের উপর আকাশ থেকে প্রস্তর হৃষ্টি বর্ষণ করুন অথবা অন্য কোন যন্ত্রণাদায়ক শাস্তি প্রেরণ করুন। এমতাবন্থায় 'ইনসান' শব্দ দারা এই বিশেষ ব্যক্তি অথবা তার সমন্বভাবযুক্তদের বুঝতে হবে।

المكان لهٰ يَوْمُ كَ الْيَوْمَرْعَلَيْكَ فْسِبْه، وَمَنْ صَلَّ فَإِنَّهَا يَا زَقَّ وَزُرَ أُخْرِٰے وَمَا كَنَّا مُعَذِّبِيْنَ حَتَّى نَبْعَ

(১২) জামি রাটি ও দিনকে দু'টি নিদর্শন করেছি। অতঃপর নিম্পুভ করে দিয়েছি রাতের নিদর্শন এবং দিনের নিদর্শনকে দেখার উপযোগী করেছি, যাতে তোমরা তোমাদের পালনকর্তার জনুগ্রহ জন্বেষণ কর এবং যাতে তোমরা ছির করতে পার বছরসমূহের গণনা ও হিসাব এবং আমি সব বিষয়কে বিস্তারিতভাবে বর্ণনা করেছি। (১৩) আমি প্রত্যেক মানুষের কর্মকে তার গ্রীবালগ করে রেখেছি। কিয়ামতের দিন বের করে দেখাব তাকে একটি কিতাব, যা সে খোলা অবহায় পাবে। (১৪) পাঠ কর তুমি তোমার কিতাব। আজ তোমার হিসাব গ্রহণের জন্য তুমিই যথেন্ট। (১৫) যে কেউ সৎ পথে চলে, তারা নিজের মঙ্গলের জন্যই সৎ পথে চলে। আর যে পথয়তের হয়, তারা নিজের অস্যলের জন্যই পথদ্রতট হয়। কেউ জপরের বোঝা বহন করবে না। কোন রস্ল না পাঠানো পর্যন্ত আমি কাউকেই শান্তি দান করি না।

#### তফ্র্সীরের সার-সংক্ষেপ

আমি রাত ও দিনকে স্বীয় কুদরতের নিদর্শন করেছি। অগ্যংপর রাতের নিদর্শন (অর্থাৎ স্বয়ং রান্ত্র)-কে আমি নিম্পুত করে দিয়েছি এবং দিনের নিদর্শনকে উজ্জ্বল করেছি (যেন এতে যাবতীয় বস্তুসামগ্রী সহজেই দেখা যায়), যাতে (তোমরা দিনের বেলায়) পালন-কর্তার রুয়ী অন্বেষণ কর এবং ( দিবারান্ত্রির গমনাগমন, উভয়ের রঙের পার্থক্য--একটি উজ্জ্বল ও অগরটি অন্ধকরোচ্ছন্ন এবং উভয়ের পরিমাণের বিভিন্নতা দ্বারা) বছরসমূহের গপনা এবং (অন্যান্য ছোটখাট) হিসাব জেনে নাও। (যেমন সুরা ইউনুসের প্রথম রুকৃতে বণিত হয়েছে)। আমি প্রত্যেক বিষয়কে বিস্তান্নিতভাবে বর্ণনা করেছি। ( লওহে মাহ্ফুযে সমগ্র স্টেইবস্তর পূর্ণাঙ্গ বিবরণ কোন রক্ষম ব্যতিক্রম ছাড়াই লিপিবন্ধ রয়েছে। কোরআন পারেও প্রয়োজনীয় বিবরণ রোনে রক্ষের এ বর্ণনা উডয়টির সাথেই সম্পর্কমুক্ত হতে পারে)। এবং আমি প্রত্যেক (আমলকারী) মানুষের আমলকে ( সৎ হোক কিংবা অসৎ ) তার গলার হার বানিয়ে রেখেছি ( অর্থাৎ প্রত্যেক্ষ আমল তার সাথে ওতপ্রোতভাবে জড়িত )। এবং (অতঃপর) আমি কিয়ামতের দিন তার আমলনামা তার (দেখার) জন্য বের করে সামনে দেব; যা সে উন্মুক্ত অবস্থায় দেখবে। (এবং তাকে বলা হবে যে) নিজের আমল-নামা (নিজেই) পাঠ কর। আজ তুমি নিজেই নিজের হিসাব পরীক্ষার জন্য যথেল্ট। (অর্থাৎ তোমার আমল অন্য কেট গণনা করবে, এর প্রয়োজন নেই; বরং তুমি নিজেই নিজের আমলনামা পড়ে যাও এবং হিসাব করে যাও যে, তোমার কি পরিমাণ শাস্তি ও প্রতিদান হওয়া উচিত। উদ্দেশ্য এই যে, এখনও আযাব সামনে না এলেও তা টলবে না। এমন এক সময় আসবে, যখন মানুষ নিজের সব কাজকর্ম খোলা চোখে দেখতে পাবে এবং আযাবের যুক্তিযুক্ত প্রমাণ তার বিরুদ্ধে কায়েম হয়ে যাবে এবং) যে ব্যক্তি ( দুনিয়ার সোজা) সরল পথে চলে, সে নিজের উপকারার্থেই চলে এবং যে ব্যক্তি বিপথগামী হয় সে-ও নিজেরই ক্ষতির জন্য বিপথগামী হয়। (সে তখন এর সাজা ডোগ করবে। এতে অন্যের কোন ক্ষতি নেই। কেননা, আমার আইন এই যে) কারও ( পাপের) বোঝা অন্য কেউ বহন করবে না ( এবং যাকে কোন শান্তি দেওয়া হয়, তা তার কাছে সপ্রমাণ করার পর দেওয়া হয়। কেননা, আমার আইন এই যে) আমি (কখনও) শান্তি দান করি না, যে পর্যন্ত না ( তার হিদায়তের জনা) কোন রস্ল প্রেশ্বণ না করি।

#### জানুষলিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহকৈ প্রথমে দিবারান্তির পরিবর্তনকে আল্লাহ্ তা'আলার অপার শক্তিত্ব নিদর্শন সাব্যস্ত করা হয়েছে। অতঃপর বল্লা হয়েছে যে, রান্ত্রিকে অন্ধকারাচ্ছন্ন এবং দিনকে উজ্জুল করার মধ্যে বহুবিধ তাৎপর্য নিহিত রয়েছে। রাদ্রিকে অন্ধকারাচ্ছন্ন করার তাৎপর্য এখানে বর্ণনা করা হয়নি। অন্যান্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, রান্ত্রির অন্ধকার নিদ্রা ও আরামের জন্য উপযুক্ত। আল্লাহ্ তা'আলা এমন ব্যবস্থা প্রতিষ্ঠিত করেছেন যে, রান্ত্রির আন্ধারেই প্রত্যেক মানুষ ও জন্তর যুম আসে। সমগ্র জগত একই সময়ে ঘুমায়। যদি বিভিন্ন লোক্রের ঘুমের জন্য বিভিন্ন সময় নির্ধারিত থাকত, তবে জাগ্রতদের হট্টগোলে ঘুমন্তদের ঘুমেও ব্যাঘাত স্পট্ট হত।

এখানে দিনকে ঔজ্জল্যময় করার দু'টি কারণ বর্ণনা করা হয়েছে। এক দিনের আলোতে মানুষ রুষী অন্বেষণ করতে পারে। মেহ্নত, মজুরি, শিল্প ও কারিগরি সব কিছুর জন্য আলো অত্যাবশ্যক। দুই. দিবারান্নির গমনাগমনের দ্বারা সন-বছরের সংখ্যা নির্ণয় করা যায়। উদাহরণত ৩৬০ দিন পূর্ণ হলে একটি সন পূর্ণতা লাভ করে।

এমনিডাবে অন্যান্য হিসাব-নিকাশও দিবারাট্রির গমনাগমনের সাথে সম্পর্কষুক্ত । দিবারাট্রির এই পরিবর্তন না হলে মজুরের মজুরি, চাকুরের চাকুরি এবং লেন-দেনের মেয়াদ নিদিল্ট করা সুক্ষঠিন হয়ে যাবে ।

আমলনামা গলার হার হওয়ার মর্মার্থ ঃ মানুষ যে কোন জায়গায় যে কোন অবছায় থাকুক, তার আমলনামা তার সাথে থাকে এবং তার আমল লিপিবদ্ধ হতে থাকে। মৃত্যুর পর তা বন্ধ করে রেখে দেওয়া হয়। কিয়ামতের দিন এ আমলনামা প্রত্যেকের হাতে হাতে দিয়ে দেওয়া হবে, যাতে নিজে পড়ে নিজেই মনে খনে ফয়সালা করে নিতে পারে যে, সে পুরক্ষারের যোগ্য, না আষাবের যোগ্য। হযরত কাতাদাহ থেকে বর্ণিত আছে, সেদিন লেখাপড়া না জানা ব্যক্তিও আমলনামা পড়ে ফেলবে। এ প্রসঙ্গে আক্লামা ইস্পাহানী হযরত আবু উমামার এফটি রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন। তাতে রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ ফিয়ামতেন্ত দিন কোন ফোন লোক্ষের আমলনামা যখন তাদের হাতে দেওয়া হবে, তখন তারা নিজেদের ফিরু কিরু সৎ কর্ম তাতে অনুপস্থিত দেখে আরয় করবে ঃ পরওয়ারদিগার ! এতে আমার অমুফ অমুফ সৎ কর্ম লেখা হয়নি। আল্লাহ্ তা আলার পক্ষ থেকে উত্তর হবে ঃ —-আমি সে সব সৎ কর্ম নিশ্চিহণ করে দিয়েছি। কারণ, তোমরা অন্যদের গীবত করতে।---( মাযহারী )

পরগম্বর প্রেরণ ব্যতীত জামাব না হওয়ার ব্যাখ্যা : এ আয়াতদুল্টে কোন কোন ফিকাহ্বিদের মতে যাদের কাছে কোন নবী ও রসূলের দাওয়াত পৌছেনি কাফির হওয়া সত্ত্বেও তাদের কোন আযাব হবে না। কোন কোন ইমামের মতে ইসলামের যেসব আকীদা বিবেক-বুদ্ধি মারা বোঝা যায়। যেমন, আল্লাহ্র অস্তিছ, তওহীদ প্রভৃতি---সেঙলো যারা অস্বীকার করে, কুফরের কারণে তাদের আযাব হবে ; যদিও তাদের কাছে নবী ও রসূলের দাওয়াত না পৌছে থাকে। তবে পয়গম্বরগপের দাওয়াত ও তবলীগ ব্যতীত সাধারণ গোনাহ্র কারণে আযাব হবে না। কেউ কেউ এখানে রসূল শব্দের ব্যাপক অর্থ নিয়েছেন ; রসূল ও নবী জথবা তাদের কোন প্রতিনিধিও হতে পারেন কিংবা মানুযের বিবেক-বুদ্ধিও হতে পারে। কেননা, বিবেক-বুদ্ধিও এক দিক দিয়ে আল্লাহ্র রসুল বটে।

মুশ রিকদের সভান-সভতির আযাব হবে নাঃ لا হুঁ ( ) হি বি হবে নাঃ

় আয়াতের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে তফসীর মাযহারীতে লেখা রয়েছে, এতে প্রমাণিত হয় যে, মুশরিক ও কাফিরদের যেসব সন্তান বালেগ হওয়ার পূর্বে মারা যায়, তাদের আযাব হবে না। কেননা, পিতামাতার কুফরের কারণে তারা শান্তির যোগ্য হবে না। এ প্রঞ্জে ফিব্খহ্বিদের উজি বিভিন্নরূপ। এর বিস্তারিত বিবরণ এখানে অনাবশ্যক।

وإذَا اَرَدُنَا آَنُ نُّهْلِكَ قَرْيَةً آَمَرْنَا مُتْرَفِبْهَا فَفَسَقُوْا فِبْهَا فَحَقَّ عَلَيْهَا الْفَوْلُ فَدَمَّرْنَهَا تَدْمِيُرَّا وَكَمْ أَهْلَكُنَا مِنَ الْقُرُوْتِ مِنُ بَعْدِ نُوْسٍ وَكَفْ بِرَتِبِكَ بِذَنوُبِ عِبَادِم حَبِيرًا بَصِبُرًا

(১৬) যখন আমি কোন জনপদকে ধ্বংস করার ইচ্ছা করি তখন তার অবস্থাপন লোকদেরকে উদ্দুদ্ধ করি অতঃপর তারা পাপাচারে মেতে উঠে। তখন সে জনগোচীর নূহের পর আমি জনেক উচ্মতকে ধ্বংস করেছি। আপনার পালনকতাই বান্দাদের গাপাচারের সংবাদ জানা ও দেখার জন্যে যথেতট।

পূর্বাপর সম্পর্ক : পূর্ববতী আয়াতসমূহে বণিত হয়েছিল যে, যে পর্যন্ত পয়গন্ধরগণের মাধ্যমে কোন সম্পুদায়ের কাছে আল্লাহ্ তা'আলার হিদায়ত সন্থলিত বাণী না পেঁ ৗছাত এবং এরপরও তারা আনুগত্য প্রকাশ না করত, সে পর্যন্ত আরাহ্তা'আলা তাদের প্রতি আযাব প্রেরণ করতেন না। এটা আল্লাহ্র চিরন্তন রীতি। আলোচ্য আয়াতসমূহে এর বিপরীত দিকটি বিধৃত হয়েছে। অর্থাৎ আল্লাহ্র রসূল ও তাঁর পয়গন্বর পেঁছি যাওয়ার পর যখন কোন সম্পুদায় অবাধ্য আচরণ প্রদর্শন করে, তখন সে সম্পুদায়ের প্রতি ব্যাপক-ভাবে আযাব প্রেরণ করা হয়।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

ষধন আমি কোন জনপদকে (যা কুফ্রী ও অবাধ্যতার কারণে আল্লাহ্র রহস্যের তাগিদ অনুষায়ী ধ্বংস করার যোগ্য হয়) ধ্বংস করতে চাই, তখন সেটিকে পয়গম্বর প্রেরণের পূর্বে ধ্বংস করি না, (বরং কোন রসূল মারফত) সে জনপদের সম্পন্ন ( অর্থাৎ ধনী ও নেতৃ-ছানীয়) লোকদেরকে ( বিশেষ করে এবং জনগণকে সাধারণভাবে ঈমান ও আনুগত্যের ) নির্দেশ দেই। অতঃপর ( যখন) তারা ( আদেশ মান্য না করে, বরং ) সেখানে পাপাচারে মেতে উঠে, তখন তাদের বিরুদ্ধে প্রমাণ পূর্ণ হয়ে যায়। অতঃপর আমি সেই জনপদকে নাস্তানাবুদ করে দেই। ( এ রীতি অনুযায়ী ) অনেক উম্মতকে নূহ (আ)-র ( যুগের ) পর ( তাদের কুফরী ও গোনাহ্র কারণে ) ধ্বংস করেছি, [ যেমন, 'আদ', সামূদ ইত্যাদি। কণ্ডমে নৃহের বন্যায় নিমজ্জিত হয়ে ধ্বংসপ্রাণ্ড হওয়া তো সুবিদিত। তাই শুধু ১০ ০০ ০ ০ বলা হয়েছে এবং স্বয়ং কণ্ডমে নৃহের কথা উল্লেখ করা হয়নি।

এ কথাও বলা যায় যে, স্রার প্রারজ دُور من حملنا مع نور আয়াতে

১৯৫০ শব্দের মধ্যে নৃহ (আ)-র মহাপ্লাবনের প্রতি ইলিত রয়েছে। সেটাকে কণ্ডমে নৃহের ধ্বংসপ্রাশ্তির বর্ণনা সাব্যস্ত করে এখানে নৃহের পরবর্তী যুগের কথা উল্লেখ করা হয়েছে।] আপনার পালনকর্তা বান্দাদের গোনাহ্ জানা ও দেখার জন্য যথেল্ট। (সেমতে কোন সম্প্রদায়ের যে ধরনের গোনাহ্ হয়, তিনি সে ধরনের সাজাই দান করেন)।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

ا مَرْنَا مُ

বাক্যবয়ের বাহ্যিক অর্থ থেকে এরাপ সন্দেহের অবকাশ ছিল যে, তাদেরকে ধ্বংস করাই ছিল আক্সাহ্ তা'আলার উদ্দেশ্য। তাই প্রথমে তাদেরকে পরগন্ধরগণের মাধ্যমে ঈমান ও আনুগত্যের আদেশ দেওয়া অতঃপর তাদের পাপাচারকে আযাবের কারণ বানানো এ সব তো আল্লাহ্ তা'আলারই পক্ষ থেকে হয়। এমতাবন্থায় বেচারাদের দোষ কি ? তারা তো অপারক ও বাধ্য। এর জওয়াবের প্রতি তরজমা ও তফসীরের সার-সংক্ষেপে ইলিত করা হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলা মানুষকে বিবেক-বুদ্ধি ও ইচ্ছা শক্তি দান করেছেন এবং আযাব ও সওয়াবের পথ সুস্পল্টডাবে বাতলে দিয়েছেন। কেউ যদি স্বেচ্ছায় আযাবের পথে চলারই ইচ্ছা ও সংকল গ্রহণ করে, তবে আল্লাহ্র রীতি এই যে, তিনি তাকে সেই আযাবের উপায়-উপকরণাদি সরবরাহ করে দেন। কাজেই আযাবের আসল কারণ স্বয়ং তাদের কুফ্রী ও গোনাহের সংকল----আল্লাহ্র ইচ্ছাই একমাল্ল কারণ নয়। তাই তারা ক্ষমার যোগ্য হতে পারে না।

জায়াতের অন্য একটি তফসীর : مرنا শব্দের প্রচলিত অর্থ তাই, যা উপরে বণিত রয়েছে। অর্থাৎ আমি আদেশ দেই। কিন্তু এ আয়াতে এ শব্দের বিভিন্ন কিরা আত হয়েছে। আবূ ওছমান নাহ্দী, আবূ রাজা, আবুল আলিয়া ও মুজাহিদ অবলম্বিত এক কিরা আতে এ শব্দটি মীমের তাশদীদযোগে পঠিত হয়েছে। এর অর্থ আমি অবস্থাপন্ন বিত্তশালী লোকদেরকে প্রভাবশালী ও শাসক করে দেই। তারা পাপাচারে মেতে উঠে এবং গোটা জাতির ধ্বংসের কারণ হয়ে যায়।

হযরত আলী ও ইবনে আব্বাস (রা)-এর এক কির'আত শব্দটিকে أَمَرْنَا পাঠ করা হয়েছে। তাঁদের কাছ থেকে এর তফসীর كَنَرُنَا বণিত আছে। অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা যখন কোন জাতির উপর আযাব প্রেরণ করেন, তখন তার প্রাথমিক লক্ষণ এই প্রকাশ পায় যে, সে জাতির মধ্যে অবস্থাপন্ন ধনী লোকদের প্রাচুর্য হৃষ্টি করা হয়। তারা পাপাচারের মাধ্যমে সমগ্র জাতিকে আযাবে পতিত করার কারণ হয়ে যায়।

প্রথম কিরা'আতের সারমর্ম দাঁড়ায় এই যে, জাতির মধ্যে অবস্থাপন্ন ডোগবিধাসী লোকদের শাসনকার্য অথবা এ ধরনের লোকের প্রাচুর্য মোটেই আনন্দের বিষয় নম্ন বরং আল্লাহ্র আযাবের লক্ষণ। আল্লাহ্ তা'আলা যখন কোন জাতির প্রতি অসন্তল্ট হন এবং তাকে আযাবে পতিত করতে চান, তখন এর প্রাথমিক লক্ষণ হিসাবে জাতির শাসনকর্তা ও নেতৃপদে এমন লোকদেরকে অধিন্ঠিত করে দেন, যারা বিলাসপ্রিয় ও ইন্দ্রিয়সেবী। অথবা শাসনকর্তা না হলেও জাতির মধ্যে এ ধরনের লোকের আধিক্য স্লটি করে দেওয়া হয়। উডিয় অবস্থার পরিণতি দাঁড়ায় এই যে, তারা ইন্দ্রিয়সেবা ও বিলাসিতার স্ত্রোতে গা ডাসিয়ে আল্লাহ্র না ফরমানী নিজেরাও করে এবং অন্যদের জন্যও ক্ষেন্ত্র প্রস্তৃত করে । অবশেষে তাদের ওপর আল্লাহ্র আয়াব নেমে আসে।

ধনীদের প্রভাব-প্রতিপত্তিশালী হওয়া একটি ঘাডাবিক ব্যাপার : আয়াতে বিশেষ-ডাবে অবস্থাপন্ন ধনীদের কথা উল্লেখ করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, জনসাধারণ স্বাভাবিক-ডাবেই বিত্তশালী ও শাসক শ্রেণীর চরিত্র ও কর্মের দ্বারা প্রভাবাণ্বিত হয়। এরা কুকর্মপরায়ণ হয়ে গেলে সমগ্র জাতি কুকর্মপরায়ণ হয়ে যায়। তাই আল্লাহ্ তা'আলা যাদেরদে ধন দৌলত দান করেন, কর্ম ও চরিত্রের সংশোধনের প্রতি তাদের অধিকতর যুদ্ধবান হওয়া উচিত। এমন হওয়া উচিত নয় যে, তারা বিলাসিতায় পড়ে কর্তব্য ভুলে যাবে এবং ডাদের কারণে সমগ্র জাতি স্রান্ত পথে পরিচালিত হবে। এমতাবস্থায় সমগ্র জাতির কুকর্মের শাস্তিও তাদেরকে ভোগ করতে হবে।

مَنْ كَانَ يُونِيُهُ الْعَاجِكَةَ تَحَجَّكْنَا لَهُ فِيهَا مَا نَشَاءُ لِمَنْ نَزِيْدُ ةَ جَعَلْنَا لَهُ جَهَنَّمَ ، يَضْلَهَا مَذْمُوْمًا مَّنْمُوْرًا مَّنْ حُوْرًا وَمَنْ أَرَادَ سَعْي لَهَا سَعْبَهَا ۖ وَهُوَمُؤْمِنٌ فَأُولَٰكُ کان س للهُ هُؤُلاءِ وَهَوُلاً وَمِنْ عَطاءٍ رَبِّكَ وَمَا كَانَ عَطا وُرَّانِ أَنْظُرُكَنِفَ فَضَّلْنَا بَعْضَهُمْ عَلْ بَعْضٍ وَلَلَاخِ ٱكْبَرُدْرَجْتٍ وْٱكْبَرُ تْغَضِيْ

(১৮) যে কেউ ইহকাল কামনা করে, আমি সে সব লোককে যা ইচ্ছা সত্বর দিয়ে দেই। অতঃপর তাদের জন্য জাহামাম নির্ধারণ করি। ওরা তাতে নিন্দিত-বিতাড়িত অবস্থায় প্রবেশ করবে। (১৯) আর যারা পরকাল কামনা করে এবং মু'মিন অবস্থায় তার জন্য যথাযথ চেল্টা-সাধনা করে, এমন লোকদের চেল্টা খ্রীরুত হয়ে থাকে। (২০) এদেরকে এবং ওদেরকে প্রত্যেককে আমি আপনার পালনকর্তার দান পৌছে দেই এবং আপনার পালনকর্তার দান অবধারিত। (২১) দেখুন, আমি তাদের একদলকে অপরের উপর কিন্ডাবে শ্রেছত্ব প্রদান করিলাম। পরকাল তো নিশ্চয়ই মর্তবায় শ্রেষ্ঠ এবং ফমীলতে শ্রেষ্ঠতম।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

যে ব্যক্তি (খীয় সৎ কর্ম দারা তথু) ইহকানের (উপকারের) নিয়ত রাখবে (হয় এ কারণে যে, সে পরকালে বিশ্বাসী নয়, না হয় এ কারণে যে, সে পরকাল সম্পর্কে গাফিল) আমি তাকে ইহকানেই যতটুকু ইচ্ছা (তাও সবার জন্য নয়; বরং) যাকে ইচ্ছা নগদ দিয়ে দেব। (অর্থাৎ ইহকানেই সে কিছু প্রতিদান পেয়ে যাবে)। অতঃপর (পরকানে কিছুই পাবে না; বরং সেখানে) আমি তার জন্য জাহান্নাম অবধারিত করব। সে তাতে দুর্দশাগ্রন্থ বিতাড়িত হয়ে প্রবেশ করবে। আর যে ব্যক্তি (খীয় রুতকার্মে) পরকালের (সওয়াবের) নিয়ত রাখবে এবং এর জন্য যেরাপ চেল্টা করা দরকার, তদ্র্প চেল্টা করাবে (উদ্দেশ্য এই যে, যে কোন চেল্টা উপকারী নয়; বরং যে চেল্টা শরীয়ত ও সুমতের অনুসারী, তথু তাই উপকারী। কেননা, এরপ চেল্টারই আদেশ করা হয়েছে।- যে কর্মও প্রচেল্টা শরীয়ত ও সুমতের পরিপন্থী তা গ্রহণযোগ্য নয়। শর্ত এই যে, সে ঈমানদারও হবে) এমন লোকদের

চেপ্টাই গ্রহণীয় হবে । ( মোট কথা, আরাহ্র কাছে সফলকাম হওয়ার শর্ত চারটি । এক. নিয়ত শুদ্ধ ফরা অর্থাৎ খাঁটি পরকালীন সওয়াবের নিয়ত করা—-মানসিক স্বার্থ অন্তর্ভু জ না হওয়া। দুই, নিয়তের জন্য না করার প্রয়াস। গুধু নিয়ত ও ইচ্ছা দ্বারা কার্যসিদ্ধি হয় না, ষে পর্যন্ত তাঁর জন্য কাজ না কর। হয়। তিন. কর্মসিদ্ধ করা। অর্থাৎ শরীয়ত ও সুমত অনুযায়ী কর্মপ্রয়াস পরিচালনা। কেননা, অভীষ্ট লক্ষ্যের বিপরীত দিকে দৌড়ানো ও এতদুদ্দেশ্যে চেল্টা চালিয়ে যাওয়া উপকারী হওয়ার পরিবর্তে অডীল্ট লক্ষ্য থেকে আরও দূরে ঠেলে দেয়। চার. বিশ্বাস। অর্থাৎ ঈমান ওদ্ধ করা। এশর্তটি সর্বাধিক ওরুত্বপূর্ণ এবং সবগুলোর মূল ভিতি। এসব শত ব্যতীত কোন কর্মই আরাহ্র কাছে গ্রহণযোগ্য নয়। কাফিরদের জন্য পাথিব নিয়ামতসমূহ অজিত হওয়া তাদের কর্মের গ্রহণীয়তার লক্ষণ নয়। কেননা, পাথিব নিয়ামত আল্লাহ্র প্রিয় বান্দাদের জন্যনিদিল্ট নয় , বরং ) আপনার\_ পালনকর্তার ( পাথিব ) দান থেকে আমি তাদেরকেও ( অর্থাৎ প্রিয় বান্দাদেরকেও ) সাহায্য করি ( এবং তাদেরকেও । অর্থাৎ অপ্রিয় বান্দাদেরকেও সাহায্য করি )। আপনার পালনকর্তার (পাথিব ) দান ( কারও জন্য ) বন্ধ নয়। দেখুন আমি ( পাথিব দানে ঈমান ও কুফরের শর্ত ব্যতিরেকে) এককে অপরের ওপর কিরাপ শ্রেষ্ঠত্ব দিয়েছি! ( এমনকি, অধিকাংশ কাফির অধিকাংশ মু'মিনের তুলনায় অধিক ধনসম্পদের মালিফ। কেননা, এসব বস্ত গুরুত্বপূর্ণ নয়)। অবশ্যই পরকাল (যা প্রিয় বান্দাদের জন্য নিদিল্ট, তা) মর্তবাও শ্রেঠত্বের দিক দিয়ে বিরাট। (তাই এর জন্য যন্পবান হওয়াউচিত)।

# আনুষ্টিক ভাতব্য বিষয়

যারা ন্নীয় আমল দারা ওধু ইহকাল লাভ করার ইচ্ছা করে, আলোচ্য আয়তে তাদের এবং তাদের শান্তির বর্ণনা দেওয়া হয়েছে। এ বর্ণনায় ---বাক্যটি ব্যবহার করা হয়েছে। এটা এটা এক্রি কির্বে বির্বায় কির্মাগত বলতে থাকা ও ছায়ী হওয়া বুঝায়। উদ্দেশ্য এই যে, এই জাহাল্লামের শান্তি ওধু তখন হবে, যখন তার প্রত্যেক ফর্মকে ক্রমাগতভাবে ও সদাসর্বদা ওধু ইহকালের উদ্দেশ্যেই আচ্ছল্ল করে রাখে---পরকালের প্রতি কোন লক্ষ্য না থাকে। পক্ষান্তরে পরকালের ইচ্ছা করা এবং তার প্রতিদানের বর্ণনায় ট্রিনি থি দিন্দ্র হিছা ও নিয়ত করবে, তার সেই কাজ গ্রহণযোগ্য হবে; মৃথিন যখনই যে কাজে পরকালের ইচ্ছা ও নিয়ত করবে, তার সেই কাজ গ্রহণযোগ্য হবে; মদিও তার কোন কোন কাজের নিয়তে মন্দ মিশ্রিত হয়ে যায়।

প্রথমোজ অবস্থাটি শুধু কাফির বা পরকালে অবিশ্বাসী ব্যଙ্জিরই হতে পারে। তাই তার কোন কর্মই গ্রহণযোগ্য নয়। শেষোজ অবস্থাটি হল মু'মিনের। তার যে কর্ম খাঁটি নিয়ত সহকারে অন্যান্য শর্তানুযায়ী হবে, তা গ্রহণযোগ্য হবে এবং যে কর্ম এরাপ হবে না, তা গ্রহণযোগ্য হবে না।

86₹

তঞ্চসীর রহল মা'আনী ধি সেশ শব্দের ব্যাখ্যায় সুমত অনুযায়ী চেল্টার সাথে সাথে এ কথা ও অভিমত ব্যক্ত করেছে যে, কর্মেও দৃঢ়তা থাকতে হবে। অর্থাৎ কর্মটি সুমত অনুযায়ী এবং দৃঢ় অর্থাৎ সাবক্ষণিকও হতে হবে। বিশৃঙ্খলভাবে কোন সময় করুর কোন সময় করল না----এতে পূর্ণ উপকার পাওয়া যায় না।

لوالد تناخسا كالاقا يبلغن جند هُمَّا أَفِّ وَلَا تُ نَنَاحَ الذَّلِ مِنَ الرَّحْمَةِ وَقُلْ رَبِّ ارْحَ رَبَّكُمْ أَعْلَمُ بِمَا فِي نَفَوُسِكُمْ إِنَّ تَكُونُوا ط فُإِنَّهُ كَانَ لِلْأَوَّابِلِينَ غَفُوُرًا⊙

(২২) ছির করো না আল্লাহ্র সাথে জন্য কোন উপাস্য। তাহলে তুমি নিদ্দিত ও অসহায় হয়ে পড়বে। (২৩) তোমার পালনকর্তা আদেশ করেছেন যে, তাঁকে ছাড়া জন্য কারও ইবাদত করো না এবং পিতামাতার সাথে সদ্ব্যবহার কর। তাদের মধ্যে কেউ জগ্রবা উড্লেই যদি তোমার জীবদ্দশায় বার্ধক্যে উপনীত হয়, তবে তাদেরকে 'উফ' শব্দটিও বলো না এবং তাদেরকে ধমক দিও না এবং বল তাদেরকে শিল্টাচারপূর্ণ কথা । (২৪) তাদের সামনে ডালবাসার সাথে, নম্রডাবে মাথা নত করে দাও এবং বল ঃ হে পালনকর্তা, টাদের উড্যের প্রতি রহম কর, যেমন তারা আমাকে শৈশবকালে লাজন-পালন করেছেন। (২৫) তোমাদের পালনকর্তা তোমাদের মনে যা আছে তা ডালই জানেন। যদি তোমরা সৎ হও, তবে তিনি তওবাকারীদের জন্য ক্লমান্দীল।

পূর্বাগর সম্পর্ক ঃ পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে কর্ম গ্রহণযোগ্য হওয়ার জন্য কতিপর শর্ত বর্ণনা করা হয়েছে। তন্মধ্যে একটিছিল এই যে, ঈমানসহ এবং শরীয়ত ও সুষত অনুযায়ী যে কর্ম করা হয়, তাই গ্রহণযোগ্য হতে পারে। আলোচ্য আয়াতসমূহে এমনি ধরনের বিশেষ বিশেষ কর্ম সম্পাদনের নির্দেশ দেওয়া হয়েছে, যেগুলো শরীয়ত বণিত। এসব নির্দেশের বাস্তবায়ন পরকালের সাফল্য এবং তার বিরুদ্ধাচরণ পরকালের ধ্বংসের কারণ। যেহেতু উল্লিখিত শর্তসমূহের মধ্যে ঈমানের শর্তটি সর্বাধিক গুরুত্বপূর্ণ, তাই সর্বপ্রথম সে নির্দেশ ও তওহীদের বর্ণনা করা হয়েছে। এরপর বান্দার হক সম্পন্নিত নির্দেশ বণিত হয়েছে।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

( প্রথম নির্দেশ তওহাদ لَا تَجْعَلُ مَعَ أَ تَلُّهُ أَ لُهُا أَخَرُ ( প্রথম নির্দেশ তওহাদ بَا تَجْعَلُ مَعَ أَ تَلُهُ أَ لُهُا أَخَرُ আল্লাহ্র সাথে অন্য কোন উপাস্য ছির করো না। ( অর্থাৎ শিরক করো না )। তাহলে তুমি দুর্দশাগ্রন্ত অসহায় হয়ে পড়বে। ( অতঃপর এই তাগিদ করা হয়েছে যে ) তোমার পালনকর্তা নির্দেশ দিয়েছেন যে, তিনি সত্য উপাস্য তাঁকে ব্যতীত অন্য কারও ইবাদত করো না। ( এটা পরকালের চেণ্টার পন্থা সংক্রান্ত বিবরণ )।

( दिली स निर्मित्र शिला माला इ रुक आ ना स कता أُوَ الدُيْنِ أَحْسًا نَّا )

তোমার পিতামাতার সাথে সদ্মবহার কর। যদি (তারা) তোমার কাছে (থাকে এবং) তাদের একজন অথবা উভয়েই বার্ধক্যে (অর্থাৎ বার্ধক্যের বয়সে) উপনীত হয় এবং সে কারণে সেবা-যত্নের মুখাপেক্ষী হয়ে পড়ে এবং যখন ব্রভাবতই তাদের সেবাযত্ন করা কঠিন মনে হয়, তবে (তখনও এতটুকু আদব কর যে) তাদেরকে ( হাঁ থেকে) হঁ-ও বলো না এবং তাদেরকে ধমক দিও না এবং তাদের সাথে খুব আদব সহফারে কথা বল। তাদের সামনে ডালবাসার সাথে সবিনয়ে ইষ্যত-সম্মান করে দাও এবং ( তাদের জন্য আল্লাহ্র কাছে) এরাপ দোয়া কর গ হে পালনকর্তা. তাদের উভয়ের প্রতি রহম কর. যেমন তারা আমাকে শৈশবে লালন-পালন করেছেন। ( ওধু এই বাহ্যিক সম্মান প্রদর্শন-কেই যথেল্ট মনে করো না। অন্তরেও তাদের প্রতি আদব ও আনুগত্যের ইচ্ছা পোষণ করবে। কেননা) তোমাদের পালনকর্তা তোমাদের মনের কথা খুব জানেন। ( একারণেই এর বান্তবায়ন সহজ করার জন্য একটি হাল্ফা আদেশও গুনাল্ছেন যে) যদি তোমরা ( প্রকৃতই আন্তরিকডাবে) সৎ হও, ( এবং ভুলক্রমে, মেযাজের সংকীর্ণতাহেতু কিংবা বিরস্তিবশত কোনা বাহ্যিক রুটি হয়ে যায়, অতঃপর অনুতণ্ড হয়ে তওবা করে নাও) তবে তওবাকারীদের অপরাধ তিনি ক্ষমা করে দেন।

#### আনুষ্ঞিক জাতব্য বিষয়

পিতামাতার আদব, সম্মান ও আনুগতোর ওরাতুঃ ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা পিতামাতার আদব, সম্মান এবং তাঁদের সাথে সমাবহার করাকে নিজের ইবাদতের সাথে একর করে ফরম করেছেন। যেমন সূরা লোকমানে নিজের শোকরের সাথে পিতামাতার শোকরেকে একর করে অপরিহার্য করেছেন। বলা হয়েছে: الله مُرَدَّرُ مُورُوا لَكَ يَحُكُ مُورُوا لَكَ يَحُكُ وَ হয়েছে: مُرَدُّرُ مُورُوا لَكَ يَحُكُ مَعْتَا এতে প্রমাণিত হয় যে, আলাহ্ তা'আলার ইবাদতের পর পিতামাতার আনুগত্য সর্বাধিক ওরুত্বপূর্ণ এবং আলাহ্ তা'আলার প্রতি রুত্ত হওয়ার ন্যায় পিতামাতার প্রতি রুত্ভ হওয়াও ও রাজিব। সহীহ্ বুখারীর একটি হাদীসও এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। হাদীসে রয়েছে, কোন এক ব্যক্তি রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে প্রশ্ন করল গ আলাহ্র কাছে স্বাধিক প্রিয় কাজ কোন্টি গিনি বললেন গ্রেছি স্বাধিক প্রিয় গিতিনি বললেন গ্রেছির ব্যাতার সাথে সভাবহার ।---( কুরত্বী )

হাদীসের আলোকে পিতামাতার আনুগত্য ও সেবাখন্নের ফর্যীলত ঃ মসনদে আহমদ । তিরমিয়ী, ইবনে মাজাহ, মুন্ডাদেরাক হাকেমে বিশুদ্ধ সনদসহ হযরত আবুদ্দারদা (রা) থেকে বণিত রয়েছে যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ পিতা জাল্লাতের মধ্যবর্তী দরজা। এখন তোমাদের ইচ্ছা, এর হিফাষত কর অথবা একে বিনল্ট করে দাও। (মাযহারী) (১) তিরমিয়ী ও মুন্ডাদরাক হাকেমে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমরের রেওয়ায়েত বণিত রয়েছে যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ পিতা জাল্লাতের মধ্যবর্তী দরজা। এখন তোমাদের ইচ্ছা, এর হিফাযত কর অথবা একে বিনল্ট করে দাও। (মাযহারী) (১) তিরমিয়ী ও মুন্ডাদরাক হাকেমে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমরের রেওয়ায়েত বণিত রয়েছে যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ পিতা জাল্লাতের মধ্যবর্তী দরজা। এখন তোমাদের ইচ্ছা, এর হিফাযত কর অথবা একে বিনল্ট করে দাও। (মাযহারী) (২) তিরমিয়ী ও মুন্ডাদেরাক হাকেমে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমরের রেওয়ায়েতে বণিত রয়েছে যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ আল্লাহ্র সন্তল্টি পিতার সন্তল্টির মধ্যে এবং আল্লাহ্র অসন্তল্টি পিতার অসন্তল্টির মধ্যে নিহিত।

(৩) হযরত আবু উমামার বাচনিক ইবনে মাজাহ্ বর্ণনা করেন যে, এক ব্যক্তি রসূলুরাহ্ (সা)-কে জিডেস করলঃ সন্তানের উপর পিতামাতার হক কি? তিনি বললেন ঃ তাঁরা উভয়েই তোমার জামাত অথবা জাহামাম। উদ্দেশ্য এই যে, তাঁদের আনুগত্য ও সেবাযত্ন জামাতে নিয়ে যায় এবং তাঁদের সাথে বেআদবি ও তাঁদের অসন্তুপ্টি জাহামামে পৌঁছে দেয়।

(৪) বায়হাকী শোয়াবুল-ঈমান গ্রন্থে এবং ইবনে অসাকির হযরত ইবনে আব্বা-সের বাচনিক উদ্ধৃত করেছেন যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ যে ব্যক্তি আল্লাহ্র ওয়াস্তে পিতামাতার আনুগত্য করে, তার জন্য জাল্লাতের দু'টি দরজা খোলা থাকবে এবং যে ব্যক্তি তাদের অবাধ্য হবে, তার জন্য জাহাল্লামের দু'টি দরজা খোলা থাকবে। যদি পিতা-মাতার মধ্য থেকে একজনই ছিল, তবে জাল্লাত অথবা জাহাল্লামের এক দরজা খোলা থাকবে। একথা গুনে জনৈক ব্যক্তি প্রশ্ন করল ঃ জাহাল্লামের এই শান্তিবাণী কি তখনও প্রযোজ্য যখন পিতামাতা এই ব্যক্তির প্রতি জুলুম করে ? তিনি তিনবার বলেন ঃ করে তবু পিতামাতার অবাধ্যতার কারণে সন্তান জাহায়ামে যাবে। এর সারমর্ম এই যে, পিতামাতার কাছ থেকে প্রতিশোধ গ্রহণের অধিকার সন্তানের নেই। তাঁরা ভুলুম করলে সন্তান সেবা-যত্ন ও আনুগত্যের হাত গুটিয়ে নিতে পারে না।

(৫) বায়হাকী হযরত ইবনে আব্বাসের বাচনিক উদ্ধৃত করেছেন যে, রস্লুরাহ্ (সা) বলেন ঃ যে সেবাযত্মকারী পুর পিতামাতার দিকে দয়া ও ডালবাসা সহফারে দুল্টি-পাত করে, তার প্রত্যেক দুল্টির বিনিময়ে সে একটি মকবুল হজ্জের সওয়াব পায়। লোকেরা আর্য করল ঃ সে যদি দিনে একশ'বার এডাবে দুল্টিপাত করে ? তিনি বললেন ঃ হাঁা, একশ'বার দুল্টিপাত করলেও প্রত্যেক দুল্টির বিনিময়ে এই সওয়াব পেতে থাকবে। সুবহানার্রাহ্! তাঁর ডাণ্ডারে কোন অভাব নেই।

# পিতামাতার হক নণ্ট করার শাস্তি দুনিয়াতেও পাওয়া যায় ঃ

(৬) বায়হাকী শোষাবুল ঈমানে আৰু বক্ষরার বাচনিক বর্ণনা করেছেন যে, রস্লুরাহ্ (সা) বলেন ঃ সমন্ত গোনাহের শান্তির ব্যাপারে আল্লাহ্ তা'আলা যেগুলো ইচ্ছা করেন কিয়ামত পর্যন্ত পিছিয়ে নিয়ে যান। কিন্তু পিতামাতার হক নল্ট করা এবং তাঁদের প্রতি অবাধ্য আচরণ করা এর ব্যতিক্রম। এর শান্তি পরকালের পুর্বে ইহকালেও দেওয়া হয়। (এ সবগুলো রেওয়ায়েত তফসীরে মাযহারী থেকে উদ্ধৃত হয়েছে)।

কোন কোন বিষয়ে পিতামাতার জানুগত্য ওয়াজিব এবং কোন কোন বিষয়ে বিরুদ্ধাচরণের অবকাশ আছে: এ ব্যাপারে আলিম ও ফিকাহ্বিদগণ একমত যে, পিতামাতার আনুগত্য ওধু বৈধ কাজে ওয়াজিব। অবৈধ ও গোনাহ্র কাজে আনুগত্য ওয়াজিব তো নয়ই, বরং জায়েষও নয়। হাদীসে বলা হয়েছে: ن معصية (مشلون) ---- অর্থাৎ সৃষ্টিকর্তার নাফরমানীর কাজে কোন সৃষ্ট-জীবের আনুগত্য জায়েষ নয়।

পিতামাতার সেবাযত ও সম্ভাবহারের জনা তাঁদের মুসলমান হওয়া জরুরী নয়: ইমাম কুরতুবী এ বিষয়টির সমর্থনে বুখারী থেকে হযরত আসমা (রা)-র একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন। হযরত আসমা (রা) রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে জিডেস করেন : আমার জননী মুশরিকা। তিনি আমার সাথে দেখা করতে আসেন। তাঁকে আদর-আপ্যায়ন করা জায়েয হবে কি? তিনি বললেন : سلى أَسَلَ আগরে প্রায়ের জননীকে আদর-আপ্যায়ন কর। তাঁমির পিতামতা সম্পর্কে বয়ং কোরআন পাক বলে :  $^{N}$  (বিষয়ে হওয়ার আদেশ করে এ ব্যাপারে তাদের আদেশ পালন করা জায়েয নয়, কিন্ত দ্বনিয়াতে তাদের সাথে সম্ভাব বজায় রেখে চল্তে হবে। বলা বাহল্য, আয়াতে মার্ক্ষ' বলে তাদের সাথে আদর-আপ্যায়নমূলক ব্যবহার বুঝানো হয়েছে।

মাস জালা : যে পর্যন্ত জিহাদ ফরযে আইন না হয়ে যায়, ফরমে কিফায়ার স্তরে থাকে, সে পর্যন্ত পিতামাতার অনুমতি হাড়া সন্তানের জন্য জিহাদে যোগদান করা জায়েয নায়। সহীহ্ বুখারীতে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমর (রা)-এর বাচনিক বণিত রয়েহে, জনৈক ব্যক্তি রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে জিহাদের অনুমতি নেওয়ার জন্য উপস্থিত হয়। তিনি জিন্ডেস করলেন : তোমার পিতামাতা জীবিত আছেন কি ? সে বলল : জী হাঁা, জীবিত আছেন। রসূলুল্লাহ্ (সা) বললেন : এই বিত আছেন কি ? সে বলল : জী হাঁা, জীবিত আছেন। রসূলুল্লাহ্ (সা) বললেন : এই বিত আছেন কি ? সে বলল গ্র জী হাঁা, জীবিত আছেন। রসূলুল্লাহ্ (সা) বললেন : এই হো হিন্টে জের্যান্ড তোমের সোধ্যমেই তুমি জিহাদের সওয়াব পেয়ে যাবে। অন্য রেওয়ায়েতে এর সাথে একথাও উল্লিখিত রয়েছে যে, লোফটি বলল : আমি পিতামাতাকে ব্রুন্দনেরত অবন্থার হেড়ে এসেছি। একথা শুনে রস্লুল্লাহ্ (সা) বললেন : যাও, তাঁদের হাসাও ; যেমন কাঁদিয়েছ। অর্থাৎ তাঁদেরকে গিয়ে বল : এখন আমি আপনাদের ইচ্ছার বিরুদ্ধে জিহাদে যাব না।----( কুরতুবী )

মাস'জালা ঃ এ রেওয়ায়েত থেকে জানা গেল যে, কোন কাজ ফরযে আইন না হলে এবং ফরযে-কিফায়ার স্তরে থাকলে সন্তানের জন্য পিতামাতার অনুমতি ছাড়া সে কাজ করা জায়েয নয়। দীনী শিক্ষা অর্জন করা এবং তবলীগের ফাজে সফর করাও এর অন্তর্ভু জি। ফরয পরিমাণ দীনী জান যার অজিত আছে, সে যদি বড় আলিম হওয়ার জন্য সফর করে কিংবা তবলীগ ও দাওয়াতের কাজে সফর করে, তবে পিতা-মাতার অনুমতি ব্যতীত তা জায়েয নয়।

মাঙ্গ জালা: পিডামাতার সাথে সম্ভবহার করার যে নির্দেশ কোরআন ও হাদীসে উক্ত হয়েছে, পিডামাতার আত্মীয়-স্বজন ও বন্ধু-বাদ্ধবের সাথে সম্ভবহার করাও এর অন্তর্ভুক্ত। বিশেষ করে পিতামাতার মৃত্যুর পর। সহীহ বুখারীতে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমর (রা)-এর বাচনিক বণিত রয়েছে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ পিতার সাথে সম্ভবহার এই যে, তাঁর মৃত্যুর পর তাঁর বন্ধুদের সাথেও সদ্ভবহার করতে হবে। হযরত আবু উসায়দ বদরী (রা) বর্ণনা করেন ঃ আমি রসূলুল্লাহ্ (সা)-র সাথে বসেছিলাম, ইতিমধ্যে এক আনসার এসে প্রশ্ন করেল ঃ ইয়া রাসুলাল্লাহ ! পিতামাতার ইন্তিকালের পরও তাদের জোন হক আমার যিল্মায় আছে ফি? তিনি বললেন ঃ হাঁা তাদের জন্য দোয়া ও ইন্তেগফার করা, তাঁরা কারো সাথে কোন অঙ্গীকার করে থাকলে তা পূরণ করা, তাঁদের বন্ধুবর্গের প্রতি সন্থান প্রদর্শন করা এবং তাঁদের এমন আত্মীয়দের সাথে আত্মীয়তা বজায় রাখা, যাদের আত্মীয়তার সম্পর্ক গুধু তাঁদেরই মাধ্যমে। পিতামাতার এসব হক তাঁদের ইনতিকালের পরও তোমার যিন্দ্যায় অব্যান্য অব্যান্ট র্যান্নছে ৷

রসূলুল্লাহ্ (সা)-র অভ্যাস ছিল যে, হযরত খাদীজা (রা)-র ওফাতের পর তিনি তাঁর বান্ধবীদের কাছে উপটোকন প্রেরণ করতেন। এতে তাঁর উদ্দেশ্য ছিল হযরত খাদীজা (রা)-র হক আদায় করা।

পিতামাতার জাদবের প্রতি লক্ষ্য রাখা, বিশেষত বার্ধক্যেঃ পিতামাতার সেবায়ত্র ও আনুগত্য পিতামাতা হওয়ার দিক দিয়ে কোন সময়ও বয়সের গণ্ডিতে সীমাবদ্ধ নয়।

2H----

সর্বাবস্থায় এবং সব বয়সেই পিতামাতার সাথে সদ্ধ্যবহার করা ওয়াজিব। কিন্তু ওয়াজিব ও করম কর্তব্যসমূহ পালনের ক্ষেত্রে স্বভাবত সেসব অবস্থা প্রতিবন্ধক হয়, কর্তব্য পালন সহজ করার উদ্দেশ্যে কোরজান পাক যেসব অবস্থায় বিডিন্ন ডঙ্গিতে চিন্তাধারার লালন-পালনও করে এবং এর জন্য অতিরিক্ত তাকিদও প্রদান করে। এটাই কোরআন পাকের সাধারণ নীতি !

বার্ধকো উপনীত হয়ে পিতামাতা সন্তানের সেবা-যত্নের মুখাপেক্ষী হয়ে পড়ে এবং তাদের জীবন সন্তানের দয়া ও রুপার উপর নির্তরশীল হয়ে পড়ে। তখন যদি সন্তানের পক্ষ থেকে সামান্যও বিমুখতা প্রকাশ পায়, তবে তাঁদের অন্তরে তা ক্ষত হয়ে দেখা দেয়। অপরদিকে বার্ধকোর উপসর্গসমূহ স্বভাবগতভাবে মানুষকে খিটখিটে করে দেয়। তৃতীয়ত বার্ধকোর শেষ প্রান্ত যখন বুদ্ধি-বিবেচনাও অকেজো হয়ে পড়ে, তখন পিতামাতার বাসনা এবং দাবীদাওয়াও এমনি ধরনের হয়ে যায়, যা পূর্ণ করা সন্তানের পক্ষে কঠিন হয়। কোর-আন পাক এসব অবস্থায় পিতামাতার মনো-তৃষ্টি ও সুখ-শান্তি বিধানের আদেশ দেওয়ার সাথে সাথে সন্তানকে তার শৈশবকাল স্মরণ করিয়ে দিয়েছে যে, আজ পিতামাতা তোমার যতটুকু মুখাপেক্ষী, এক সময় তৃমিও তদাপেক্ষা বেশী তাঁদের মুখাপেক্ষী ছিলে। তখন তাঁরা যেমন নিজেদের আরাম-আয়েশ ও কামনা-বাসনা তোমার জন্য কুরবান করেছিলেন এবং তোমার অবুঝ কথাবার্তাকে স্নেহ-মমতার আবরণ দ্বারা চেকে নিয়েছিলেন, তেমনি মুখাপেক্ষিতার এই দুঃসময়ে বিবেক ও সৌজন্যবোধের তাগিদ এই যে, তাঁদের পূর্ব ঋণ শোধ করা কর্তবা।

এক. তাঁদেরকে 'উফ'-ও বলবে না। এখানে 'উফ' শব্দটি বলে এমন শব্দ বুঝানো হয়েছে, যন্দ্বারা বিরক্তি প্রকাশ পায়। এমনকি, তাঁদের কথা গুনে বিরস্তিবোধক দীর্ঘশ্বাস ছাড়াও এর অন্তর্ভু ক্ত। হযরত আলী (রা) বণিত এক হাদীসে রসুলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ পীড়া দানের ক্ষেত্রে 'উফ' বলার চাইতেও কম কোন স্তর থাকলেও তাও অবশ্য উল্লেখ করা হত। (মোট কথা, যে কথায় পিতামাতার সামান্য কল্ট হয়, তাও নিষিদ্ধ।)

দিতীয়. (এটা যে কল্টের কারণ জিতীয় এটা যে কল্টের কারণ তা বলাই বাহল্য।

তৃতীয় আদেশ, رَبْلُ ( الْمُعَادَّرُ لا كَرْ إِنْلُ الْمُعَادَةِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّ وَقُلْ لَهُمَا قَرْ لا كَرْ إِنْمَا اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى الل তৃতীয় আদেশে ইতিবাচক ভলিতে পিতামাতার সাথে কথা বলার আদব শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, তাঁদের সাথে সম্প্রীতি ও ভালবাসার সাথে নয় অরে কথা বলতে হবে। হযরত

সাঈদ ইখনে মুসাইয়্যিব বলেন ঃ যেমন কোন গোলাম তার রঢ়স্বডাব সম্পন্ন প্রভুর সাথে কথা বলে।

চতুর্থ আদেশ, لَرْحَمَّ اللَّرْرَ مَنَ الرَّحَمَّ اللَّهُوَ الْحَقَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْ এই যে, তাদের সামনে নিজেকে অক্ষম ও হেয় ফরে পেশ করবে; যেমন গোলাম প্রভুর সামনে। حَقَّ শব্দের অর্থ পাখা। শাকিক অর্থ হচ্ছে পিতামাতার জন্য নিজ নিজ পাখা নস্ততা সহকারে নত করে দেবে। শেষে مَنَ الرَّحَمَّ বলে প্রথমত ব্যক্ত করা হয়েছে যে, পিতামাতার সাথে এই ব্যবহার যেন নিছক লোক দেখানো না হয় বরং আন্তরিক মমতা ও সম্মানের ডিন্তিতে হওয়া কর্তব্য। দ্বিতীয়ত, এ দিফেও ইলিত হতে পারে যে, পিতামাতার সামনে নস্ত ও হেয় হয়ে পেশ হওয়া সত্যিকার ইয্যতের পটভূমি। কেননা এরাপ করা বাস্তব অর্থে হেয় হওয়া নয়, বরং এর কারণ মহব্বত ও অনুকম্পা।

আনা সুখশান্তি বিধান মানুষের সাধ্যাতীত । কাজেই সাধ্যানুযায়ী চেল্টার সাথে সাথে তাঁদের জন্য আল্লাহ্ তা'আলার কাছে দোয়া ফরবে যে, তিনি যেন করুণাবশত তাঁদের সব মুশকিল আসান করেন এবং কল্ট দূর করেন । সর্বশেষ আদেশটি অত্যন্ত ব্যাপক ও বিস্তুত । পিতামাতার মৃত্যুর পরও দোয়ার মাধ্যমে সর্বদা পিতামাতার খিদমত করা যায়।

মাস জালা ঃ পিতামাতা মুসলমান হলে তো তাঁদের জন্য রহমতের দোয়া করা যাবেই , কিন্তু মুসলমান না হলে তাঁদের জীবদ্দশায় এ দোয়া জায়েষ হবে এবং নিয়ত থাকবে এই যে, তাঁরা পাথিব কণ্ট থেকে মুক্ত থাকুন এবং ঈমানের তওঞ্চীক লাভ করুন। মৃত্যুর পর তাঁদের জন্য রহমতের দোয়া করা জায়েষ নয়।

একটি আশ্চর্য ঘটনাঃ কুরত্বী জাবের ইবনে আবদুল্লাত্ থেকে রেওয়ায়েত করেন যে, এক ব্যক্তি রসূলুল্লাত্ (সা)-র কাছে উপস্থিত হয়ে অভিযোগ করল যে, আমার পিতামাতা আমার ধনসম্পদ নিয়ে গেছেন । তিনি বললেন ঃ তোমার পিতাকে ডেকে আন। এমন সময়ই জিবরাঈল আগমন করলেন এবং রসূলুল্লাত্ (সা)-কে বললেন ঃ তার পিতা এসে গেলে আপনি তাকে জিন্ডেস করবেন, ঐ বাক্যগুলো কি, যেগুলো সে মনে মনে বলেছে এবং স্বয়ং তার কানও গুনতে পায়নি। মখন লোকটি তার পিতাকে নিয়ে হাযির হল, তখন রসূলুল্লাত্ (সা) বললেন ঃ ব্যাপার কি, আপনার পুল্ল আপনার বিরুদ্ধে অভিযোগ করল কেন? আপনি কি তার আসবাবপল্ল ছিনিয়ে নিতে চান ? পিতা বলল ঃ আপনি তাকে এ প্রশ্ন করুন। আমি তার ফুফু, খালা এবং নিজের জীবন রক্ষার প্রয়োজন ব্যতীত কোথায় ব্যয় করি? রস্লুল্লাত্ (সা) বললেন ঃ ঠে বা বিরুদ্ধের নেই।) এরপর তার পিতাকে জিল্ডেস করলেন ঃ ঐ বাক্যগুলো কি, যেগুলো কি, যেগ্র বা বা বার্য বার বার্ট কে জিবন রক্ষার শোনেনি ? লোকটি আরম করল : ইয়া রাসুলাল্লাই প্রত্যেক ব্যাপারেই আল্লাই তোঁআলা আপনার প্রতি আমাদের বিশ্বাস ও ঈমান বৃদ্ধি করে দেন। (বে কথা কেউ শোনেনি ; তা আপনার জানা হয়ে গেছে। এটা একটা মু'জিয়া) অতঃপর সে বলল : এটা ঠিক বে, আমি মনে মনে কয়েক লাইন কবিতা বলেছিলাম, যেগুলো আমার কানও শোনেনি। রসূলু-লাহ্ (সা) বললেন : কবিতাগুলো আমাকে শোনান। তখন সে নিম্পেনাক্ত পংক্তিন্তলো আবৃত্তি করল :

**غذ و تک مولود ا و ملتک یا نعا** تعل بها ا جنی علیک و تنهیل

ঃ আমি তোমাকে শৈশবে খাদ্য দিয়েছি এবং যৌবনেও তোমার দায়িত্ব বহন করেছি। তোমার যাবতীয় খাওয়া-পরা আমারই উপার্জন থেকে ছিল।

ঃ কোন রাতে যখন তুমি অসুছ হয়ে পড়েছ, তখন আমি সারা রাত তোমার অসুছতার কারণে জেগে কাটিয়েছি।

ঃ খেন ডোমার রোগ আমাকেই স্পর্শ করেছে—ডোমাকে নয়। ফলে আমি সারা রাত রুন্দন করেছি।

ঃ আমার অভর তোমার মৃত্যুর ভয়ে ভীত হত; অথচ আমি জানতাম যে, মৃত্যুর জন্য দিন নিদিন্ট রয়েছে---আগেপিছে হতে পারবে না।

ঃ অতঃপর যখন তুমি বয়ঃপ্রাণ্ড হয়েছ এবং আমার আকাণিক্ষত বয়সের সীমা পর্যন্ত গোঁছে গেছ।

ঃ তখন তুমি কঠোরতাও রচ় ডাযাকে আমার প্রতিদান করে দিয়েছে; যেন তুমিই আমার প্রতি অনুগ্রহ ও রুপা না করতে।

**ضليتك ا ذ لم تسرع حسق ا بسو تي** فعلت لما الجارا لمما قت يغعل

ঃ আফ্রাসে, যদি তোমার দ্বারা আমার পিতৃত্বের হক আদার না হয়, তবে কম-পক্ষে ততটুকুই করতে যতটুকু একজন ডন্ন প্রতিবেশী করে থাকে।

> ف ولیتنی حت الجوا رولے تکن علی بہا ل دون مالک تبخل

ঃ তুমি কমপক্ষে আমাকে প্রতিবেশীর হক তোদিতে এবং স্বয়ং আমারই অর্থ-সম্পদে আমার বেলায় রুপণতা না করতে।

রসূলুল্লাহ্ (সা) কবিতাগুলো শোনার পর পুঞ্জের জামার কলার চেপে ধরলেন এবং বললেন: انت وما (ک لایک ورمایک پریک پریک সবই ডোমার পিতার। (কুরত্বী, ষষ্ঠ খণ্ড, ২৪ পৃঃ) কবিতাগুলো আরবী সাহিত্যের প্রসিদ্ধ কাব্যগ্রন্থ 'হামাসা'তেও উদ্ধৃত রয়েছে; কিন্তু কবির নাম লেখা হয়েছে উমাইয়া ইবনে আবুস্সলত। কেউ কেউ বলেনঃ এগুলো আবদুল আ'লার কবিতা এবং কারও কারও মতে কবিতাগুলো আলি আক্ষাস অন্ধের।---(হাশিয়া--কুরত্বী)

পিতার আদৰ ও সম্মান সম্পর্কিত উল্লিখিত আদেশসমূহের কারণে সন্তানদের মনে এমন একটা আশঙ্কা দেখা দিতে পারে যে. পিতামাতার সাথে সদাসর্বদা থাকতে হবে তাঁদের এবং নিজেদের অবছাও সব সময় সমান যায় না। কোন সময় মুখ দিয়ে এমন কথাও বের হয়ে যেতে পারে, যা উপরোক্ত আদবের পরিপন্থী। এর জন্য জাহাল্লামের শান্তির কথা শোনানো হয়েছে। কাজেই গোনাহ থেকে বেঁচে থাকা খুবই কঠিন হবে। আলোচা সর্বশেষ ১০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি শুর্ক বেঁচে থাকা খুবই কঠিন হবে। আলোচা সর্বশেষ ১০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি শুর্ক বেঁচে থাকা খুবই কঠিন হবে। আলোচা সর্বশেষ ৫০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি শুর্ক বেঁচে থাকা খুবই কঠিন হবে। আলোচা সর্বশেষ ৫০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি শুর্ক বেঁহে থাকা খুবই কঠিন হবে। আলোচা সর্বশেষ ৫০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি ২০০০ নি ৫০০০ নি বেলা হয়েছে। বলা হয়েছে যে, বেআদবীর ইচ্ছা ব্যতিরেকে কোন সময় কোন পেরেশানী অথবা অসাবধানতার কারণে কোন কথা বের হয়ে গেলে এবং এজন্য তওবা করলে আল্লাহ্ তা'আলা মনের অবছা সম্পর্কে সম্যক অবগত রয়েছেন যে, কথাটি বেআদবী অথবা কল্টদানের জন্য বলা হয়নি। সুতরাং তিনি ক্ষমা করবেন। নি হিল্ল গিলের আর্থ নি হিল্ল গিরে বাদ মাগরিবের ছল্ল রাক'জাত এবং ইশরাকের নফল নামাষকে তেওবা কারী। হাদীসে বাদ মাগরিবের ছল্ল রাক'জাত এবং ইশরাকের নফল নামাযকে তাদেরই হল্ল, যারা নের হয়েছে। এতে ইলিত রয়েছে যে, এই নামামণ্ডলো গড়ার তওকীক তাদেরই হল্প, মারা নি হিল্ল হিরাছা ট্রা আগে তিরা করি। গাল্লারা নারার সায়ারা নারারা হিল্লারা হিলে বিরারারা গ্রাণ্ড বেরাছে। এরে হলিত রয়েছে বের এই নারান্টা)।



(২৬) আন্দীয়-স্বজনকে তার হক দান এবং অভাবপ্রস্ত ও মুসাফিরকেও। এবং কিছুতেই অপব্যয় করো না। (২৭) নিশ্চয় অপব্যয়কারীরা শয়তানের ডাই। শয়তান শ্বীয় পালনকতার প্রতি জতিশয় অরুতন্ত।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

(আলোচ্য দু'টি আয়াতে বান্দার হক সম্পর্কে আরণ্ড দু'টি নির্দেশ উল্লেখ করা হহেছে। এক. পিতামাতা ছাড়া অন্যান্য আত্মীয়-দ্বজন ও মুসলিম জনগণের হক। দুই. অপব্যয় সম্পর্কে নিষেধাজ্ঞা। এর সংক্ষিগ্ত তক্ষসীর এরাপ ঃ) আত্মীয়কে তার (আর্থিক ও অন্যান্য) হক দান কর এবং মিসকীন ও মুসাফিরদেরকে (তাদের হক দাও)। (অর্থসম্পদ) অষথা ব্যয় করো না। নিশ্চয় অপব্যয়কারীরা শয়তানের জাই (অর্থাৎ শয়তানের মতই) আর শয়তান স্বীয় পালনকর্তার প্রতি খুবই অরুতক্ত। (আল্লাহ্ তা'আলা তাকে বিবেক-বুদ্ধিতে স্মরণ করেছেন, কিন্তু সে এই সম্পদ আল্লাহ্ তা'আলার নাফরমানীর কাজে ব্যয় করেছে। এমনিজাবে অপব্যয়কারীদেরকে আল্লাহ্ তা'আলা অর্থসম্পদ দান করেছেন। কিন্তু তারা সেগুলো আল্লাহ্র নাফরমানীতে ব্যয় করে )।

#### আনুমরিক ভাতব্য বিষয়

সকল আত্মীয়ের হক দিতে হবে: পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে পিতামাতার হক এবং তাঁদের প্রতি আদব ও সম্মান প্রদর্শনের শিক্ষা ছিল। আলোচ্য আয়াতে সকল আত্মীয়ের হক বণিড হয়েছে যে, প্রত্যেক আত্মীয়ের হক আদায় করতে হবে। অর্থাৎ কমপক্ষে তাদের সাথে সুন্দরভাবে জীবন-ষাপন ও সদ্ব্যবহার করতে হবে। ঘদি তারা অন্ভাবগ্রস্ত হয়, তবে সামর্থ্য অনুষায়ী তাদের আথিক সাহায্যও এর অন্তর্ভু জি। এ আয়াত দ্বারা এতটুকু বিষয় তো প্রমাণিত হয়েছে যে, প্রত্যেকের ওপরই তার সাধারণ আত্মীয়দেরও হক রয়েছে। সে হক কি এবং কতটুকু তার বিশদ বর্ণনা আয়াতে নেই। তবে সাধারণ-ডাবে আত্মীয়তা বজায় রাখা এবং সুন্দরভাবে জীবন যাপন করা যে এর অন্তর্ভু জি, তা না বললেও চলে। ইমাম আযম আবু হানীফা (র) বলেন ঃ যাদের সাথে বৈবাহিক সন্দর্ক নিষিদ্ধ----এমন আত্মীয় মহিলা কিংবা বালক-বালিকা হয়, নিঃস্ব হয় এবং উপার্জন মত ধনসম্পদের অধিকারী না হয়, তবে তার ভরণ-পোষণ করা সক্ষম আত্মীয়দের ওপর ফরম। যদি একই স্থরের কয়েকজন আত্মীয় সক্ষম হয়, তবে ভরণ-পোষণের দায়িত্ব জাডাজি করে কয়েকজনকেই বহন করতে হবে। সুরা বাকারার আয়াতঃ رَّتْ مَثْلُ ذَ لَكُ باللَّوَارِّتْ مَثْلُ ذَ لَكُ মাৰহারী )

এ আয়াতে আত্মীয়, অভাবগ্রস্ত ও মুসাক্ষিরদের আর্থিক সাহায্যদানকে তাদের হক হিসাবে গণ্য করে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, তাদের প্রতি দাতার অনুগ্রহ প্রকাশ করার কোন কারণ নেই। কেননা, তাদের হক তার ষিম্মায় ক্ষরষ। দাতা সে ক্ষরষই পালন করছে মান্ন, কারও প্রতি অনুগ্রহ করছে না।

تبذير অর্থাৎ অপব্যয়ের নিষেধাজা: কোরআন পাক অপব্যয়কে দু'টি শব্দ দারা ব্যক্ত করেছে। একটি تبذير এবং অপরটি سراف আয়াতে و م م م اسراف আয়াত و کر نیر مر নিষিদ্ধ করা হয়েছে এবং أو م اسراف و کر نیس فو ا নিষিদ্ধ করা হয়েছে। কেউ কেউ বলেন : উভয় শব্দ সমার্থবোধক। গোনাহর কাজে কিংবা অধ্য অন্থা হয় লে ব্যা করাকে تبذير গোনাহ্র কাজে কিংবা সম্পূর্ণ অথ্য ও অন্থানে ব্যা করাকে হয়। কেউ কেউ বলেন : গোনাহ্র কাজে কিংবা সম্পূর্ণ অথ্য ও অন্থানে ব্যা করাকে হয়। কেউ কেউ বলেন : গোনাহ্র কাজে কিংবা সম্পূর্ণ অথ্য ও অন্থানে ব্যা করাকে হয়। গোনাহ্র কাজে কিংবা সম্পূর্ণ অথ্য ও অন্থানে ব্যার করাকে হয়। বলা হয়। তাই আমি প্রয়োজনের চাইতে অধিক ব্যায় করাকে শন্থানে কারীদেরকে শয়তানের ভাই বলে অভিহিত করা হয়েছে।

হযরত মুজাহিদ বলেন ঃ কেউ নিজের সমস্ত মাল হক আদায় করার জন্য ব্যয় করে দিলে তা অযথা ব্যয় হবে না। পক্ষান্তরে যদি অন্যায়-অহেতুক কাজে এক মুদও (অর্ধসের) ব্যয় করে, তবে তা অযথা ব্যয় বলে গণ্য হবে। হযরত আবদুয়াহ্ ইবনে মাসউদ (রা) বলেন ঃ হক নয় এমন অস্থানে ব্যয় করাকে نَجْفُ يُرْ বলা হয় ( মাযহারী )। ইমাম মালিক (রহ) বলেন ঃ হক পথে অর্থ উপার্জন করে নাহক পথে ব্যয় করাকে نَجْفُ يُرْ বলা হয় একে سَرْأَفُ -ও বলে। এটা হারাম। ----( কুরতুরী )

ইমাম কুরত্বী বলেন : হারাম ও অবৈধ কাজে এক দিরহাম খরচ করাও تبذ ير এবং বৈধ ও অনুমোদিত কাজে সীমাতিরিজ খরচ করা, যদরুন ভবিষ্যতে অভাবগ্রস্ত হয়ে পড়ার আশংকা দেখা দেয়---এটাও تبذ ير -এর অন্তর্জে। অবশ্য যদি কেউ আসল মূলধন ঠিক রেখে তার মুনাফাকে বৈধ কাজে মুক্ত হস্তে ব্যয় করে, তবে তা تبذ ير -এর অন্তর্জ নয়।---( কুরত্বী )

# وَإِمَّا تُعْمِضَنَّ عَنْهُمُ انْبَغَاءَ رَجْعَةٍ مِّنْ زَيِّكَ تَرْجُوها فَقُلْ لَهُمْ قَوُلًا

(২৮) এবং তোমার পালনকতার করুণার প্রত্যাশায় অপেক্ষমাণ থাকাকালে য/স কোন সময় তাদেরকে বিমুখ করতে হয়, তখন তাদের সাথে নয়ভাবে কথা বলো।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

( এ আয়াতে বান্দার হক সম্পর্কে পঞ্চম আদেশ দেওয়া হয়েছে যে, যদি কোন সময় অভাবগ্রন্ডদেরকে তাদের প্রয়োজন অনুযায়ী সাহায্য করার ব্যবস্থা না হয় তবে তখনও তাদেরকে যেন রঢ় ভাষায় জওয়াব না দেওয়া হয় ;বরং সহানুভূতির সাথে ডবিষ্যৎ সুবিধার আশা দেওয়া হয়। তফসীর এরপ ঃ)

এবং যদি (কোন সময় তোমার কাছে তাদেরকে দেওয়ার মত অর্থ-সম্পদ না থাকে এবং এজন্য) তোমাকে ঐ রিযিকের প্রতীক্ষায়, যা পাওয়ার আশা পালনকর্তার কাছে কর, (তা না আসা পর্যন্ত) তাদের কাছ থেকে মুখ ফিরাতে হয়, তবে ( এতটুকু খেয়াল রাখবে যে) তাদেরকে নরম কথা বলে দেবে। (অর্থাৎ হাল্টচিওতার সাথে তাদেরকে এরাপ ওয়াদা দেবে যে, ইনশাআল্লাহ্ ভবিষ্যতে কোনখান থেকে এলে দেব। পৌড়াদায়ক উত্তর দেবে না।)

# আনুষরিক জাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতে রসূলুল্লাহ্ (সা) ও তাঁর মাধ্যমে সমগ্র উম্মতকে অভূতপূর্ব নৈতিফ চরির শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, কোন সময় যদি অভাবগ্রস্ত লোকেরা সওয়াল করে এবং আপনার কাছে দেওয়ার মত কিছু না থাকার দরুন আপনি তাদের তরফ থেকে মুখ ফিরাতে বাধ্য হন, তবে এ মুখ ফিরানো আত্মভরিতাযুক্ত অথবা প্রতিপক্ষের জন্য অপমানজনক নাহওয়া উচিত; বরং তা অপারকতা ও অক্ষমতা প্রকাশ সহকারে হওয়া কর্তব্য।

এ আয়াতের শানে-নুযূল সম্পর্কে ইবনে জায়েদ রেওয়ায়েত করেন যে, কিছু সংখ্যরু লোক রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে অর্থকড়ি চাইত। তিনি জানতেন যে, এদেরকে অর্থকড়ি দিলে তা দুষ্কর্যে ব্যয় করবে। তাই তিনি এদেরকে কিছু দিতে অস্বীকার করতেন এবং এটা ছিল তাদেরকে দুষ্কর্য থেকে বিরত রাখার একটি উপায়। এরই পরিপ্রেক্ষিতে আলোচ্য আয়াতটি নাযিল হয়।

মসনদে সাঈদ ইবনে মনসূর সাবা ইবনে হাকামের বাচনিক উল্লিখিত আছে যে, একবার রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে কিছু বস্ত্র আসলে তিনি তা হকদারদের মধ্যে বশ্টন করে দেন। বশ্টন শেষ হওয়ার পর আরও কিছু লোক আসলে তাদেরকে দেওয়া সন্তব হয়নি। তাদের সম্পর্কেই আয়াতটি অবতীর্ণ হয়।

وَلا تَجْعَلْ يَدَكَ مَغْلُوْلَةً إلى عُنُقِكَ وَلَا

يتبنآء

# إنه كان يعبدادة خبيدا بويراة

(২৯) তুমি একেবারে ব্যয়-কুষ্ঠ হয়ে। না এবং একেবারে মুস্তাহস্তও হয়ো না। তাহলে তুমি তিরস্কৃত, নিঃস্ব হয়ে বসে থাকবে। (৩০) নিশ্চয় তোমার পালনকর্তা যাকে ইল্ফা অধিক জীবনোপকরণ দান করেন এবং তিনিই তা সংকুচিতও করে দেন। তিনিই তাঁর বান্দাদের সম্পর্কে ডালোডাবে অধহিত,---সব কিছু দেখছেন।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

তুমি নিজের হাত গর্দানের সাথে বেঁধে রেখো না (যে, চূড়ান্ত রুপণতার কারণে ব্যয় করা থেকে হাত গুটিয়ে নেবে) এবং সম্পূর্ণ খুলেও দিয়ো না ( যে, প্রয়োজনাতিরিক্ত বায় করে অপবায় করবে ) নতুবা তিরস্কৃত (ও) রিন্ড হন্ত হয়ে বসে থাকতে হবে। (কারও অভাব-অনটন দেখে নিজেকে বিপদের সম্মুখীন করা যুক্তিসঙ্গত নয়। কেননা) নিশ্চয় তোমার পালনকর্তা যাকে ইচ্ছা বেশী রিযিক দান ফরেন এবং তিনিই ( যার জন্য ইক্ষা ) সংকুচিত করে দেন। নিশ্চয় তিনি স্বীয় বান্দাদের ( অবস্থা ও উপযোগিতা ) সম্পর্কে খুব ডালোডাবে জানেন, দেখেন। ( সমগ্র বিশ্বের অভাব দূর ফরা রাব্যুল আলামীনেরই কাজ। তুমি এ চিন্তা কেন করবে যে, নিজেকে বিপদে ফেলে সবার অভাব-অন্টন দূর করবে। এটা এজন্য অর্থহীন যে, সবকিছু করার পরও কারও অভাব দূর করা তোমার সাধ্যে কুলাবে না। এর অর্থ এরাপ নয় যে, কেউ কারও দুঃখে সহানুভূতি প্রকাশ করবে না বরং উদ্দেশ্য এই যে, সবার অভাব দূর করার সাধ্য কোন মানুষের নেই, যদিও সে নিজেকে যত বিপদে ফেলতেই সম্মত হোক। এ কাজ একমার সৃষ্ট জগতের প্রভুর। তিনি সবার অভাব ও চাহিদা সম্পর্কে জানেন এবং সবার কল্যাণ সম্পর্কেও জাত রয়েছেন। কখন, কোন্ব্যক্তির, কোন্ অভাব কি পরিমাণ দূর করা উচিত তা তাঁরই জানা আছে । মানুষের কাজ ওধু মধ্যবতিতা অবলম্বন করা----খরচ করার জায়গায় রুপণতা না করা এবং এত বেশী খরচ না করা যে, আগামীকাল নিজেই ফকীর হয়ে যায়, পরিবার-পরিজনের হক আদায় করতে অক্ষম হয়ে পড়ে, আর পরে আক্ষেপ করতে হয়।)

#### আনুষলিক আত্ব্য বিষয়

খরচ করার ব্যাপারে মধ্যবতিতার নির্দেশ ঃ আলোচ্য আয়াতে সরাসরি রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে এবং তাঁর মধ্যস্থতার সমগ্র উম্মতকে সম্বোধন করা হয়েছে। উদ্দেশ্য এমন মিতাচার শিক্ষা দেওয়া, যা অপরের সাহায্যে প্রতিবন্ধকও না হয় এবং নিজের জন্যও বিপদ ডেফে না আনে। এ আয়াতের শানে-নুযুলে ইবনে মারদওয়াইহ হযরত আবদুলাহ ইবনে মাসউদের রেওয়ায়েতে এবং বগঙী হযরত জাবেরের রেওয়ায়েতে একটি ঘটনা বর্ণনা করেছেন যে, একবার রসূলুল্লাহ (সা)-র কাছে একটি বালক উপস্থিত হয়ে আরম করল ঃ আমার আম্মা আপনার কাছে একটি কোর্তা প্রদানের প্রার্থনা করেছেন। তখন গায়ের কোর্তাটি ছাড়া রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে অন্য কোন কোর্তা ছিল না। তিনি বালকটিকে বললেন ঃ অন্য সময় যখন তোমার আম্মার সওয়াল পূর্ণ করার সামর্থ্য আমার থাকে, তখন এসো। ছেলেটি ফিরে গেল এবং ফিছুক্ষণ পরে ফিরে এসে বলল ঃ আম্মা বলছেন যে, আপনার গায়ের কোর্তাটিই অনুগ্রহ করে দিয়ে দিন। একথা গুনে রসূলুল্লাহ্ (সা) নিজ শরীর থেকে কোর্তা খুলে ছেলেটিফে দিয়ে দিনে। একথা গুনে রসূলুল্লাহ্ (সা) নিজ শরীর থেকে কোর্তা খুলে ছেলেটিফে দিয়ে দিলেন। ফলে তিনি খালি গায়েই বসে রইলেন। নামাযের সময় হল। হযরত বেলাল (রা) আযান দিলেন। কিন্তু তিনি অন্য দিনের মত বাইরে এলেন না। সবার মুখ্যগুলে চিন্তার রেখা দেখা দিল। কেউ কেউ ভেতরে গিয়ে দেখল যে, তিনি কোর্তা ছাড়া খালি গায়ে বসে আছেন। তখনই এ আয়াত অবতীর্ণ হয়।

ভালোহ্র পথে বেশি বায় করে নিজে পেরেশান হওয়ার ভরঃ এ আয়াত থেকে বাহ্যত এ ধরনের ব্যয় করার নিষেধাজ, জানা যায়, যার পর নিজেকেই অভাবগ্রস্ত হয়ে পেরেশানী ভোগ করতে হয়। ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ সাধারণ অবস্থায় যেসব মুসলমান ব্যয় করার পর কল্টে পতিত হয় এবং পেরেশান হয়ে বিগত ব্যয়ের জন্য অনুতাপ ও আফসোস করে, আয়াতে বণিত নিষেধাজ্ঞা তাদের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য। কোরআন

পাকের এইক শব্দের মধ্যে এ দিকেই ইঙ্গিত রয়েছে। কিন্তু যারা এতটুকু সং-সাহসী মে, পরবর্তী কল্টের জন্য মোটেই ঘাবড়ায় না এবং হকদারদের হকও আদায় করতে পারে, তাদের জন্য এ নিষেধাজা নয়। এ কারণেই রস্লুল্লাহ্ (সা)-র সাধারণ অজ্যাস ছিল এই যে, তিনি আগামীকালের জন্য কিছুই সঞ্চয় করতেন না। যেদিন যা আসত, সেদিনই তা নিঃশেষে ব্যয় করে দিতেন। প্রায়ই তাঁকে ফ্রুধা ও উপবাসের কল্টও ডোগ করতে হত এবং পেটে পাথর বাঁধার প্রয়োজনও দেখা দিত। সাহাবায়ে কিরামের মধ্যেও এমন আনেক রয়েছেন, যাঁরা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র আমলে খীয় ধনসম্পদ নিঃশেষে আল্লাহ্র পথে ব্যয় করে দিয়েছেন; কিন্তু রস্লুল্লাহ্ (সা) তাঁদেরকে নিষেধ বা তিরকার কোন কিছুই করেন নি। এ থেকে বোঝা গেল যে, আয়াতের নিষেধাজা তাদের জন্য, যারা ক্ষুধা ও উপবাসের কল্ট সহা করতে পারে না এবং খরচ করার পর 'খরচ না করনেই ডাল হত' থলে অনুতাপ করে। এরাপ অনুতাপ তাদের বিগত সৎকাজকে নল্ট করে দেয়। তাই তা নিষিদ্ধ করা হয়েছে।

বিশৃংখল খরচ নিষিদ্ধ ঃ আসল কথা এই যে, আলোচ্য আয়াতটি বিশৃংখলভাবে খরচ করতে নিষেধ করেছে। ভবিষাৎ অবস্থা থেকে দৃষ্টি ফিরিয়ে যা কিছু হাতে আছে তৎক্ষণাৎ তা খরচ করে ফেলা এবং আগামীকাল কোন অভাবগ্রস্ত ব্যক্তি এলে অথবা কোন ধর্মীয় প্রয়োজন দেখা দিলে অক্ষম হয়ে পড়া এটাই বিশৃংখলা (কুরতুবী)। কিংবা খরচ করার পর পরিবার-পরিজনের ওয়াজিব হক আদোয় করতে অপারক হয়ে পড়াও

বিশৃংখলা। ( মাযহারী) ملو ما محسورا ( মাযহারী) ملو ما محسورا বলা হয়েছে যে, ملو ما محسورا শব্দটি প্রথম অবস্থা অর্থাৎ কুপণতার সাথে সম্পর্ক মুক্ত। অর্থাৎ কপণতার কারণে হাত গুটিয়ে রাখনে মানুষের কাছে তিরক্ত হতে হবে। শব্দটি দিতীয় অবস্থার সাথে সম্পর্কযুক্ত। অর্থাৎ বেশী ব্যয় করে নিজে ফকীর হয়ে গেনে সে محسور অর্থাৎ রাজ, অক্ষম অথবা অনুতণ্ড হয়ে যাবে।

# وَلَا تَفْتُلُؤَا أَوْلَادُكُمْ خَشْيَةَ إِمُلَاقٍ نَحْنُ نُوُرُقْهُمُ وَإِيَّا كُمْ مِإِنَّ قَتْلَهُمْ

(৩১) দারিদ্র্যের ডয়ে তোমাদের সন্তানদেরকে হত্যা করো না। তাদেরকে এবং তোমাদেরকে আমিই জীবনোপকরণ দিয়ে থাকি। নিশ্চয় তাদেরকে হত্যা করা মারাত্মক জপরাধ ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

সন্তানদের দারিদ্রোর ভয়ে হত্যা করো না। (কেননা) সবার রিষিক্রদাতাই আমি। তাদেরক্ষেও রিযিক দেই এবং তোমাদেরক্ষেও। (রিযিক্রদাতা তোমরা হলে এরাপ চিন্তা করতে পারতে) নিশ্চয় তাদেরকে হত্যা করা মহাপাপ।

#### জানুষলিক ভাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে একের পর এক মানবিক অধিকার সংর্জান্ত নির্দেশ বণিত হয়েছে। আলোচ্য আয়াতে এই ষঠ নির্দেশটি জাহিলিয়ত যুগের একটি নিপীড়নমূলক অভ্যাস সংশোধনের নিমিত্তে উল্লিখিত হয়েছে। জাহেলিয়ত যুগে কেউ কেউ জন্মের পরপরই সন্তানদেরকে বিশেষ করে কন্যা সন্তানদেরকে হত্যা করত, যাতে তাদের ভরণপোষণের বোঝা বহন করতে না হয়। আলোচ্য আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা তাদের এই কর্মপন্থাটি যে অত্যন্ত জঘন্য ও দ্রান্ত তাই সুস্পল্ট করে তুলে ধরেছেন। অনুধাবন করতে বলেছেন যে, রিযিকদানের তোমরা ফে? এটা তো একান্ডভাবে আল্লাহ্ তা'আলার কাজ। তোমাদেরকেও তো তিনিই রিষিক দিয়ে থাকেন। যিনি তোমাদেরকে দেন, তিনিই তাদেরকেও দেবেন। তোমরা এ চিন্তায় কেন সন্তান হত্যার অপরাধে অপরাধী হল্ছ ? বরং এ ক্ষেত্রে রিযিক দেওয়ার বর্ণনায় সন্তানদের কথা অগ্রে উল্লেশ্য এই যে, আল্লাহ্ যে, আমি আগে তাদেরকে ও পরে তোমাদেরফে দেব। এর প্রকৃত উল্লেশ্য এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা যে বান্দাকে নিজের পরিবার-পরিজনের ভরণপোষণ ও অন্য দরিপ্রদের সাহায্য করতে দেখেন, তাকে সে হিসাবেই দান করেন, যাতে সে নিজের প্রয়োজনও মেটাতে পারে এবং অন্যকেও সাহায্য করতে পারে। এক হাদীসে রস্লুলাহ্ (সা) বলেন : أنها تنصرون و ترزقون بضعفا بكم আলাহ্র পক্ষ থেকে তোমাদের সাহায্য করা হয় এবং তোমাদের দুর্বল রেণীর জন্যই এতে জানা গেল যে, পরিবার-পরিজনের ভরণপোষণকারী পিতামাতা যা কিছু পায়, তা দুর্বল চিত্ত নারী ও শিশু সন্তানের ওসিলাতেই পায়।

মাস জালা: কোরআন পাকের এই বক্তব্য থেকে সে বিষয়ের উপরও আলোকপাত হয় যাতে বর্তমান বিশ্ব আল্টে-পৃঠে জড়িত হয়ে পড়েছে। আজকাল জনসংখ্যা র্দ্ধির ভয়ে জন্মনিয়ন্ত্রণ ও পরিবার-পরিকল্পনাকে উৎসাহিত করা হচ্ছে। নিজেদেরকে রিযিকদাতা মনে করে নেওয়ার এই ল্লান্ড ও জাহেলিয়ত সুলভ দর্শনের উপরই এর ডিভি রাখা হয়েছে। সন্তান হত্যার সমান গোনাহ্না হলেও এটা যে গহিত ও নিন্দনীয় কাজ, তাতে কোন সন্দেহ নেই।

وَلَا تَفْرُبُوا الزِّنْي إِنَّهُ كَانَ فَاحِشَةٌ وَسَاءَ سَبِنِيلًا

(৩২) আর ব্যন্তিচারের কাছেও যেয়ো না। নিশ্চয় এটা অলীল কাজ এবং মন্দ পথ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আর ব্যভিচারের কাছেও যেয়ো না ( অর্থাৎ এর প্রাথমিক কারণাদি থেকেও বেঁচে থাক)। নিশ্চয় এটা (নিজেও) নিতান্ত অগ্নীল কাজ এবং ( অন্যান্য অনিল্টের দিক্ষ দিয়েও) মন্দ পথ। (কেননা, এর পরিণতিতে শগ্রুতা, গোরযোগ এবং বংশবিহৃতি দেখা দেয়।)

#### আনুষ্ঠিক জাতব্য বিষয়

ব্যজিচারের অবৈধতা সম্পর্কে এটি সণ্ডম নির্দেশ। এতে বাজিচার হারাম হওয়ার দু'টি কারণ উল্লেখ করা হয়েছে। এক এটি একটি অন্নীল কাজ। মানুষের মধ্যে লজ্জা-শরম না থাকলে সে মনুষ্যত্ব থেকে বঞ্চিত হয়ে যায়। অতঃপর তার দৃল্টিতে ডালমন্দের পার্থক্য লোপ পায়। এ অর্থেই হাদীসে বলা হয়েছে ئۇ গি তার্থনি তামার লজ্জাই যখন লোপ পাবে, তখন যা খুশী তাই করতে পার। এজনাই রসূল্লাহ (সা) লজ্জাকে ঈমানের গুরুত্বপূর্ণ অঙ্গ সাব্যস্ত করেছেন। বলেছেন ঃ এজনাই রসূল্লাহ (সা) লজ্জাকে ঈমানের গুরুত্বপূর্ণ অঙ্গ সাব্যস্ত করেছেন। বলেছেন ঃ এজিচারের কারণে এটা এত প্রসার লাভ করে যে, এর কোন সীমা-পরিসীমা থাকে না। এর অংগ্ড পরিণাম অনেক সময় সমগ্র গোর ও সম্প্রদায়কে বরবাদ করে দেয়। বর্তমান বিশ্বে গোলযোগ, চুরি-ডাকাতি ও হত্যার যে ছড়াছড়ি, অনুসন্ধান করেরে দেখা যাবে, তার অর্ধেকের চাইতে বেশী ঘটনার কারণ কোন পুরুষ ও নারী যারা এ অপকর্মে লিপ্ত। এ অপরাধটি যদিও সরাসরি বান্দার হকের সাথে সম্পর্কযুক্ত নয়; কিন্তু এখানে বান্দার হক সম্পক্তিত নির্দেশাবলী বর্ণনা প্রসঙ্গে একে উল্লেখ করার কারণ সন্তবত এই যে, এ অপরাধটি এমন অনেকগুলো অপরাধ সঙ্গে নিয়ে আসে, যার দারা বান্দার হক ক্ষতিগ্রস্ত হয় এবং হত্যা ও লুটতরাজের হাঙ্গামা সংঘটিত হয়। একারণেই ইসলাম এ অপরাধটিকে সব অপরাধের চাইতে গুরুতের বলে সাব্যস্ত করেছে এবং এর শান্তিও সব অপরাধের শান্তির চাইতে কঠোর বিধান করেছে। কেননা, এই একটি অপরাধ অন্যান্য শত শত অপরাধকে নিজের মধ্যে সন্নিবেশিত করেছে।

রসূলুরাহ্ (সা) বলেন ঃ সণ্ত আকাশ এবং সণ্ত পৃথিবী বিবাহিত যিনাকারদের প্রতি অভিসম্পাত করে। জাহালামে এদের লজ্জান্থান থেকে এমন দুর্গন্ধ ছড়াবে যে, জাহা-মামীরাও তা থেকে অতিষ্ঠ হয়ে পড়বে। আগুনের আযাবের সাথে সাথে জাহালামে তাদের লান্ছনাও হতে থাকবে।---(বাযযার)

হযরত আবৃ হোরায়রা (রা)-র বাচনিক অন্য এক হাদীসে রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ যিনাকার ব্যক্তি যিনা করার সময় মু'মিন থাকে না। চোর চুরি করার সময় মু'মিন থাকে না। মদ্যপায়ী মদ্য পান করার সময় মুমিন থাকে না। হাদীসটি বুখারী ও মুসলিমে বণিত রয়েছে। আবৃ দাউদের রেওয়ায়েতে এর ব্যাখ্যা এই যে, এসব অপরাধী যখন অপরাধে লিপ্ত হয়, তখন ঈমান তাদের অন্তর থেকে বাইরে চলে আসে। এরপর যখন অপরাধ থেকে ফিরে আসে, তখন ঈমানও ফিরে আসে।----(মাযহারী)

وَلَا نَقْنُكُوا النَّفْسَ الَّنِي حَرَّمَ اللهُ إِلَّا بِالْحَقِّ وَمَنْ قُبِّلَ مَظْلُوْمًا بَعَلْنَا لِوَلِبَّهِ سُلُطْنًا فَلَا يُسْرِفُ لْقَنْبِلْ إِنَّهُ كَانَ لْنْصُوْرًا ۞

(৩৩) সে প্রাণকে হত্যা করো না, যাকে আল্লাহ্ হারাম করেছেন; কিন্তু ন্যায়ভাবে। যে ব্যক্তি জন্যায়ডাবে নিহত হয়, আমি তার উত্তরাধিকারীকে ক্ষমতা দান করি। অতএব সে যেন হত্যার ব্যাপারে সীমা লংঘন না করে। নিশ্চয় সে সাহায্যপ্রাণ্ত।

#### তক্ষসীরের সায়-সংক্ষেপ

এবং যে ব্যক্তির হত্যাকে আক্সাহ্ হারাম করেছেন, তাকে হত্যা করো না ; কিন্তু ন্যায়ঙাবে ( হত্যা করা জায়েষ। অর্থাৎ যখন ফোন শরীয়তসম্মত বিধানের কারণে হত্যা করা ওয়াজিব কিংবা জায়েষ হয়ে যায়, তখন ত৷ আর হায়ামের আওতায় থাকে না ৷ ) যাকে অন্যায়ঙাবে হত্যা করা হয়, আমি তার (সত্যিকার অথবা নিয়োজিত) উত্তরাধি-কারীকে (কিসাস গ্রহণের) ক্ষমতা দান করেছি। অতএব হত্যার ব্যাপারে তার (শরী-য়তের) সীমা লংঘন করা উচিত হবে না। [অর্থাৎ হত্যার নিশ্চিত প্রমাণ ব্যতিরেকে হত্যাকারীকে হত্যা করবে না। হত্যাকারীর যেসব আত্মীয়-শ্বজন হত্যাকাণ্ডে জড়িত নয়, শুধু প্রতিশোধ স্পৃহায় উন্মত্ত হয়ে তাদেরকে হত্যা করবে না। এছাড়া হত্যাকারীকেও শুধু হত্যাই করবে, নাক, কান অথবা হাত-পা কেটে 'মুসলা' (অঙ্গবিরুত) করবে না কেননা] সে ব্যক্তি (কিসাসের সীমালঞ্চ্যন না করলে শরীয়তের আইনে) আল্লাহ্র সাহায্যের যোগ্য। (আর সে যদি বাড়াবাড়ি করে থাকে তবে অপর পক্ষ উৎপীড়িত হওয়ার কারণে আল্লাহ্র সাহায্যযোগ্য হওয়ার কদর করা এবং সীমালঞ্চ্যন করে এ নিয়ামতকে বিনষ্ট না করা।)

#### আনুষলিক ভাতব্য বিষয়

অন্যায় হত্যার অবৈধতা বর্ণনা প্রসঙ্গে এটা অষ্টম নির্দেশ। অন্যায় হত্যা যে মহা অপরাধ, তা বিশ্বের দলমত ও ধর্মাধর্ম নিবিশেষে সবার কাছে স্বীকৃত। রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ একজন মু'মিনকে অন্যায়ডাবে হত্যা করার চাইতে আল্লাহ্র কাছে সমগ্র ৰিষকে ধ্বংস করে দেওয়া লঘু অপরাধ। কোন কোন রেওয়ায়েতে এতৎসঙ্গে আরও বলা হয়েছে যে, যদি আল্লাহ্ তা'আলার সণ্ত আকাশ ও সণ্ড ভূমণ্ডলের অধিবাসীরা সম্মিলিত-ডাবে কোন মু'মিনকে অন্যায়ডাবে হত্যা করে, তবে আল্লাহ্ তা'আলা সবাইকে জাহালামে নিক্ষেপ করবেন ।---( ইবনে মাজা, মসনদ হাসান, বায়হাকী-মাযহারী )

অন্য এক হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেনঃ যে ব্যক্তি কোন মুসলমানের হত্যাকাণ্ডে একটি কথা দারা হত্যাকারীর সাহায্য করে, হাশরের মাঠে সে যখন আল্লাহ্র সামনে উপস্থিত হবে, তখন তার কপালে লেখা থাকবে من رحمة الله অর্থাৎ এই লোকটিকে আল্লাহ্র রহমত থেকে নিরাশ করে দেওয়া হয়েছে ৷----( মাযহারী, ইবনে মাজা হইতে )

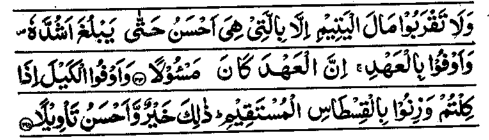
বায়হাকী হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাস ও হযরত মুয়াবিয়ার রেওয়ায়েত বর্ণনা করেছেন যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেনঃ প্রত্যেক গোনাহ্ আলাহ্ তা'আলা ক্ষমা করবেন বলে আশা করা যায়, কিন্তু যে ব্যক্তি কুফ্রী অবস্থায় মৃত্যুবরণ করে অথবা যে ব্যক্তি জেনেন্তনে ইচ্ছাপূর্বক কোন মুসলমানকে হত্যা করে, তার গোনাহ্ ক্ষমা করা হবে না।

জন্যায় হত্যার ব্যাখ্যা : ইমাম বুখারী ও মুসলিম হযরত আবদুলাহ্ ইবনে মাস-উদের রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেছেন যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন : যে মুসলমান আলাহ্ এক এবং মুহাম্মদ আল্লাহ্র রসূল বলে সাক্ষ্য দেয়, তার রজ হালাল নয় ; কিন্তু তিনটি কারণে তা হালাল হয়ে যায়। এক. বিবাহিত হওয়া সত্তেও সে যদি যিনা করে, তবে প্রস্তন্ন বর্ষণে হত্যা করাই তার শরীয়তসম্মত শান্তি। দুই. সে যদি অন্যায়ভাবে কোন মানুষকে হত্যা করে, তবে তার শান্তি এই যে, নিহত ব্যক্তির ওলী তাকে কিসাস হিসাবে হত্যা করতে পারে। তিন. যে ব্যক্তি ইসলাম ধর্ম ত্যাগ করে, তার শান্তিও হত্যা। কিসাস নেওয়ার অধিকার কার ? আলোচ্য আয়াতে বলা হয়েছে যে, এই অধিকার নিহত ব্যক্তির ওলীর। যদি রক্ত সম্পক্তিত ওলী না থাকে, তবে ইসলামী রাষ্ট্রের সরকার-প্রধান এ অধিকার পাবে। কারণ, সরকারও এক দিক দিয়ে সব মুসলমানের ওলী। তাই তফসীরের সার-সংক্ষেপে 'সত্যিকার অথবা নিয়োজিত ওলী' লেখা হয়েছে।

অন্যায়ের জওয়াব জন্যায় নয়---ইনসাফ। জপরাধীর শান্তির বেলায়ও ইনসাফের প্রতি লক্ষ্য রাখতে হবে : فَلَا يُسَرِفُ فَى الْقَتْنَلُ عَنْنَا عَنْنَا عَنْنَا عَنْنَا عَنْنَا مَعْنَا مَعْنَا বিশেষ নির্দেশ। এর সারমর্ম এই যে, অন্যায়ের প্রতিশোধ অন্যায়ের মাধ্যমে নেওয়া জায়েয নয়। প্রতিশোধের বেলায়ও ইনসাফের প্রতি লক্ষ্য রাখা অপরিহার্য। যে পর্যন্ত নিহত ব্যক্তির ওলী ইনসাফ সহকারে নিহতের প্রতিশোধ কিসাস নিতে চাইবে, সেই পর্যন্ত শরীয়তের আইন তার পক্ষে থাকবে। আল্লাহ্ তা'আলা তার সাহায্যকারী হবে পক্ষান্তরে সে মদি প্রতিশোধস্পহায় উদ্মন্ত হয়ে কিসাসের সীমালংঘন করে, তবে সে ময়লুমের পরিবর্তে জালিমের ভূমিকায় অবতীর্ণ হবে এবং জালিম মযলুম হয়ে যাবেন। আল্লাহ্ তা'আলা এবং তাঁর আইন এখন তার সাহায্য করার পরিবর্তে প্রতিপক্ষের সাহায্য করবে এবং তাকে জুলুম থেকে বাঁচাবে।

মূর্খতা যুগের আরবে সাধারণত এক ব্যক্তির হত্যার পরিবর্তে হত্যাকারীর পরিবার অথবা সঙ্গী-সাথীদের মধ্য থেকে যাকেই পাওয়া যেত, তাকেই হত্যা করা হত। কোন কোন ক্ষেত্রে নিহত ব্যক্তি গোরের সরদার অথবা বড়লোক হলে তার পরিবর্তে ওধু এক ব্যক্তিকে কিংবা হত্যা করা যথেল্ট মনে করা হত না; বরং এক খুনের পরিবর্তে দু-তিন কিংবা আরও বেশি মানুষের প্রাণ সংহার করা হত। কেউ কেউ প্রতিশোধস্পৃহায় উন্মন্ত হয়ে হত্যাকারীকে ওধু হত্যা করেই ক্ষান্ত হত না; বরং তার নাক, কান ইত্যাদি কেটে অঙ্গ বিরুত করা হত। ইসলামী কিসাসের আইনে এগুলো সব অতিরিক্ত ও হারাম।

একটি সমরণীয় গল্প : একজন মুজাহিদ ইমামের সামনে জনৈক ব্যক্তি হাজ্যাজ ইবনে ইউসুফের বিরুদ্ধে অভিযোগ করে। হাজ্যাজ ইবনে ইউসুফ ইসলামী ইতিহাসের সর্বাধিক জালিম এবং কুখ্যাত ব্যক্তি। সে হাজারো সাহাবী ও তাবেয়ীকে অন্যায়ভাবে হত্যা করেছে। তাই সাধারণভাবে তাকে মন্দ বলা যে মন্দ, সেদিকে কারও লক্ষ্য থাকে না। যে বুখুর্গ ব্যক্তিত্ন সামনে হাজ্যাজ ইবনে ইউসুফকে দোষারোপ করা হয়, তিনি দোষা-রোপকারীকে জিডেস ফরলেন ঃ তোমার কাছে এই অভিযোগের পক্ষে কোন সনদ অথবা সাক্ষ্য রয়েছে কি? সে বলল ঃ না। তিনি বললেন ঃ যদি আল্লাহ্ তা'আলা জালিম হাজ্যাজ ইবনে ইউসুফের কাজ থেকে হাজারো নিরপরাধ নিহত ব্যক্তিয় প্রতিশোধ নেন, তবে মনে রেখ, যে ব্যক্তি হাজ্যাজের উপর কোন জুলুম করে, তাকেও প্রতিশোধের কবল থেকে জব্যাহতি দেওয়া হবে না। আল্লাহ্ তা'আলা তার কাছ থেকেও হাজ্যাজের প্রতিশোধ প্রহণ করবেন। তাঁর আদালতে কোন অবিচার নেই যে, অসৎ ও পাপী বান্দাদেরকে যা ইন্ছা, তা দে৷মারোপ ও অপবাদ আরোপের জন্য অন্যদেরকে স্বাধীন ছেড়ে দেওয়া হবে।



(৩৪) আর, এতীমের মালের কাছেও যেয়ো না, একমার তার কল্যাণ জাকাপ্ফা ছাড়া ; সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির যৌবনে পদার্পণ করা পর্যন্ত এবং অঙ্গীকার পূর্ণ কর । নিশ্চয় অজীকার সম্পর্কে জিজাসাবাদ করা হবে । (৩৫) মেপে দেওয়ার সময় পূর্ণ মাপে দেবে এবং সঠিক দাঁড়িপাল্লায় ওজন করবে ৷ এটা উত্তম এর পরিণাম ওড ৷

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এতীমের মালের কাছে যেয়ো না (অর্থাৎ তাতে হস্তক্ষেপ করো না) কিন্তু এমন পন্থায়, যা (শরীয়তের আইনে) উত্তম, যে পর্যন্ত সে প্রাণ্ডবয়ক্ষ না হয়ে যায়। এবং (বৈধ) অঙ্গীকার পূর্ণ কর। নিশ্চয় (কিয়ামতে) অঙ্গীকার সম্পর্কে জিড়াসাবাদ করা হবে। (বান্দা আল্লাহ্র সাথে যেসব অঙ্গীকার করেছে এবং মানুষের সাথে যেসব অঙ্গীকার করে থাকে, সবই এর অন্তর্ভু জে।) এবং (পরিমেয় বস্তকে) যখন মেপে দাও তখন পুরোপুরি মেপে দাও এবং (ওজনের বস্তকে) সঠিক দাঁড়িপালা দ্বারা ওজন করে দাও। এটা (প্রকৃতই) উত্তম এবং এর পরিণাম শুরু। (পরকালে সওয়াব এবং দুনিয়াতে সুখ্যাতি, যা ব্যবসা ক্ষেত্রে উন্নতির উপায়।)

# আনু**মলিক ভাতবা বিষয়**ঁ

আলোচ্য আয়াত্ত্বয়ে আধিক হক সম্পকিত তিনটি নির্দেশ যথা---নবম, দশম ও একাদশতম নির্দেশে বণিত হয়েছে। পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে দৈহিক ও শারীরিক হক উল্লেখ করা হয়েছিল। এখানে আর্থিক হক বণিত হয়েছে।

এতীমদের মাল সম্পর্কে সাৰধানতা ঃ প্রথম আয়াতে এতীমদের মালের রক্ষণা-বেক্ষণ এবং এ ব্যাপারে সাবধানতা সম্পর্কে নবম নির্দেশ বণিত হয়েছে। এতে অত্যন্ত জোর দিয়ে বলা হয়েছে যে, এতীমদের মালের কাছেও যেয়ো না৷ অর্থাৎ এতে যেন শরীয়তবিরোধী অথবা এতীমদের আর্থের পরিপছী কোন প্রকার হস্তক্ষেপ না হয়। এতীমদের মালের হিফাযত ও ব্যবস্থাপনা যাদের দা৷য়ত্বে অপিত হয় এ ব্যাপারে তাদের খুব সাবধানতা অব-লন্ধন করা দরকার। তারা শুধু এতীমদের আর্থ দেখে ব্যয় করবে। নিজেদের খেয়াল-খুশীতে অথবা কোনেরাপ চিন্তা-ভাবনা ব্যতিরেকে ব্যয় করবে না। এ কর্মধারা ততদিন অব্যাহত থাব্ববে, যতদিন এতীম শিশ্ত যৌবনে পদার্পণ করে নিজের মালের হিক্ষাযত নিজেই করতে সক্ষম না হয়। এর সর্বনিম্ন বয়স পনর বছর এবং সর্বোচ্চ বয়স আঠার বছর।

অবৈধ পন্থায় যে কোন ব্যক্তির মাল খরচ করা জায়েয নয়। এখানে বিশেষ করে এতীমের কথা উল্লেখ করার কারণ এই যে, সে নিজে কোন হিসাব নেওয়ার যোগ্য নয়। অন্যেরাও এ সম্পর্কে জানতে পারে না। যেখানে মানুষের পক্ষ থেকে হক দাবী করার কেউ না থাকে সেখানে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে দাবী কঠোরতর হয়ে যায়। এতে রুটি হলে সাধারণ মানুষের হকের তুলনায় গোনাহ্ আধক হয়।

জঙ্গীকার পূর্ণ ও কার্যকরী করার নির্দেশ ঃ অঙ্গীকার পূর্ণ করার তাকীদ হচ্ছে দশম নির্দেশ। অঙ্গীকার দুই প্রকার। এক. যা বাদ্দা ও আল্লাহ্র মধ্যে রয়েছে ; যেমন সৃষ্টির সূচনাকালে বাদ্দা অঙ্গীকার করেছিল যে, নিশ্চয় আল্লাহ্ তা"আলা আমাদের পালনকর্তা। এ অঙ্গীকারের অবশ্যস্তাবী প্রতিক্রিয়া এই যে, তাঁর নির্দেশাবলী মানতে হবে এবং সন্তুষ্টি অর্জন করতে হবে ! এ অঙ্গীকার তো সে সময় প্রত্যেকেই করেছে----দ্রনিয়াতে সে মু'মিন হোক ফিংবা কাফির ৷ এছাড়া মু'মিনের একটি অঙ্গীকার রয়েছে যা লা ইলাহা ইল্লালাহ্'র সাক্ষ্যের মাধ্যমে সম্পন্ন হয়েছে ৷ এর সারমর্ম আল্লাহ্র বিধানাবলীর পূর্ণাঙ্গ আনুগত্য এবং তাঁর সন্তুষ্টি অর্জন ৷

দ্বিতীয় প্রকার অঙ্গীকার যা এক মানুষ অন্য মানুষের সাথে করে। এতে ব্যক্তিবর্গ অথবা গোল্ঠিবর্গের মধ্যে সম্পাদিত সমস্ত রাজনৈতিক, বাণিজ্যিক ও লেন-দেন সম্পকিত চুক্তি অন্তর্ভু জে।

প্রথম প্রকার অঙ্গীকার পূর্ণ করা মানুষের জন্য ওয়াজিব এবং দ্বিতীয় প্রকারে মধ্যে যেসৰ চুক্তি শরীয়তবিরোধী নয়, সেগুলো পূর্ণ করা ওয়াজিব। শরীয়তবিরোধী হলে প্রতি-পক্ষকে জাত করে তা খতম করে দেওয়া ওয়াজিব। যে চুক্তি পূর্ণ করা ওয়াজিব, যদি কোন এক পক্ষ তা পূর্ণ না করে, তবে আদালতে উত্থাপন করে তাকে পূর্ণ করেতে বাধ্য করার অধি-ফার প্রতিপক্ষের রয়েছে। চুক্তির স্বরাপ হচ্ছে দুই পক্ষ সম্মত হয়ে কোন কাজ করা বা না করার অঙ্গীকার করা । যদি কোন লোক এক তরফাডাবে কারও সাথে ওয়াদা করে যে, অমুক বস্ত তাকে দেব অথবা অমুক কাজ করে দেব, তবে তা পূর্ণ করাও ওয়াজিব। কেউ কেউ একেও উল্লিখিত অঙ্গীকারের অন্তর্ভু জ করেছেন ; কিন্ত পার্থক্য এই যে, দ্বিপাক্ষিক চুক্তিতে কেউ বিরুদ্ধাচরণ করলে ব্যাপারটি আদালতে উত্থাপন করে তাকে চুজি পালনে বাধ্য করা যায়; কিন্তু এক তরফা চুক্তিকে আদালতে উত্থাপন করে পূর্ণ করতে বাধ্য করা যায় না। হঁ্যা শরীয়তসম্মত ওজর ব্যতিরেকে কারও সাথে ওয়াদা করে তো জল করলে সে গোনাহগার হবে। হাদীসে একে কার্যত নিক্ষাক বলা হয়েছে।

যেমন জিভাসাবাদ হবে, তেমনি পারস্পরিক চুক্তি সম্পর্কেও প্রশ্ন করা হবে। এখানে শুধু 'প্রশ্ন করা হবে' বলে বক্তব্য শেষ করে দেওয়া হয়েছে। প্রশ্ন করার পর ফি হবে, সেটাকে অব্যক্ত রাখার মধ্যে বিপদ যে ওরুতর হবে, সেদিকে ইঙ্গিত রয়েছে।

একাদশতম নির্দেশ হচ্ছে লেন-দেনের ক্ষেত্রে মাপ ও ওজন পূর্ণ করার আদেশ এবং কম মাপার নিষেধাড়া সম্পর্কে। এর বিস্তারিত বিবরণ সূরা মুতাফ্ফিফীনে উল্লিখিত আছে।

মাস'জালা : ফিকাহ্বিদগণ বলেছেন : আয়াতে মাপ ও ওজন সম্পর্কে যে নির্দেশ আছে, তার সারমর্ম এই যে, যার যতটুকু হক, তার চাইতে কম দেওয়া হারাম। কাজেই কর্মচারী যদি তার নিদিল্ট ও অপিত কাজের চাইতে কম কাজ করে অথবা নির্ধারিত সময়ের চাইতে কম সময় দেয় অথবা শ্রমিক যদি কাজ চুরি করে, তবে তাও আয়াতের অন্তর্ভু জ হয়ে হারাম হবে।

قَالَى خُبُر : अाग्राएउ त्र गाथ माश ও ওজন পূর্ণ করা সম্পর্কে বলা হয়েছে : زَالَى خُبُر

এক. এর উত্তম হওয়া। অর্থাৎ এরপ করা বতন্ত্র দুষ্টিতে উত্তম। শরীয়তের আইন ছাড়াও যুক্তি ও ব্বভাবগতভাবেও কোন বিবেকবান ব্যক্তি কম মাপাও কম ওজন করাকে ডাল মনে করতে পারে না। দুই. এর পরিণতি গুড। এতে পরকালের পরিণতি তথা সওয়াব ও জায়াত ছাড়াও দুনিয়ার নিরুষ্ট পরিণতির দিকেও ইস্তিত আছে। কোন ব্যবসা ততক্ষণ পর্যন্ত উন্নতি করতে পারে না, যে পর্যন্ত জনগণের বিশ্বাস ও আস্থা অর্জন করতে না পারে। বিশ্বাস ও আস্থা উপরোক্ত বাণিজ্যিক সণ্ডতা ব্যতীত অজিত হতে পারে না।

وَلَاتَقْفُ مَاكَبُسَ لَكَ بِهِ عِلْهُ إِنَّ السَّبْعَ وَالْبَصَرَ وَالْفُؤَادَ كُلُّ أُوَلَيْكَ كَانَ عَنْهُ مَسْئُولًا ۞ وَلَا تَسْمَشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحًا • إِنَّكَ لَنْ تَغْيِرِقُ الْأَرْضَ وَلَنْ تَبْلُغُ الْجِبَالَ طُوْلًا ﴾ كُلُّ ذٰلِكَ كَانَ سَبِّبْ عَنْدَ رَبِّكَ مَكْرُوُهُا،

(৩৬) যে বিষয়ে তোমার কোন জান নেই, তার পিছনে পড়ো না। নিশ্চয় কান চক্ষু ও অন্তঃ করণ এদের প্রত্যেকটিই জিজাসিত হবে। (৩৭) পৃথিবীতে দন্তভরে পদ-চারণ করো না। নিশ্চয় তুমি তো ভূ-পৃষ্ঠকে কখনই বিদীর্ণ করতে পারবে না এবং উচ্চতায় তুমি কখনই পর্যতপ্রমাণ হতে পারবে না। (৩৮) এ সবের মধ্যে যেগুলো মন্দ কাজ সেগুলো তোমার পালনকতার কাছে জপছন্দনীয়।

#### তহ্মসীরের সার-সংক্ষেপ

যে বিষয়ে তোমার জানা নেই, তাকে কার্ষে পরিণত করো না। (কেননা) কান, চুক্ষ ও অন্তঃকরণ---এদের প্রত্যেকটিকেই (কিয়ামতের দিন) জিভেস করা হবে (যে কান ও চক্ষুকে কি কি কাজে বাবহার করা হয়েছে ? সেই কাজ ভাল ছিল, না মন্দ ? প্রমাণহীন বিষয়ের কল্পনা অন্তরে কেন স্থান দিয়েছে ?) এবং ভূ-পৃঠে গর্বজরে বিচরণ করো না। (কেননা) তুমি (ভূ-পৃঠে সজোরে পদক্ষেপ করে পদজারে) ভূ-পৃঠকে বিদীর্ণ করতে পারবে না এবং (দেহকে উঁচু করে) পাহাড়ের উচ্চতায় পৌঁছতে পারবে না। (উল্লিখিত) এসব মন্দ কাজ তোমার পালনকর্তার কাছে (সম্পর্ণ) অপহন্দনীয়।

#### অানুষ্টিক জাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে ৰাদশতম ও রয়োদশতম নির্দেশ সাধারণ সামাজিকতা সম্পর্কে বর্ণিত হয়েছে। ৰাদশতম নির্দেশে জানা ব্যতীত কোন বিষয়কে কার্যে পরিণত করতে নিষেধ করা হয়েছে।

এখানে এ বিষয়ে সচেতন রাখা জরুরী যে, জানার স্তর বিভিন্নরাপ হয়ে থাকে। এক প্রকার জানা হচ্ছে পুরোপুরি নিশ্চয়তার স্তর পর্যন্ত পৌছে যাওয়া এবং বিপরীত দিকের কোন সন্দেহও অবশিষ্ট না থাকা। দিতীয় জানা হচ্ছে প্রবল ধারণার স্তরে পৌছা। এতে বিপরীত দিকের সম্ভাবনাও থাকে। এমনিজাবে বিধানাবলীও দু'প্রকার। এক. অকাট্য ও নিশ্চিত বিধানাবলী; যেমন আকায়েদ ও ধর্মের মূলনীতিসমূহ। এগুলোতে প্রথম স্তরের জান বাশ্ছনীয়। এ ছাড়া আমল করা জায়েয় নয়। দুই. এইলোতে প্রথম স্তরের জান বাশ্ছনীয়। এ ছাড়া আমল করা জায়েয় নয়। দুই. এই বর্ণনার পর আলোচ্য আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে. নিশ্চিত ও অকাট্য বিধানাবলীতে প্রথম স্তরের জান থাকা আবশ্যক। অর্থাৎ আরায়েদ ও ইসলামী মূলনীতিসমূহে এরাপ জান না হলে তার কোন মূল্য নেই। শাখাগত ধারণা প্রসূত বিধায়াদিতে দ্বিতীয় স্তরের অর্থাৎ প্রবল ধারণাই যথেষ্ট। ----( ব্যানুল কোরআন )

যে, কিয়ামতের দিন কান, চক্ষু ও অন্তঃকরণকে প্রশ্ন করা হবে ঃ কানকে প্রশ্ন করা হবে ঃ তুমি সারা জীবন কি ফি গুনেছ ? চক্ষুকে প্রশ্ন করা হবে ঃ তুমি সারা জীবনে কি কি দেখছ ? অন্তঃকরণকে প্রশ্ন করা হবে ঃ সারা জীবনে মনে কি কি করনা করেছ এবং কি কি বিষয়ে বিশ্বাস স্থাপন করেছ ? যদি কান দ্বারা শরীয়ত বিরোধী কথাবার্তা গুনে থাকে; যেমন কারও গীবত এবং হারাম গানবাদ্য কিংবা চক্ষু দ্বারা শরীয়তবিরোধী বস্তু দেখে থাকে; যেমন ডিন্ন স্ত্রী সুশ্রী বালকের প্রতি কুদুল্টি করা কিংবা অন্তরে কোরআন ও সুনাহ্বিরোধী বিশ্বাসকে স্থান দিয়ে থাকে অথবা কারও সম্পর্কে প্রমাণ ছাড়া কোন অভিযোগ মনে কায়েম করে থাকে, তবে এ প্রশ্বের ফলে আযাব ডোগ করতে হবে। কিয়ামতের দিন আরাহ্

প্রদন্ত সব নিয়ামত সম্পর্কেই প্রশ্ন করা হবে। আর্থাৎ কিয়ামতের দিন ডোমাদেরকে সব নিয়ামত সম্পর্কে জিডেস করা হবে। এসব নিয়ামতের মধ্যে কান, চক্ষুও অন্তঃকরণ সর্বাধিক উরুত্বপূর্ণ। তাই এখানে বিশেষভাবে এগুলোর উল্লেখ করা হয়েছে।

তক্ষসীরে কুরতুবী ও মাষহারীতে এরপ অর্থও বর্ণিত হয়েছে যে, পূর্ববর্তী বাক্যে সে বলা হয়েছিল مَعْرَبُ عَلَمُ مَعْرَبُ عَلَمُ مَعْرَبُ عَلَمُ তা কার্যে পরিণত করো না। এর সাথে সাথে কান, চক্ষু ও অন্তঃকরণকে প্রশ্ন করার উদ্দেশা এই যে, যে ব্যক্তি জানা-শোনা ছাড়াই উদাহরণত কাউকে দোষারোপ করল কিংবা কোন কাজ করল, যদি তা কানে শোনার বস্ত হয়ে থাকে, তবে কানকে প্রশ্ন করা হবে, যদি চোখে দেখার বস্তু হয়, তবে চোখকে প্রশ্ন করা হবে এবং অন্তর জারা হাদয়ঙ্গম করার বস্ত হলে অন্তরকে জিজাসা করা হবে যে, অন্তরে প্রতিষ্ঠিত অভিযোগ ও কল্পনাটি সত্য ছিল, না মিথ্যা ? প্রত্যেক ব্যক্তির অঙ্গ-প্রত্যঙ্গ এ ব্যাপারে স্বয়ং সাক্ষ্য দেবে। এটা হাশরের ময়দানে ভিতি-হীন অভিযোগকারী এবং না জেনে আমলকারীদের জন্য অত্যন্ত লান্ছনার কারণ হবে।

الَيْوَمَ نَحْتُمُ عَلَى ٱفْوَا هَهِمْ وَتَحَلَّمُنَا \* \* अग्रोगित्म वला रुधाए : الَيْوَمُ نَحْتُمُ عَلَى ٱفْوَا هَهِمْ وَتَحَلَّمُنَا \* \* ٥. مَ مَ أَلَيْهُمْ وَتَحَلَّمُونَا \* \* ٥. مَ مَ أَلَ ايد يهم وتشهد آرجهم بما كانوا يحسبون

অর্থাৎ আজ (কিয়ামতের দিন ) আমি এদের ( অপরাধীদের ) মুখ মোহর করে দেব। ফলে তাদের হাত আমার সাথে কথা বলবে এবং তাদের চরণসমূহ সাক্ষ্য দেবে তাদের কৃতকর্ষের ।

এখানে কান, চক্ষু ও অন্তরের কথা বিশেষভাবে উল্লেখ করার কারণ য়ভাবত এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা মানুষকে এসব ইন্দ্রিয়চেতনা ও অনুভূতি এজনাই দান করেছেন, যাতে মনে যেসব কল্পনা ও বিশ্বাস আসে, সেগুলোকে এসব ইন্দ্রিয় ও চেতনা দ্বারা পরীক্ষা করে নেয়। বিশ্তম্ব হলে তা কার্যে পরিণত করবে এবং য়ান্ত হলে তা থেকে বিরত থাকবে। যে ব্যক্তি এঙলোকে কাজে না লাগিয়ে অজানা বিষয়াদির পেছনে লেগে পড়ে, সে আলাহ্র এই নিয়ামতসমূহের নাশোকরী করে ।

অতঃপর পাঁচ প্রকার ইন্দ্রিয় দ্বারা মানুষ বিভিন্ন বস্তুর জান লাভ করে—কর্ণ চক্ষু, নাসিকা, জিহ্বা এবং সমস্ত দেহে ছড়ানো ঐ অনুভূতি, যম্দ্রারা উদ্ভাপ ও শৈত্য উপলখি করা যায়। কিন্তু স্বভাবগতভাবে মানুষ অধিকতর জ্ঞান কর্ণ ও চক্ষু দ্বারা লাভ করে। নাকে ঘুাণ নিয়ে. জিহবা দ্বারা আস্বাদন করে এবং হাতে স্পর্শ করে যেসব বিষয়ের জ্ঞান অর্জন করা হয়, সেগুলো শোনা ও দেখার বিষয়াদির তুলনায় অনেক কম। এখানে পঞ্চ ইন্দ্রিয়ের মধ্য থেকে মান্ন দু'টি উল্লেখ করার কারণ সম্ভবত তাই। এতদুডয়ের মধ্যেও কান অগ্রে উল্লিখিত হয়েছে। কোরআন পাকের অন্যন্ত্র যেখানেই এ দুটি ইন্দ্রিয় এক সাথে উল্লেখ করা হয়েছে, সেখানে কানকেই অগ্রে রাখা হয়েছে। এর কারণও সম্ভবত এই যে, মানুষের জানা বিষয়াদির মধ্যে কানে শোনার বিষয়াদির সংখ্যাই বেশি। এগুলোর তুলনায় চোখে দেখার বিষয়াদি জনেক কম।

দিতীয় আয়াতে ব্রয়োদশতম নির্দেশ এই ঃ ভূ-পৃষ্ঠে দন্তভরে পদচারণ করো না। অর্থাৎ এমন ভঙ্গিতে চলো না, যন্দ্বারা অহংকার ও দন্ত প্রকাশ পায়। এটা নির্বোধসুলভ কাজ। সংশ্লিম্ট ব্যক্তি যেন এভাবে চলে ভূ-পৃষ্ঠকে বিদীর্ণ করে দিতে চায় এটা তার সাধ্যাতীত। বুক টানকরে চলার উদ্দেশ্য যেন অনেক উঁচু হওয়া। আল্লাহ্র স্থম্ট পাহাড় তার চাইতে অনেক উঁচু। অহংকার প্রকৃতপক্ষে মানুষের অন্তরের একটি কবীরা গোনাহ্। মানুষের ব্যবহার ও চালচলনে যেসব বিষয় থেকে অহংকার ফুটে ওঠে, সেগুলোও অবৈধ। অহং-কারের অর্থ হচ্ছে নিজেকে অন্যের চাইতে উন্তম ও শ্রেষ্ঠ এবং অন্যকে নিজের তুলনায় হেয় ও হাণ্য মনে করা। হাদীসে এর জন্য কঠোর সতর্কবাণী উচ্চারিত হয়েছে।

ইমাম মুসলিম হযরত আয়ায ইবনে আন্মার (রা )-এর রেওয়ায়েত বর্ণনা করে-ছেন যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে আমার কাছে নির্দেশ পাঠিয়েছেন যে, নয়তা ও হেয়তা অবলম্বন ফর। কেউ যেন অন্যের উপর গর্ব ও অহং-কারের পথ অবলম্বন না করে এবং কেউ যেন কারও উপর জুলুম না করে।----( মাযহারী )

হযরত আবদুরাহ্ ইবনে মাসউদ বর্ণনা করেন যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেছেন ঃ যার অন্তরে কণা পরিমাণ অহংকার থাকে, সে জান্নাতে প্রবেশ করবে না। ----( মুসলিম )

হষরত আৰু হরায়রার এক রেওয়ায়েতে হাদীসে কুদসীতে রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেছেন যে, আল্লাহ্ বলেনঃ বড়ত্ব আমার চাদর এবং শ্রেষ্ঠত্ব আমার লুলি। যে ব্যক্তি আমার কাছ থেকে এগুলো কেড়ে নিতে চায়, আমি তাকে জাহালামে নিক্ষেপ করব। ( চাদর ও লুলি বলে পোশাক বোঝানো হয়েছে। আল্লাহ্ তাম্আলা দেহীও নন বা দৈহিক অবয়ব বিশিষ্টও নন যে, পোশাক দরকার হবে। তাই এখানে আল্লাহ্র মহত্বগুণ বোঝানো হয়েছে। যে ব্যক্তি এ গুণে আল্লাহ্র শরীক হতে চায় সে জাহালামী।)

অন্য এক হাদীসে রসূলুরাহ্ (সা) বলেন ঃ যারা অহংকার করে, কিয়ামতের দিন তাদেরকে ক্ষুদ্র পিপিলিকার সমান মানবারুতিতে উণ্ডিত করা হবে। তাদের উপর চতুদিক থেকে অপমান ও লাম্ছনা বর্ষিত হতে থাকবে। তাদেরকে জাহান্নামের একটি কারা প্রকোষ্ঠের দিকে হাঁকানো হবে, যার নাম বুর্স। তাদের উপর প্রখরতর অগ্নি প্রজ্জিত হবে এবং তাদেরকে পান করার জন্য জাহান্নামীদের দেহ থেকে নির্গত পুঁজ রস্ত ইত্যাদি দেওয়া হবে ।---( তিরমিয়ী )

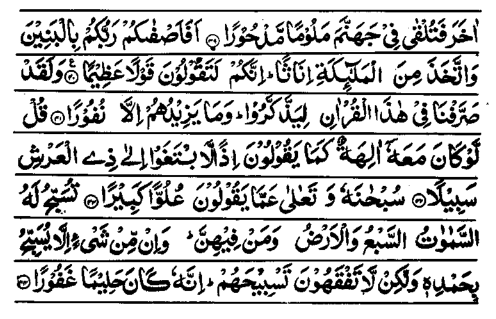
খলীফা হযরত উমর ফারুক (রা) একবার এক ভাষণে বলেন ঃ আমি রসূলুলাহ (সা)-র কাছে ওনেছি, যে ব্যক্তি বিনয় ও নয়তা অবলম্বন করে, আল্লাহ্ তা'আলা তাকে উচ্চ করে দেন। ফলে সে নিজের দৃশ্টিতে ছোট; কিন্তু অন্য সবার দৃশ্টিতে বড় ইয়ে যায়। পক্ষান্তরে যে ব্যক্তি অহংকার করে, আল্লাহ্ তা'আলা তাকে হেয় করে দেন। ফলে সে নিজের দৃশ্টিতে বড় এবং অন্য সবার দৃশ্টিতে কুকুর ও শূকরের চাইতেও নিকৃষ্ট হয়।----( মাযহারী)

উল্লিখিত নির্দেশাবলীর মধ্যে যেগুলো হারাম ও নিষিদ্ধ, সেগুলো যে মন্দ ও অপছন্দ-নীয়, তা বর্ণনার অপেক্ষা রাখে না। কিন্তু এগুলোর মধ্যে কিছু করণীয় আদেশও আছে; যেমন পিতামাতা ও আত্মীয়-স্বজনের হক আদায় করা, অঙ্গীকার পূর্ণ করা ইত্যাদি; যেহেতু এগুলোর মধ্যেও উদ্দেশ্য এদের বিপরীত কর্ম থেকে বেঁচে থাকা; অর্থাৎ পিতামাতাকে কল্ট দেওয়া থেকে, আত্মীয়-স্বজনের সাথে সম্পর্কছেদ করা থেকে এবং অঙ্গীকার ডঙ্গ করা থেকে বেঁচে থাকা, তাই এসবগুলোও হারাম ও অপছন্দনীয়।

হ শিয়ারি : পূর্বোল্লিখিত পনেরটি আয়াতে বণিত নির্দেশাবলী একদিক দিয়ে আল্লাহ্র কাছে গ্রহণীয় সাধনা ও কর্মেরই ব্যাখ্যা, যা আঠারো আয়াতের পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছিল এবং বলা হয়েছিল : ( এড্যেক চেল্টা ও কর্মই আল্লাহ্র কাছে গ্রহণীয় নয়। বরং যে চেল্টা ও কর্ম রস্লুল্লাহ্ (সা)-র সুন্নত ও শিক্ষার সাথে সঙ্গতিশীল, ওধু সেগুলোই গ্রহণীয়। এসব নির্দেশে গ্রহণীয় চেল্টা ও কর্মের গুরুত্বপূণ অধ্যায়গুলো বর্ণিত হয়ে গেছে। তন্মধ্যে প্রথমে আল্লাহ্র হক ও পরে বাদ্দার হক বর্ণিত হয়েছে।

এই পনেরটি জায়াত সমগ্র তওরাতের সার-সংক্ষেপঃ হযরত আবদুলাহ্ ইবনে আব্বাস (রা) বলেনঃ সমগ্র তওরাতের বিধানাবলী সূরা বনী ইসরাঈলের পনের আয়াতে সন্নিবেশিত করে দেওয়া হয়েছে ।---( মাযহারী )

ذلك مِتَآاؤُ لَى إِبَيْكَ رَبُّكَ مِنَ الْحِكْمَةُ وَلَا تَجْعَلُ مَعَ اللهِ إِلَيًّا



(৩৯) এটা ঐ হিকমতের অন্তর্ভুক্ত, যা আপনার পালনকর্তা আপনাকে ওহী মারফত দান করেছেন। আল্লাহ্র সাথে অন্য কোন উপাস্য স্থির করবেন না। তাহলে লভিষুক্ত ও আল্লাহ্র অনুগ্রহ থেকে বিতাড়িত অবস্থায় জাহান্নামে নিক্ষিণ্ড হবেন। (৪০) তোমাদের পালনকর্তা কি তোমাদের জন্য পুরু সন্তান নির্ধারিত করেছেন এবং নিজের জন্য ফেরেশতাদেরকে কন্যারাপে গ্রহণ করেছেন ? নিশ্চয় তোমরা গুরুতর কথাবার্তা বলছ। (৪১) জামি এই কোরআনে নানাডাবে বুঝিয়েছি, যাতে তারা চিন্তা করে। অথচ এতে তাদের কেবল বিমুখতাই রন্ধি পায়। (৪২) বলুন s তাদের কথামত যদি তাঁর সাথে অন্যান্য উপাস্য থাকত; তবে তারা আরশের মালিক পর্যন্ত পেঁ ছার পথ জবেষণ করত। (৪৩) তিনি নেহায়েত পবিত্র ও মহিমান্বিত এবং তারা যা বলে থাকে তা থেকে বহু উধের্ম (৪৪) সণ্ড আকাশ ও পৃথিবী এবং এগুলোর মধ্যে যা কিছু আছে সমস্ত কিছু তাঁরই পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করে। এবং এমন কিছু নেই যা তার সগ্রশংস পবিত্রতা ও মহিমা ঘোষণা করে না। কিন্তু তোদের পবিত্রতা মহিমা ঘোষণা তোম্রা অনুধাবন করতে পার না। নিশ্চয় তিনি অতি সহনশীল, ক্ষমাপরায়ণ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

[হে মুহাস্মদ (সা), এগুলো অর্থাৎ উল্লিখিত নির্দেশাবলী ] ঐ হিকমতের অংশ, যা আল্লাহ্ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে আপনার কাছে প্রেরণ করেছেন। (হে সম্বোধিত ব্যক্তি) আল্লাহ্র সাথে অন্য কোন উপাস্য স্থির করো না। নতুবা তুমি অভিযুক্ত, বিতাড়িত হয়ে জাহামামে নিক্ষিণ্ত হবে। (উল্লিখিত নির্দেশাবলী প্রদানের সূচনাও তওহীদের বিষয়বস্তু দ্বারা করা হয়েছিল এবং শেষও এর মাধ্যমেই করা হয়েছে। এরপরও তওহীদের বিষয়বস্তু বণিত হচ্ছে যে, পূর্বে যখন শিরকের মন্দ ও বাতিল হওয়া জানা গেল, তখন এরপরও কি তোমরা তওহীদে<mark>র</mark> পরিপন্থী বিষয়াদিতে বিশ্বাস <mark>ক</mark>র ? উদাহরণত ) তোমাদের পালনকর্তা কি তোমাদের জন্য পুরু সন্তান নির্ধারিত করে দিয়েছেন এবং নিজে ফেরেশতা-দেরকে (নিজের) কন্যারাপে গ্রহণ করেছেন ? ( আরবের মুর্খরা ফেরেশতাদেরকে আল্লা-হ্র কন্যারাপে আখ্যায়িত ফরত। এটা দু'কারণে বাতিল। আল্লাহ্র জন্য সন্তান সাব্যস্ত এবং দুই, সন্তান ও কন্যাসন্তান যাদেরকে ফেউ নিজের জন্য পছন্দ করে না---অকেজো বলে মনে করে। এর ফলে আরাহ্ফে আরও একটি দোষে দোষী সাব্যস্ত করা হয়।) নিশ্চয়ই ডোমরা ওরুতর কথা বলছ। ( পরিতাপের বিষয় যে, শিরকের খণ্ডন ও তওহাঁদের বিষয়বঙ্জে ) আমি এই কোরআনে নানাডাবে বর্ণনা করেছি, যাতে তারা বুঝে নেয় । ( বিভিন্ন পছায় বারাবর তওহীদের বিষয়বন্ত সপ্রমাণ এবং শিরক বাতিল করা সত্ত্বেও তওহীদের প্রতি ) তাদের অনীহাই কেবল রন্ধি গায়। আপনি ( শিরক বাতিল করার জন্য তাদেরকে ) বলুন ঃ যদি তাঁর ( সত্য উপাস্যের ) সাথে অন্য উপাস্যও ( অংশীদার ) হত ; ষেমন তারা বলে, তবে তদবহুায় আরশের মালিক (সত্যিকার আল্লাহ্) পর্যন্ত পেঁীছার রান্তা তারা ( অর্থাৎ অন্য উপাস্যরা কবে ) বের করে নিত। ( অর্থাৎ যাদেরকে তোমরা আল্লাহ্র সাথে অংশীদার সাব্যস্ত কর, যদি তারা বান্ডবিকই অংশীদার হত, তবে আর-শের মালিক আরাহ্কে আরুমণ করে বসত এবং পথ খুঁজে নিত। যখন কথিত উপাস্য শক্তিঙলোর মধ্যে পরস্পর যুদ্ধ বেঁধে যেত, তখন পৃথিবীর ব্যবস্থাপনা কিডাবে চলতে পারত। অথচ দুনিয়া যে একটি অটল ব্যবস্থার অধীনে চালু রয়েছে, তা প্রত্যেকের দৃষ্টির সামনে বর্তমান আছে । তাই দুনিয়ার ব্যবস্থাপনা বিশুদ্ধভাবে চালু থাকাই এ বিষয়ের প্রমাণ হল যে, এক আল্লাহ্ব্যতীত অন্য কোন মাবুদ তাঁরে অংশীদার নেই। এ থেকে প্রমাণিত হল ষে ) তারা যা কিছু বলে, আল্লাহ্ তা'আলা তা থেকে পবিৱ ও অনেক ঊর্ধে। (তিনি এমন পবিষ্ণ যে ) সম্ত আকাশ ও পৃথিবী এবং এণ্ডলোর মধ্যে যা কিছু (ফেরেশতা, মানুষ ও জিন ) রয়েছে সবাই ( ব্যক্তরাপে অথবা অবস্থাগতভাবে ) তাঁর পবিৱতা বর্ণনা করছে এবং (এই পবিৱতা বর্ণনা) গুধু বিবেকবান মানুষ ও জিনরাই করে না ; কিন্ত তোমরা তাদের তসবীহ (অর্থাৎ পবিয়তা বর্ণনাক্ষে) বোঝ না। নিশ্চয় তিনি অতি সহনশীল, ক্ষমাপরায়ণ ।

#### আনুষলিক ভাতব্য বিষয়

স্বেশ্ব নির্দান আয়াতে তওহীদের প্রমাণ বর্ণিত হয়েছে যে, যদি সমগ্র স্বল্ট জগতের প্রলটা, মালিক ও পরিচালক এক আল্লাহ্ না হন ; বরং তাঁর আল্লাহ্তে অনারাও শরীক হয়, তবে অবশ্যই তাদের মধ্যে কোন মতানৈক্যও হবে। মতানৈক্য হলে সমগ্র বিশ্বের ব্যবহাপনা বরবাদ হয়ে যাবে। কেননা, তাদের সবার মধ্যে চিরহ্বায়ী সন্ধি হওয়া এবং অনন্তকাল পর্যন্ত তা অব্যাহত থাকা বভাবগতভাবে অসন্তব। এ প্রমাণটি এখানে নেতিবাচক ভলিতে বর্ণনা করা হয়েছে ; কিন্ত কালাম শান্তের গ্রহাদিতে এ প্রমাণটির

ইতিবাচক যুক্তি ও প্রমাণডিডিক হওয়াও সুস্পষ্টভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। শিক্ষিত পাঠকবর্গ সেখানে দেখে নিতে পারেন ৷

মমিন, জাসমান ও এতদুভয়ের সব বস্তুর তসবীহ্ পাঠ করার জর্থ ঃ ফেরেশতারা সবাই এবং ঈমানদার মানব ও জিনদের তসবীহ্ পাঠ করার বিষয়টি জাজল্যমান----সবারই জানা। কাফির মানব ও জিন বাহাত তসবীহ্ পাঠ করে না। এমনিভাবে জগতের অন্যান্য বস্ত, যেগুলোকে বিবেক ও চেতনাহীন বলা হয়ে থাকে, তাদের তসবীহ্ পাঠ করার অর্থ কি? কোন কোন আলিম বলেন ঃ তাদের তসবীহ্ পাঠের অর্থ অবস্থা-গত তসবীহ্। অর্থাৎ তাদের অবস্থার সাক্ষ্য। কেননা আল্লাহ্ ব্যতীত সব বস্তুর সমল্টিগত অবস্থা ব্যক্ত করেছে যে, তারা হীয় অস্তিতে বয়ংসম্পূর্ণ নয়; বরং হীয় অস্তিত রক্ষায় কোন রহৎ শক্তির মুখাপেক্ষী। অবস্থার এই সাক্ষ্যই হচ্ছে তাদের তসবীহ্।

হাদীসে একটি মু'জিষা উলিখিত আছে। রসুলুরাহ্ (সা)-র হাতের তালুতে কংকরের তসবীহ্ পাঠ সাহাবায়ে কিরাম নিজ কানে ওনেছেন। এটা যে মু'জিষা, তা বলাই বাহল্য। কিন্তু 'খাসায়েসে-কুবরা' গ্রন্থে শায়খ জালালুদ্দীন সুয়ুতী (র) বলেন : কংকরসমূহের তসবীহ্ পাঠ রসুলুরাহ্ (সা)-র মু'জিযা নয়। তারা তো যেখানে থাকে, সেখানেই তসবীহ্ পাঠ করে, বরং মু'জিযা এই যে, তাঁর পবির হাতে আসার পর তাদের তসবীহ্ কানেও শোনা গেছে।

ठेमाम कृत्रजूरी अ वज्जराकरे जशाधिकान्न निराहर अवर अन्न शक कृत्र आंत ७ रामीत्र धाक आतक युक्ति - अभाग (भग करत्र रूत । উদাহরণত সূরা সাদে হয়ত দাউদ (আ) সম্পর্ক वला হয়েছে : معلم بن العشى و الأشر ا ق - অর্থাৎ আমি পাহাড়সমূহকে আন্তাবহ করে দিয়েছি। তারা দাউদের সাথে সকাল-বিকাল তসবীহ্ পাঠ করে। সূরা বাঙ্গারায় পাহাড়ের পাথর সম্পর্কে বলা হয়েছে : رُبُّ وَ الْقُ مُعْدَى مُوَالَقُ مُعْدَى مُ سُلْمُ مَعْدَى مُوَالُقَ مُعْدَى مَعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْدَى مُعْدى مُعْدى مُعْدى مُعْدى مُعْدى مُع سُلْمُ مُعْدى م

এতে প্রমাণিত হয়েছে যে, পাথরের মধ্যেও চেতনা, অনুভূতি ও আল্পাহ্র ভয় রয়েছে। সূরা মরিয়মে খৃস্টান সম্পুদায় কর্তৃক হযরত ঈসা (আ)-কে আল্লাহ্র পুন্ন আখ্যায়িত করার প্রতিবাদে বলা হয়েছে ঃ

ا مَوْ الْرَحْمِنِ وَلَدُ الْجَبَالُ هَدُ الْنَ دَعُوا لَلَّرْحَمِنَ وَلَدًا জন্য পুর সাব্যস্ত করে। তাদের এই কুফ্রী বাক্যের কারণে পাহাড় ভীত হয়ে পতিত হয়। বলা বাহলা, এই ডয়-জীতি তাদের চেতনা ও অনুভূতির পরিচায়ক। চেতনা ও অনুভূতি থাকলে তসবীহ্ পাঠ করা অসভব নয়।

হয়রত আবদুরাহ ইবনে মাসউদ বলেন ঃ এক পাহাড় অন্য পাহাড়কে ডেকে জিভেস করে, আল্লাহুকে স্মরণ করে---এমন ফোন বাদ্দা তোমার উপর দিয়ে পথ অতি-ক্রম করেছে ফি ? যদি সে উত্তরে হাঁা বলে, তবে প্রশ্নকারী পাহাড় তাতে আনন্দিত হয়। এর প্রমাণ হিসাবে হয়রত আবদুল্লাহ্ ইবনে মাসউদ এ আয়াতটি পাঠ করেন ঃ

الرحمن و كَالوا ا تَحَدّ الرحمن و كَالوا ا تَحَدّ الرحمن و كَا

হল যে, পাহাড় কুষ্ণুরী বাক্য ওনে প্রডাবাশ্বিত হয় এবং ভীত হয়ে যায়, তখন তুমি কি মনে কল্প যে, তারা বাতিল কথাবার্তা শোনে; কিন্তু সত্য কথা ও আল্লাহ্র যিকর শোনে না এবং তদ্বারা প্রডাবাশ্বিত হয় না? (কুরতুবী)রসূলুরাহ্ (সা) বলেন ঃ কোন জিন, মানব, পাথর ও চিলা এমন নেই, যে মুয়াযযিনের আওয়ায ওনে কিয়ামতের দিন তার ঈমানদার ও সৎ হওয়া সম্পর্কে সাক্ষ্য না দেয়।----(মুয়াত্তা ইমাম মালিক, ইবনে মাজা)

ইমাম বুখারীর রেওয়ায়েতে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে মাসউদ বলেন : আমরা খাওয়ার সময় খাদোর তসবীহ্র শব্দ গুনতাম। অন্য এক রেওয়ায়েতে আছে, আমরা রসূলুলাহ্ (সা)-র সাথে খানা খেলে খাদ্যের ডসবীহ্র শব্দ গুনতাম। মুসলিমে হযরত জাবেরের রেওয়ায়েতে রসূলুলাহ্ (সা) বলেন : আমি মন্ধার ঐ পাথরটিফে চিনি, যে নবুয়ত লাভের পূর্বে আমাকে সালাম করত। আমি এখনও তাকে চিনি। কেউ কেউ বলেন : এই পাথরটি হচ্ছে "হাজরে-আসওয়াদ।"

ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ এ বিষয়াবলী সম্পক্তিত হাদীসের সংখ্যা প্রচুর। হালানা স্বান্থের কাহিনী তো সকল মুসলমানদের মুখে মুখে প্রচলিত। মিম্বর তৈরী হওয়ার পর রসূলুল্লাহ্ (সা) যখন একে হেড়ে মিম্বরে খুতবা দেওয়া তরু করেন, তখন এর কালার শব্দ সাহাবায়ে কিরামও ডনেছিলেন। এসব রেওয়ায়েত দৃষ্টে প্রমাণিত হয় যে, আসমান ও জমিনের প্রত্যেক বস্তর মধ্যে চেতনা ও অনুভূতি রয়েছে এবং প্রত্যেক বস্তু সতি্যকারভাবে আল্লাহ্র তসবীহ্ পাঠ করে। ইরাহীম (আ) বলেনঃ প্রাণীবাচক ও অপ্রাণীবাচক সব বস্তুর মধ্যেই এই তসবীহ্ বিদ্যমান আছে। এমন কি, দরজার কপাটে যে আওয়াজ হয়, তাতেও তসবীহ আছে। ইমাম কুরতুবী বলেনঃ তসবীহ্র অর্থ অবহাগত তসবীহ হলে উপরোক্ত আয়াতে হযরত দাউদের কোন বৈশিষ্টা নেই। অবহাগত তসবীহ প্রত্যেক চেতনানীল মানুষ প্রত্যেক বস্তু থেকে জানতে পারে। তাই বাহািক অর্থেই এটা ছিল উজিগত তসবীহ । খাসায়েসে কুবরা গ্রন্থের বরাত দিয়ে পূর্বেও উল্লেখ করা হয়েছে যে, কংকরদের তসবীহ পাঠ মুজিষা ছিল না। ওরা তো সর্বার হায় এবং সব সময় তসবীহ পাঠ করে। রসূলুল্লাহ্ (সা)-র মুজিযা ছিল এই যে, তাঁর পবিত্র হাতে আসার পর তাদের তসবীহ এমন শব্দময় হয়ে ওঠে, যা সাধারণ মানুষেরও শ্রুতিগোচর হয়। এমনিডাবে পাহাড়-সমূহের তসবীহ্ পাঠও হযরত দাউদ (আ)-এর মুজিযা এ হিসাবেই ছিল যে, তাঁর মু'জিযায় ঐ তসবীহ্ কানে শোনার যোগ্য হয়ে গিয়েছিল।

وإذاقرأت الفران جعلنا بببنكوبين الل 
إِذَا ذَكُرْتَ رُبِّكَ فِي الْعَزَانِ وَحُ بَنْبِعُوْنَ بِهُ إِذَ نہ یہ وْنَ إِنْ تَتَبِيعُونَ إِلَّا بُوا لَكَ الْأَمْثَالَ فَضَلَّوْا فَلَا

(৪৫) যখন আপনি কোরজান পাঠ করেন, তখন জামি রাপনার মধ্যে ও পর-কালে অবিশ্বাসীদের মধ্যে প্রচ্ছন্ন পর্দা ফেলে দেই। (৪৬) আমি তাদের জন্তরের উপর আবরণ রেখে দেই, যাতে তারা একে উপলম্ধি করতে না পারে এবং তাদের কর্ণ কুহরে বোঝা চাপিয়ে দেই। যখন আপনি কোরজানে পালনকর্তার একড জারুত্তি করেন, তখনও জনীহাবশত পৃষ্ঠপ্রদর্শন করে চলে যায়। (৪৭) যখন তারা কান পেতে জাগনার কথা শোনে, তখন তারা কেন কান পেতে তা শোনে, তা জামি ডাল জানি এবং এও জানি গোপনে আলোচনাকালে যখন জালিমরা বলে, তোমরা তো এক যাদুগ্রহু ব্যক্তির জনুসরণ করছ। (৪৮) দেখুন ওরা জাপনার জন্য কেমন উপমা দেয়। ওরা পথরত হয়েছে , জতএব ওরা পথ পেতে পারে না।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

(পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বলা হয়েছিল যে, কোরআনে তওহীদের বিষয়বস্ত বিভিন্ন ভলিতে বিভিন্ন যুক্তিপ্রমাণসহ বারবার উল্লেখ করা সম্ভেও হতভাগা মুশরিকরা তা মানে না। আলোচ্য আয়াতসমূহে ওদের না মানার কারণ ব্যক্ত করা হয়েছে যে, ওরা এসব আয়াত সম্পর্কে চিন্তাভাবনাই করে না; বরং এওলোকে ঘৃণা ও বিদ্রুপ করে। ফলে ওদেরকে সত্যের জান থেকে অঞ্চ করে দেওয়া হয়েছে। তফসীরের সার-সংক্ষেপ এরাপ ঃ)

খখন আপনি ( তবলীগের জন্য) কোরআন পাঠ করেন, তখন আমি আপনার ও ওদের মধ্যে একটি পর্দা আড়াল করে দেই, খারা পরকালে বিশ্বাস করে না। ( পর্দা এই যে) আমি ওদের অন্তরের ওপর আবরণ ফেলে দেই, যাতে ওরা একে (অর্ধাৎ কোরআনের উদ্দেশ্যকে ) না বোঝে এবং ওদের কানের উপর বোঝা চাপিয়ে দেই। ( যাতে ওরা একে হিদায়ত অর্জনের জন্য না **ঙনে । উদ্দেশ্য এই যে, সেই পর্দাটি হচ্ছে ওদের** না বোঝার এবং বোঝার ইচ্ছাই না করার। বোঝার ইচ্ছা করলে ওরা আপনার নবুয়ত চিনতে পারত)। ষখন আপনি কোরআনে ওধু খীয় পালনকর্তার (ওণাবলী) উল্লেখ করেন (এবং ওরা যেসৰ উপাস্যের উপাসনা করে, তাদের মধ্যে সেইসৰ ওণ নেই ) তখন তারা (নির্বুদ্ধিতা বরং বরু বুদ্ধিতার কারণে ) ঘৃণাভরে পৃষ্ঠ প্রদর্শন করে চলে যায়। (অতঃপর তাদের এই কুকার্মের জন্য শান্তির খবর বণিত হয়েছে যে) যখন তারা আপনার দিকে ফান লাগায়, তখন আমি ডালডাবেই জানি, যে নিয়তে তারা খনে (সেই নিয়ত হচ্ছে, আপঙি উত্থাপন করা, দোষারোগ করা এবং সমালোচনা করা ) এবং যখন ওরা (কোরআন ওনার পর ) পরস্পর কানাকানি করে ( আমি তাও ভালভাবেই জানি ) যখন জালিমরা বলে ঃ তোমরা তো [ অর্থাৎ ওদের মধ্য থেকে যারা রস্লুলাহ্ (সা)-র অনুসরণে আন্ধনিয়োগ করেছে ] এমন এক ব্যক্তির অনুসরণ করহ, যার উপর যাদুর (বিশেষ ) ব্রিয়া [ অর্থাৎ পাগলামির ক্লিয়া ) হয়েছে । অর্থাৎ তার অঙ্ত কথাবার্তা সবই মস্তিক্লবিকৃতির ফল । হে মুহাল্মদ (সা) ] দেখুন, তারা আপনার জন্যে কেমন উপাধি বের করেছে। অতএব ওরা ( সম্পূর্ণই ) পথদ্রান্ত হয়ে গেছে। এখন ওরা (সত্য) পথ পেতে পারবে না। ( কেননা, এ ধরনের হঠকা-রিতা ও জেদ, বিশেষত আশ্লাহ্র রসুলের সাথে এ রকম ব্যবহারের কারণে মানুষের বুদ্ধি-বিবেচনা ও হিদায়তপ্রাণ্ডির যোগ্যতা লোপ পায় )।

#### জানুষ্ঠলিক ভাতব্য বিষয়

পরগমরের ওপর যাদুর ক্রিয়া হতে পারে পেয়গম্বরগণ মানবিক্ষ বৈশিষ্ট্য থেকে মুক্ত নন। তাঁরা যেমন রোগাক্রান্ত হতে পারেন, জ্বর ও ব্যথায় ভূগতে পারেন, তেমনি তাঁদের ওপর যাদুর ক্রিয়াও সন্তবপর। কেননা, যাদুর ক্রিয়াও বিশেষ স্বভাবগত কারণে, জিন ইত্যাদির প্রভাবে হয়ে থাকে। হাদীসে প্রমাণিত আছে যে, একবার রস্লুল্লাহ্ (সা)-র ওপরও যাদুর ক্রিয়া হয়েছিল। শেষ আয়াতে কাফিররা তাঁকে যাদুগ্রন্ত বলেছে এবং ক্লোরআন তা খণ্ডন করেছে। এর সারমর্স তাই, যার প্রতি তফসীরের সার-সংক্ষেপে

ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, যাদুগ্রস্ত বলে তাদের প্রকৃত উদ্দেশ্য ছিল পাগল বলা। কোরআন তা'ই ঋণ্ডন করেছে। অতএব যাদুর হাদীসটি এই আয়াতের পরিপন্থী নয়।

আলোচ্য আয়াত্তসমূহের প্রথম ও দ্বিতীয় আয়াতে বণিত বিষয়বস্তুর একটি বিশেষ শানে নুযূল আছে। কুরতুবী সাঈদ ইবনে যুবায়ের থেকে বর্ণনা করেন ঃ কোরআনে ষখন সূরা লাহাব নাযিল হয়, যাতে আবু লাহাবের স্ক্রীরও নিন্দা উল্লেখ করা হয়েছে, তখন তার স্ত্রী রসূলুক্লাহ্ (সা)-র মজলিসে উপস্থিত হয়। হযরত আবু বকর (রা) তখন মজলিসে বিদ্যমান ছিলেন। তাকে দূর থেকে আসতে দেখে তিনি রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে বললেন ঃ আপনি এখান থেকে সরে গেলে ডাল হয়। কারণ, সে অত্যন্ত কটুডাযিণী। সে এমন কটু কথা বলবে, যার ফলে আপনি কল্ট পাবেন। তিনি বললেন ঃ না, তার ও আমার মধ্যে আল্লাহ্ তা'আলা পর্দা ফেলে দেবেন। অতঃপর সে মজলিসে উপস্থিত হলে রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে দেখতে পেল না। সে হযরত আবু বকর (রা)-কে সম্বোধন করে বলতে লাগল ঃ আপনার সঙ্গী আমার 'হিজু' ( কবিতার মাধ্যমে নিন্দা ) করেছেন। হযরত আবু বকর (রা) বললেন, আল্লাহ্র কসম, তিনি তো কবিতাই বলেন না। অতঃপর সে এফথা বলতে বলতে প্রস্থান করল যে, আপনিও তো তাকে সত্য বলে বিশ্বাসকারীদের অন্যতম। তার প্রস্থানের গর হযরত আবু বক্ষর আর্য করলেন ঃ সে কি আপনাকে দেখেনি? রস্লুল্লাহ্ (সা) বললেন যতক্ষণ সে এখানে ছিল, ডতক্ষণ একজন ফেরেশতা আমাকে তার দৃষ্টি থেকে আড়াল করে রেখেছিল।

و لَا تَكَ الَّذِ يَنَ--- المَا المَاتِ المَاتِ المَاتِ يَفْقَهُو لَا وَ فَي أَ ذَا نَهِمْ وَ قُراً

اَ فَرَأَ **يُسَ** مَنِي النَّحَذَ الْهُلَا هُوَا لاَ وَاَ ضَلَّهُ اللَّهُ عَلَى عِلْمٍ وَخَتَمَ عَلَى سَمِعْهُ

وَ قُلْبِهُ وَجَعَلُ عَلَى بَصَرِهِ غَشًا وَ \$ ـ

হযরত কা'ব বলেন ঃ রস্লুল্লাহ্ (সা)-র এই ব্যাপারটি আমি সিরিয়ার জনৈক ব্যক্তির কাছে বর্ণনা করি। তিনি কোন প্রয়োজনবশত রোম দেশে গমন করেন। বেশ কিছুদিন সেখানে অবস্থান করার পর তিনি রোমীয় কাফিরদের নির্মাতনের শিকার হয়ে পড়লে প্রাণেয় ডয়ে সেখান থেকে পলায়ন করেন। শরুরা তাঁর পশ্চাদ্ধাবন করে। এহেন সংকট মুহূর্তে হঠাৎ হাদীসটি তাঁর মনে পড়ে গেল। তিনি কালবিলম্ব না করে আয়াত তিনটি পাঠ করতেই শরুদের দুশ্টির সামনে পর্দা পড়ে গেল। যে রাভায় তিনি চলছিলেন, শরুরাও সেই রাস্তায় চলা-ফিরা করছিল; কিন্তু তারা তাঁফে দেখতে পাচ্ছিল না।

ইমাম সা'লাবী বলেন ঃ হযরত কা'ব থেকে বণিত রেওয়ায়েতটি আমি 'রায়' অঞ্চলের জনৈক ব্যক্তির ফাছে বর্ণনা করেছিলাম। ঘটনারুমে সায়লামের কাফিররা তাঁকে গ্রেফতার করে। তিনি কিছুদিন কয়েদে থাকার পর সুযোগ পেয়ে পলায়ন করেন। শরুরা তাঁকে পেছনে ধাওয়া করে। তিনি উল্লিখিত আয়াতরয় পাঠ করলে আলাহ তা'আলা তাদের চোখের ওপর পর্দা ফেলে দেন। ফলে তাদের দুষ্টি থেকে তিনি অদৃশ্য হয়ে যান অথচ তারা পাশাপাশি চলছিল এবং তাদের ফাপড় তাঁর কাপড় স্পর্শ কর্ছিল।

ইমাম কুরতুবী বলেনঃ উপরোজ্ঞ আয়াতরয়ের সাথে সূরা ইয়াসীনের ঐ আয়াত-গুলোও মেলানো উচিত, যেগুলো রসূলুরাহ্ (সা) হিজরতের সময় পাঠ করেছিলেন। তখন মন্ধার মুশরিকরা তাঁর বাসগৃহ ঘেরাও করে রেখেছিল। তিনি আয়াতগুলো পাঠ করে তাদের মাঝখান দিয়ে চলে যান, বরং তাদের মাথায় ধূলা নিক্ষেপ করতে ফরতে যান, কিন্ত তাদের কেউ টেরও পায়নি। সূরা ইয়াসীনের আয়াতগুলো এই ঃ

يَس وَ القَرْآنِ الْحَكِيمَ ، إِنَّكَ لَمِنَ الْمُرْسَلِينَ ، عَلَى صِرَاط مُسْتَقَيْم ، تَسْفَرْ يْلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيم ، لِنَّذِ رَقَوْمًا مَّا انْدُ رَابًا ء هُم فَهُم مُسْتَقَيْم ، تَسْفَرُ يَلَ الْعَزِيزِ الرَّحِيم ، لِنَذْ رَقَوْمًا مَّا انْدُ رَابًا ء هُم فَهُم عَا فَلُو ى هُ لَقَدْ حَتَّ الْقُولُ عَلَى الْأَنْ قَانِ فَهُمْ لَا يَؤْ مِذُونَ ه إِ نَّا جَعَلْنَا فِي إُ عَنَا قِهِمْ اَفُلَا لاَ فَهِي إِلَى الْأَذَقَانِ فَهُمْ مَقْمَهُونَ ه وَ جَعَلْنَا مِنْ بَيْنِ

ইমাম কুরতুবী বলেন ঃ আমি ঋদেশ আন্দালুসে কর্ডোভার নিকটবর্তী মনসুর দুর্গে নিজেই এ ধরনের ঘটনার সম্মুখীন হয়েছিলাম। অবশেষে নিরুপায় অবস্থায় আমি শত্রুদের সম্মুখ দিয়ে দৌড়ে এক জায়গায় বসে গেলাম। শত্রুরা দু'জন অখ্যারোহীদে আমার পশ্চাদ্ধাবন করার উদ্দেশ্যে প্রেরণ করে। আমি সম্পূর্ণ খোলা মাঠেই ছিলাম। আড়াল করার মত কোন বস্তই ছিল না। আমি তখন বসে বসে সূরা ইয়াসীনের আয়াতগুলো পাঠ করছিলাম। অখ্যারোহী ব্যক্তিদ্বয় আমার সম্মুখ দিয়ে "লোকটি কোন শয়তান হবে"

বলতে বলতে যেখান থেকে এসেছিল সেখানেই ফিরে গেল। বলা বাহন্য তারা আমাকে অবশ্যই দেখেনি। আক্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে আমার দিক থেকে অন্ধ করে দিয়েছিলেন। ( কুরতুবী )

فَالْؤَاءَاِذَاكُنَّا عِظَامًا وَرُفَاتًاءَ إِنَّا لَمُبْعُوْنُوُ · فَلْ كُوْنُوْا جَجَارَةُ أَوْحَلِيْدًا أَنْ أَوْ خُلْقًا**مِت**َا بِبُهُ نَا اللَّهِ عَلَى الَّذِي فَظَرَكُمُ أَوَّلَ وَبَقُوْلُوْنَ مَنْى هُوَ قُلْ عَلَى ٱ وْنَ بِحَمْدِهِ وَتَطْنُوْنَ إِن يوم ۲

(৪৯) তারা বলেঃ যখন আমরা জন্থিতে পরিণত ও চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাব, তখনও কি নতুন করে হাজিত হয়ে উখিত হব ? (৫০) বলুন ঃ তোমরা পাথর হয়ে যাও কিংবা লোহা। (৫১) অথবা এমন কোন বস্তু, যা তোমাদের ধারণায় খুবই কঠিন ; তথাপি তারা বলবে ঃ আমাদেরকে পুনর্বার কে হুপ্টি করবে ? বলুন ঃ যিনি তোমা-দেরকে প্রথমবার হজন করেছেন। অতঃপর তারা আপনার সামনে মাথা নাড়বে এবং বলবে ঃ এটা কবে হবে ? বলুন ঃ হবে, সন্তবত শীঘ্রই। (৫২) যে দিন তিনি তোমা-দেরকে আহ্বান করবেন, অতঃপর তোমরা তাঁর প্রশংসা করতে করতে চলে আসবে। এবং তোমরা অনুমান করবে যে, সামান্য সময়ই অবস্থান করেছিল।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

তারা বলে : তখন আমরা (মৃত্যুর পর) অস্থি এবং ( অস্থি থেকেও অতঃপর) চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাব, তখনও কি ( এরপর কিয়ামতে ) নতুনভাবে স্থজিত ও জীবিত হব ? ( অর্থাৎ প্রথমত মৃত্যুর পর জীবিত হওয়াই ফঠিন । কারণ দেহে জীবন-ধারণের যোগ্যতা অবশিল্ট থাকে না । এরপর দেহও যখন চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে বিক্ষিপত হয়ে পড়ে, তখন এর পুনরুজ্জীবিত হওয়ার বিষয়টি কে মেনে নিতে পারে ) ? আপনি ( উওরে ) বলে দিন : (তোমরা তো অস্থি জীবিত হওয়াকেই অসম্ভব মনে করছ ; জিন্ত আমি বলি যে তাহলে ) তোমরা পাথর কিংবা এমন ধরনের কোন বন্তু হয়ে দেখে নাও, যা তোমাদের মনে (জীবন ধারণের উপযুক্ততা থেকে ) অনেক দূরবর্তী । ( এরপর দেখ যে, জীবিত হও কিনা । বলা বাহল্য, পাথর ও লোহা জীবন থেকে দূরবর্তী হওয়ার কারণ এই যে, এদের

মধ্যে কোন সময়ই জৈব জীবন সঞ্চারিত হয়নি। অস্থি এর বিপরীত। কারণ, এর মধ্যে পূর্বে জীবন ছিল। অতএব পাথর ও লোহাকে জীবিত করা যখন আল্লাহ্র জন্যে কঠিন নয়, তখন মানুষের অঙ্গ-প্রত্যঙ্গকে পুনর্বার জীবন দান করা কিরুপে কঠিন হবে? আয়াতে V 5 V 3 আদেশ সূচক পদ বলে شرط ی تعلیق ما ماده د العاد الم الم الم الم . کو دو ۱ ধরে নেওয়ার পর্যায়ে তোমরা পাথর কিংবা লোহাও হয়ে যাও, তবে এমতাবস্থায়ও আলাহ্ ডা'আল। তোমাদেরকে পুনর্বার জীবিত করতে সক্ষম)। অতঃপর তারা জিডেস করবে, কে আমাদেরকে পুনরায় জীবিত করবে ? আপনি বলে দিন ঃ যিনি তোমাদেরকে প্রথমবার সৃষ্টি করেছেন। (প্রকৃত ব্যাপার এই যে, কোন বস্তর অন্তিত্ব লাডের জন্যে দু'টি জিনিস জরুরী। এক, উপকরণ ও পারে অস্তিত্ব লাডের যোগ্যতা। দুই, তাকে অস্তিত্ব দানকারী শক্তি। প্রথম প্রশ্নটি ছিল পারের যোগ্যতা সম্পর্কে। অর্থাৎ মৃত্যুর পর দেহ জীবন ধারণের যোগ্য থাকে না। এর উন্তর দিরে পারের যোগ্যতা সপ্রমাণ করা হয়েছে। এরপর মিতীয় প্রশ্নটি ছিল জীবন দানকারী শক্তি সম্পর্কে। অর্থাৎ কোন কর্তা স্বীয় কর্তৃত্বের বলে এই আশ্চর্যজনক কাজটি করবে ? এর উত্তরে বলা হয়েছে যে, যিনি প্রথমে তোমাদেরকে এমন উপকরণ থেকে স্পিট করেছিলেন, যার মধ্যে জীবন ধারণের যোগ্যতা আছে বলে কারও ধারণাও ছিল না। অতএব তার জন্যে পুনর্বার হৃষ্টি করা কিরাপে · কঠিন হবে ? যখন পার ও কর্তা সম্পকিত উভয় প্রশ্বের সমাধান হয়ে গেল, তখন পুনজ্জীবনের ঘটনাটি কখন ঘটবে, তা জানার জন্যে ) তারা আপনার সামনে মাথা নেড়ে নেড়ে বলবেঃ (আচ্ছা বলুন তো) এটা (অর্থাৎ জীবিত হওয়া) কবে হবে? আপনি বলে দিন, সম্ভবত এটা নিকটবতী। (অতঃপর ঐসব অবস্থা বর্ণনা করা হচ্ছে, যেগুলো নতুন জীবন লাভের সময় দেখা দেবে )। এটা ঐদিন হবে, যখন আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে (জীবিত ফরাও হাশরের ময়দানে একগ্রিত করার জন্যে ফেরেশতার মাধ্যমে) ডাক দেবেন এবং তোমরা (বাধ্যতামূলকভাবে ) তাঁর প্রশংসা করতে করতে আদেশ পালন করবে। (অর্থাৎ জীবিত হয়ে হাশরের ময়দানে একরিতও হয়ে যাবে)। এবং (ঐ দিনের ভয়ভীতি দেখে তোমাদের অবস্থা হবে এই যে, দুনিয়ার গোটা বয়স ও ফবরে অবস্থানের সময় সম্পর্কে ) তোমারা অনুযান করবে যে, খুব কম সময়ই (দুনিয়াতে ) অবস্থান করেছ। (কেননা, আজকের ডয়ংকরতার তুলনায় দুনিয়া ও কবরে কিছু না কিছু সুখ ছিল । বলা বাহল্য, বিপদে পড়ার পর সুখের যমানা মানুষের কাছে খুব সংক্ষিপ্ত মনে হয়)।

জানুয়লিক ভাতব্য বিষয়

উভূত। এর অর্ধ আওয়াজ দিয়ে ডাকা। আয়াতের অর্থ এই যে, যেদিন আয়াহ্ তা'আলা তোমাদের সবাইকে হাশরের ময়দানের দিকে ডাকবেন। এই ডাকা ফেরেশতা ইসরাফীলের মাধ্যমে হবে। তিনি যখন দ্বিতীয়বার শিঙ্গায় ফুক দেবেন, তখন সব মৃত জীবিত হয়ে হাশরের ময়দানে একত্রিত হবে। এ ছাড়া জীবিত হওয়ার পর হাশরের ময়দানে একত্রিত করার জন্য আওয়াজ দেওয়াও সন্তবপর।----( কুরতুবী )

এক হাদীসে রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ কিয়ামতের দিন তোমাদেরকে তোমাদের নিজের এবং পিতার নাম ধরে ডাকা হবে। কাজেই ভাল নাম রাখবে। (অর্থহীন নাম রাখবে না)।

আয়াতের বাহ্যিক অর্থ থেকে জানা যায় যে, তখন মু'মিন ও কাফির সবারই এই অবস্থা হবে। কেননা আয়াতে আহ্লে কাফিরদেরকেই সম্বোধন করা হয়েছে। তাদের সম্পর্কেই বর্ণনা করা হল্ছেযে, সবাই প্রশংসা করতে করতে উল্লিত হবে। তফসীরবিদদের মধ্য হযরত সাঈদ ইবনে যুবায়র বলেন ঃ কাফিররাও কবর থেকে বের হওয়ার সময় মধ্য হযরত সাঈদ ইবনে যুবায়র বলেন ঃ কাফিররাও কবর থেকে বের হওয়ার সময় বলতে বলতে বের হবে। কিন্তু তখনকার প্রশংসা ও গুণকীর্তন বলতে বলতে বের হবে। কিন্তু তখনকার প্রশংসা ও গুণকীর্তন । - -তাদের কোন উপকারে আসবে না----( কুরতুবী ) কেননা, তারা যৃত্যুর পর যখন জীবন দেখবে, তখন অনিচ্ছার্ততভাবে তাদের মুখ থেকে আল্লাহ্ তা'আলার প্রশংসাও গুণবাচক বাক্য উচ্চারিত হবে। এটা প্রতিদান পাওয়ার যোগ্য আমল হবে না।

কোন কোন তদসীয়বিদ একে বিশেষভাবে মু'মিনদের অবন্থা আখ্যা দিয়েছেন। তাঁদের যুক্তি এই যে, কাফিরদের সম্পর্কে কোরআন পাকে বলা হয়েছে, যখন তাদেরকে পুনরুজ্জীবিত করা হবে, তখন তারা একথা বলবে : المَعْنَى اللَّهُ مَنْ مَوْتَى أَ يَا وَ يَلْنَا مَنْ بَعْنَنَا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَرْتَى أَ يَا وَ يَلْنَا مَنْ يَعْنَنَا مَنْ يَعْنَنَا مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَنْ مَرْتَى أَ

مدن أَمَا أَحَدَّ وَقَبْلَ ٱلْحَمْدَ لللَّهُ وَبَّ الْعَا أَحَدَى معمَا الحَمْدُ اللَّهُ وَبَّ الْعَا أَحَدَى معمَا المَعْمَا الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْعَامَةِ عَلَيْهُ وَ معما المَعْمَا الْحَمْدُ الْحَدَى معما المَعْمَا الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْحَمْدُ الْ معنا عام المَعْمَا الْحَمْدُ الْحَدْدُ الْحَدْدُ الْحَدْدُ الْحَمْدُ الْحَدْدُ الْحَدْنُ الْحَدْنُ الْحَدْنُ ا

يَقُوْلُواا لَتِي هِي ٱحْسَنُ ﴿ إِنَّ الشَّيْطِنَ بِنُزَغُ بَيْنَهُ لِلْإِنْسَانِ عَدُوَّا مُبِيْنَا، أولن تبتنا بُعَنْ بَكُمْ وَمَآ أَرْسَلُنْكَ عَلَيْهِ بَّكَ أَعْلَمُ بِمَنْ فِي التَّمَلُونِ وَ الْاَرْضِ ۖ وَلَقَدْ فَصَّلْنَا بَعْضَ نَبْيَتِنَ عَلْ بَعْضٍ وَ انْتَبْنَا دَاوْدَ زَنُوْرًا

(৫৩) আমার বান্দাদেরকে বলে দিন, তারা যেন যা উত্তম এমন কথাই বলে। শয়তান তাদের সধ্যে সংঘর্ষ বাধায়। নিশ্চয় শল্পতান মানুযের প্রকাশ্য শলু। (৫৪) তোমাদের পালনকর্তা তোমাদের সম্পর্কে ভালভাবে জাত আছেন। তিনি খদি চান, তোমা-দের প্রতি রহম করবেন কিংবা যদি চান, ডোমাদেরকে জাযাব দিবেন। আমি আপনাকে ওদের সবার তত্ত্বাবধায়ক রাপে প্রেরণ করিনি। (৫৫) আপনার পালনকর্তা তাদের সম্পর্কে ডালভাবে জাত আছেন, যারা আকাশসমূহে ও ভূপ্ঠে রয়েছে। আমি তো কতক পয়গম্বরকে কতক পয়গম্বরের উপর গ্রেছ দান করেছি এবং দাউদকে যবুর দান করেছি।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আগনি আমার ( মুসলমান ) বান্দাদেরকে বলে দিন, ( যদি কাফিরদেরকে জওয়াব দেয় তবে ) তারা যেন ঐ কথাই বলে, যা ( নৈতিক দিক দিয়ে ) উন্তম ( অর্থাৎ গান্নি-গানাজ, কঠোরতা ও উত্তেজনাপূর্ণ কথা না হওয়া চাই। কেননা) শয়তান (কড়া কথা বলিয়ে) লোফদের মধ্যে সংঘর্ষ বাধায়। নিশ্চয়ই শয়তান মানুষের প্রকাশ্য শরু। (এ শিক্ষাদানের কারণ এই যে, কঠোরতা ধারা ফোন সময় কার্যোজার হয় না। হিদায়ত ও পথন্ডস্টতা আল্লাহ্র ইচ্ছার অনুসারী )। তোমাদের সবার অবস্থা তোমাদের পালনকর্তা ডালডাবেই জানেম (যে,কে ক্রিসের যোগ্য)। তিনি যদি চান, তোমাদের (মধ্য থেক্ষে যা)-কে ( ইচ্ছা) রহম করবেন ( অর্থাৎ হিদায়ত করবেন)। অথবা তিনি যদি চান তোমাদের ( মধ্য থেকে যা)-কে (ইচ্ছা) আযাব দেবেন (অর্থাৎ তাকে তওফীক ও হিদায়ত দেবেন না)। আমি আপনাকে (পর্যন্ত)তাদের (হিদায়তের) জন্য দায়ী করে প্রেরণ করিনি। মবী (হওয়া সত্ত্বেও যখন আপনাকে দায়ী করা হয়নি। তখন অন্যের ফি সাধ্য ? কাজেই পৌড়াপীড়ি ও কঠোরতা করা নিম্পুয়োজন )। আপনার পালনকর্তা ভালভাবেই জানেন তাদেরকে (ও), যারা আকাশসমূহে রয়েছে এবং ( তাদেরকেও, যারা ) ভূপৃষ্ঠে রয়েছে। ( আকাশের অধিবাসী বলে ফেরেশতাদেরকে এবং ভূপৃষ্ঠের অধিবাসী বলে মানব ও জিন জাতিকে বোঝানে। হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, আমি ভালভাবেই জানি, তাদের মধ্যে কে নবী ও রসূল হওয়ার যোগা এবং কে অযোগা। তাই আমি যে আপানাকে নবী বানিয়েছি, এতে আশ্চর্যের কি রয়েছে ?) এবং ( এমনিডাবে যদি আমি আপনাক্ষে অন্য পয়গম্বরদের ওপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করে থাকি, তবে আশ্চর্যের কি আছে? কেননা ) আমি (পূর্বেও ) কতক. পরগন্ধরকে কতক পয়গন্ধরের ওপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করেছি। ( এবং এমনিভাবে আমি যদি আপনাকে কোরআন দিয়ে থাকি, তবে তা আশ্চর্যের বিষয় হল কিরপে ? কেননা আপনার পূর্বে ) আমি দাউদকে ষবুর দান করছি ।

#### অানুষরিক ভাতব্য বিষয়

কটুভাষা ও কড়া কথা কাফিরদের সাথেও জায়েষ নয় ঃ প্রথম আয়াতে মুসল-মানদেরকে কাফিরদের সাথে কড়া কথা বলতে নিষেধ করা হয়েছে। এর উদ্দেশ্য এই যে, বিনা প্রয়োজনে কঠোরতা করা যাবে না এবং প্রয়োজন হলে হত্যা পর্যন্ত করার অনুমতি রয়েছে।

# کے بے حکم شرع ا ب خور د ن خطا سن و کـر خون بغتوی ہـر یزی رو ا سن

হত্যা ও যুদ্ধের মাধ্যমে কুফরের শান-শওকত এবং ইসলামের বিরোধিতাকে নির্মূল করা যায়। তাই এর অনুমতি রয়েছে। গালি-গালাজ ও কটুকথা দারা কোন দুর্গ জয় করা যায় না এবং কারও হিদায়ত হয় না। তাই এটা নিষিদ্ধ করা হয়েছে। ইমাম-কুরতুবী বলেন : আলোচ্য আয়াত হযরত উমর (রা)-এর ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে অবতীর্ণ হয়। ঘটনা ছিল এইঃ জনৈক ব্যক্তি হযরত উমর (রা)-কে গালি দিলে প্রত্যুত্তরে তিনিও তার বিরুদ্ধে কঠোর ভাষা প্রয়োগ করেন। ঙধু তাই নয়, তিনি তাকে হত্যা করতেও মনহু করেন। ফলে দুই গোরের মধ্যে যুদ্ধ বেঁধে যাওয়ার আশংকা দেখা দেয়। তখন এই আয়াত অবতীর্ণ হয়।

ু কুরতুবীর বজ্ঞব্য এই যে, এই আয়াতে মুসলমানদেরকে পারস্পরিক কথাবার্তা বলা সম্পর্কে নির্দেশ দেওয়া হয়েছে যে, পারস্পরিক মতানৈক্যের সময় কঠোর ভাষা প্রয়োগ করো না। এর মাধ্যমে শয়তান তোমাদের পরস্পরের মধ্যে যুদ্ধ ও কলহ সৃষ্টি করে দেয়।

ইমাম বগড়ী স্বীয় তফসীরে এ স্থানে লেখেনঃ যবুর আল্পাহ্র গ্রন্থ, যা হযরত দাউদের প্রতি অবতীর্ণ হয়। এতে একশো পঞ্চাশটি সূরা রয়েছে এবং প্রত্যেকটি সূরা দোয়া, হাম্দ ও গুণকীর্তনে পরিপূর্ণ। এগুলোতে হালাল, হারাম এবং ফর্য কর্তব্যাদির বর্ণনা নেই।

فُلِ ادْعُوا الّذِبْنَ زَعَمْ نَمْ مِتْنُ دُونِهِ فَلَا بَمْلِكُوْنَ كَشْفَ الضَّرّعَنْكُمْ وَلَا تَخْوِيُلًا ۞ أُوَلَيْكَ الَّذِيْنَ يَدُعُوْنَ يَبْتَغُوْنَ إِ-سُلَةُ أَبُّهُمُ أَقْرَبُ وَيَرْجُونَ رَحْمَتَهُ وَيَحَا فُؤْنَكُمُ أَقْرَبُ وَإِنَّ عَذَابَ رَبِّكَ كَانَ مَحْدُوْرًا وَإِنْ مِّنْ قَرْبَةٍ إِلَا نَحْنُ مُهْلِكُوُهَا بجُوْهَاعَذَابًا شَدِيْدًا وكَانَ ذَلِكَ فِي الْكِنْفِ مَسْدُ

(৫৬) বলুন ঃ আলাহ ব্যতীত যাদেরকে তোমরা উপাস্য মনে কর, তাদেরকে আহ্বান কর । জথচ ওরা তো তোমাদের কণ্ট দূর করার ক্ষমতা রাখে না এবং তা পরিবর্তনও করতে পারে না । (৫৭) যাদেরকে তারা আহ্বান করে, তারা নিজেরাই

তো তাদের পালনকর্তার নৈকট্য লাঙ্কের জন্য মধ্যস্থ তালাশ করে যে, তাদের মধ্যে কে নৈকট্যশীল। তারা তাঁর রহমতের আশা করে এবং তাঁর শান্ডিকে ভয় করে। নিশ্চয় আপনার পালনকর্তার শান্ডি ভয়াবহ (৫৮) এমন কোন জনপদ নেই, যাকে আমি কিয়ামত দিবসের পূর্বে ধ্বংস করব না অথবা যাকে কাঠোর শান্ডি দেব না। এটা তো গ্রস্থে লিপিবদ্ধ হয়ে গেছে।

#### তফ্র্সীরের সার-সংক্ষেপ

আপনি (তাদেরকে) বলে দিন ঃ আল্লাহ্ব্যতীত যাদেরকে তোমরা (উপাস্য) মনে করছ, যেমন ফেরেশতা ও জিন) তাদেরকে (নিজেদের কণ্ট দূর করার জন্য) ডাক। অতএব তারা না তোমাদের কল্ট দূর করার ক্ষমতা রাখে এবং না তা পরিবর্তন করার (উদাহরণত কম্ট সম্পূর্ণ দূর করতে না পারলে তা কিছুটা হালকা করে দেবে)। মুশরিক্রা যাদেরকে ( অডাব পূরণ এবং বিপদ দূর ক্রার জন্য) ডাকে, তারা স্বয়ং পালন-কর্তার দিকে (পৌঁছার জন্য) মধ্যস্থতা তালাশ করেযে, তাদের মধ্যে কে অধিক নৈকট্য-শীল হয় (অর্থাৎ তারা স্বয়ং ইবাদত ও আনুগত্যে মশগুল---যাতে আল্লাহ্র নৈকট্য অজিত হয় এবং তারা চায় যে, নৈকট্যের স্তর আরও উন্নীত হোক।) তারা তাঁর রহমত প্রার্থন। করে এবং (অবাধ্যতা করলে)তাঁর আযাবকে ভয় করে। নিশ্চয় আপনার পালনকর্তার আযাব ডয় করার মতই । (উদ্দেশ্য এই যে, তারা যখন স্বয়ং ইবাদতকারী, তখন মাবুদ কিরুপে হতে পারে ? তারা নিজেরাই যখন কোন অভাব অনটন ও কণ্ট দূর করার ব্যাপারে আরাহ্র মুখাপেক্ষী, তখন তারা অপরের অভাব-অনটন ক্রিরপে দূর করতে পারবে ? ) এবং ( কাফিরদের ) এমন কোন জনপদ নেই, যাকে আমি কিয়ামতের পূর্বেধ্বংস করে দেব না অথবা (কিয়ামতের দিন) তাকে (অর্থাৎ তার অধিবাসীদেরকে দোযখের) কঠোর শাস্তি দেব না। এ বিষয়টি গ্রন্থে ( অর্থাৎ লওহে মাহ্ফ্যে) লিখিত আছে। ( সুতরাং কোন কাফির এখানে ধ্বংসের হাত থেকে বেঁচে গেলেও কিয়ামত দিবসের ভীষণ শাস্তি থেকে বাঁচবে না। আভাবিক মৃত্যু দারা তো তথু ফাফিররাই ধ্বংস হয় না ---স্বাই মৃত্যুবরণ করে। তাই জনপদ ধ্বংস করার কথা বলে এখানে আযাব ও বিপর্যয় দারা ধ্বংস করা বোঝানো হয়েছে । মোটকথা এই যে, কাফিরদের উপর তো কোন কোন সময় দুনিয়াতেও আযাব প্রেশ্নণ করা হয় এবং পরকালের আযাব এরও অতিরিক্ত হবে। আবার কোন সময় দুনিয়াতে কোন আযাবই আসে না। কিন্তু পরকালের আযাব থেকে সর্বাবন্থায় মুক্তি নেই )।

# আনুষলিক ভাতব্য বিষয়

गायनत जर्थ अपन वर प्रारंक जना و " الله م الو منهاة

কারও কাছে পেঁ ছার উপায় হিসাবে গ্রহণ করা হয়। আল্লাহ্র জন্য ওসিলা হচ্ছে কথায় ও ফাজে আল্লাহ্র মজির প্রতি সব সময় লক্ষ্য রাখা এবং শরীয়তের বিধিবিধান অনুসরণ করা। উদ্দেশ্য এই যে, তাঁরা সবাই সৎ কর্মের মাধ্যমে আরাহ্র নৈকট্য অশ্বেষণে মশগুল আছেন।

CA TA AS TAT CATA - AS AT

أَنْ تَنْزُسِلَ بِالْآيَةِ إِلَّا أَنْ كَنْبَ بِهَا الْدَوْلَوْنَ لنَّاقَة مُبْصِرَةً فَظَلَمُوا بِهَا وَمَا تُرْسِلُ بِالْابِتِ إِلَّا إِذْ قُلْنَا لَكُلِنَّ رَبَّكَ أَحَاطَ بِالنَّاسِ وَمَاجَعَكُنَا الرُّبْيَا الَّتِيْ أ فِتُنَهُ لِلنَّاسِ وَالشَّجَرَةَ الْمُلْعُؤْنَةَ فِي الْقُرْانِ وَنَخَ لَهُمُ إِلَّا طُغْيَانًا كِبُدُرًا خَ

(৫৯) পূর্যবতীগণ কতৃঁক নিদর্শন অষ্ট্রীকার করার ফলেই জামাকে নিদর্শনাবলী প্রেরণ থেকে বিরত থাকতে হয়েছে। আমি তাদেরকে বোঝাবার জন্য সামূদকে উষ্ট্রী দিয়েছিলাম। অতঃপর তারা তার প্রতি জুলুম করেছিল। আমি ভীতি প্রদর্শনের উদ্দেশ্যেই নিদর্শনাবলী প্রেরণ করি। (৬০) এবং স্মরণ করুন, আমি আপনাকে বলে দিয়েছিলাম যে, আপনার পালনকর্তা মানুষকে পরিবেল্টন করে রেখেছেন এবং যে দৃশ্য আমি আপনাকে দেখিয়েছি তাও কোরআনে উল্লিখিত অভিশণ্ত হক্ষ কেবল মানুষের পরীক্ষার জন্য। আমি তাদেরকে ডল্ল প্রদর্শন করি। কিন্তু এতে তাদের অবাধ্যতাই আরও হজি পায়।

## তফ্রসীরের সার-সংক্ষেপ

আমার পক্ষ থেকে বিশেষ (ফরমায়েশী) মু'জিযাসমূহ প্রেরণে এটাই প্রতিবন্ধক মে, (তাদের সমধর্মী) পূর্ববর্তী লোকেরা এগুলোকে (অর্থাৎ ফরমায়েশী মু'জিযাসমূহকে মিথ্যারোপ করেছে। সব কাফিরের মেযাজ ও ব্বভাব এক-রকম। তাই বাহ্যত বোঝা যায় যে, এরাও মিথ্যারোপ করবে)। এবং (নমুনা হিসাবে একটি কাহিনীও গুনে নাও মে) আমি সামূদ সম্পুদায়কে [তাদের ফরমায়েশ অনুষায়ী সালেহ (আ)-এর মু'জিযা হিসাবে ] উক্ট্রী দিয়েছিলাম, (যা উদ্ভুত উপায়ে পশ্বদা হয়েছিল এবং) যা (মু'জিযা হও-ল্লার কারণে) জানলাভের উপায় ছিল। অতঃপর তারা (এ থেফে গুান অর্জন করেনি;

বরং) তার প্রতি জুলুম করেছে ( অর্থাৎ তাকে হত্যা করেছে। কাজেই বর্তমান ( লোক-দেরকে ফরমায়েশী মু'জিযা দেখানো হলে তারাও তদ্রপ ফরবে )। আমি মু'জিযাসমূহ ন্তধু ( এ বিষয়ে ) ভয় প্রদর্শনের জন্য প্রেরণ করি ( যে যদি এই মু'জিষা দেখেও বিশ্বাস স্থাপন না কর, তবে অনতিবিলম্বে ধ্বংসপ্রাণ্ত হবে। বাস্তবেও তাই হয়েছে। যাদেরকে ফরমায়েশী মু'জিয়া দেখানো হয়েছে, তারা বিশ্বাস স্থাপন করেনি। ফলে এটাই তাদের ধ্বংস ও আয়াবের কারণ হয়ে গেছে। তবে এদেরকে এই মুহূর্তে ধ্বংস না করাই আল্লাহ্র রহস্যের তাগিদ। তাই তাদের ফরমায়েশী মু'জিযা প্রকাশ করা হয়নি। সে ঘটনা থেকে এর সমর্থন পাওয়া যায়, যার সম্মুখীন তারা পূর্বে হয়েছে । এর বর্ণনা এরাপ ঃ ) আপনি স্মরণ করুন, যখন আমি আপনাকে বলেছিলাম যে, আপনার পালনকর্তা ( স্বীয় জান দারা ) সব মানুষকে ( অর্থাৎ তাদের বাহ্যিক ও অভ্যন্তরীণ, বর্তমান ও ভবিষ্যৎ অবস্থাসমূহকে ) পরিবেপ্টিত করে রয়েছেন। (ভবিযাতে তাদের বিশ্বাস স্থাপন না করাও আল্লাহ্ তা'আলার জানা আছে, যার এক প্রমাণ তাদেরই এ ঘটনা যে ) আমি (মি'রাজের ঘটনায় ) যে দৃশ্যা-বলী (জাগ্রত অবস্থায়) আপনাফে দেখিয়েছিলাম এবং যে ব্রক্ষের কোরআনে নিন্দা করা হয়েছে (অর্থাৎ কাফিরদের খাদ্য যাক্সুম রক্ষ) আমি এই উভয় বস্তকে তাদের জন্য গোমরাহীর কারণ করে দিয়েছি। (অর্থাৎ তারা উভয় ব্যাপার গুনে মিথ্যারোপ করেছে। মি'রাজকে মিখ্যারোপ ফরার কারণ ছিল এই যে, এক রাণ্ডিডে সিরিয়ায় গমন করা, অতঃ-পর আকাশে যাওয়া তাদের ফাছে সম্ভবপর ছিল না। যাক্কুম রক্ষকে মিথ্যায়োপ করার কারণ ছিল এই যে, রক্ষটি দোষখে রয়েছে বলা হয়। অথচ আগুনের মধ্যে রক্ষ থাকা অসন্তব। থাফলেও তা আগুনে পুড়ে ছারখার হয়ে যাবে। অথচ এক রান্তিতে সুদীর্ঘ পথ সফর করা যুক্তিগতভাবে যেমন অসভব নয় তেমনি আফাশে যাওয়াও অসভব নয়। এমনিঙাবে কোন রক্ষের প্রকৃতি যদি আল্লাহ্ তা'আলা এমন করে দেন যে, সে পানির পরিবর্তে আঙনে লালিত-পালিত হয়, তবে এটা অসম্ভব হবে কিরুপে )? আমি তাদেরকে ভয় প্রদর্শন করি, কিন্তু তাদের অবাধ্যতা র্দ্ধিই পেতে থাকে। ( যাক্কুম র্ক্ষ অস্বীকার করার সাথে সাথে তারা ঠাট্টা-বিদ্রুপও করত। সূবা সাফফাত-এ এ সম্পর্কে আরও বর্ণনা আসবে )।

## আনুযরিক ভাতব্য বিষয়

মি'রাজে যি দৃশ্যাবলী আমি আপনাফে দেখিয়েছিলাম, তা মানুষের জন্য একটি ফিতনা মি'রাজে যি দৃশ্যাবলী আমি আপনাফে দেখিয়েছিলাম, তা মানুষের জন্য একটি ফিতনা ছিল। আরবী ভাষায় 'ফিতনা' শব্দটি অনেক অর্থে ব্যবহাত হয়। এর এক অর্থ তফসীরের সার-সংক্ষেপে উল্লেখ করা হয়েছে, অর্থাৎ গোমরাহী। এর এক অর্থ পরীক্ষাও হয় এবং অন্য এক অর্থ হাঙ্গামা ও গোলযোগ। এখানে সব অর্থের সন্তাবনা বিদ্যমান। হযরত আয়শা. সুফিয়া হাসান, মুজাহিদ (র) প্রমুখ তফসীরবিদ এখানে শেষোক্ত অর্থ নিয়েছেন। তাঁরা বলেন ঃ এটা ছিল ধর্মত্যাগের ফিতনা। রস্লুল্লাহ্ (সা) যখন শবে মি'রাজে বায়তুল-মুকাদ্যাস, সেখান থেকে আকাশে যাওয়ার এবং প্রত্যুয়ের পূর্বে ফিরে আসার কথা

প্রফাশ করলেন, তখন কোন কোন অপর নওমুসলিম এ কথাকে মিথ্যা মনে করে মুরতাদ হয়ে গেল।----( কুরতুবী )

এ ঘটনা থেকে একথাও প্রমাণিত হয়ে গেল যে, 25, শব্দটি আরবী ভাষায় যদিও স্বপ্নের অর্থেও আসে, ফিন্তু এখানে স্বপ্নের কিস্সা বোঝানো হয়নি। কারণ, এরুপ হলে কিছু লোকের মুরতাদ হয়ে যাওয়ার কোন কারণ ছিল না। স্বপ্ন তো প্রত্যেকেই দেখতে পারে। বরং এখানে 25, শব্দ দ্বারা জাগ্রত অবস্থায় অভিনব ঘটনা দেখানো বোঝানো হয়েছে। আলোচ্য আয়াতের তফসীরে কোন কোন তফসীরবিদ মি'রাজের ঘটনা ছাড়া অন্যান্য ঘটনা বোঝানোর প্রয়াস পেয়েছেন, কিন্তু সেগুলো এখানে খাপ খায় না। একারণেই অধিক সংখ্যক তফসীরবিদ মি'রাজের ঘটনাক্ষেই আয়াতের লক্ষ্য সাব্যস্ত করেছেন। ----( কুরতুবী )

لُوُالإَدْمَ فَتَجَدُ وَإِلاَّ إِبْلِيْسَ ، قُ ٥ فَال أرمَ يْبَنُّكَ هُذَا الَّذِي كَرَمْتَ عَ ذَيْبَتَهُ إِلَّا قَلِبُلَّا © قال ز<u>اً ؟</u> ة في الأموال والأولاد وعِدْهُمُ وَمَا نَ عِبَادِيْ لَبُسَ لَكَ عَلَيْهِمُ سُلَطْنُ

(৬১) সমরণ কর, যখন আমি ফেরেশতাদেরকে বললাম : জাদমকে সিজদা কর তখন ইবলীস ব্যতীত সবাই সিজদায় পড়ে গেল। কিন্তু সে বলল : আমি কি এমন ব্যক্তিকে সিজদা করব, যাকে আপনি মাটির মারা সৃষ্টি করেছেন ? (৬২) সে বলল : দেখেন তো, এ না সে ব্যক্তি, যাকে জাপনি আমার চাইতেও উচ্চমর্যাদা দিয়ে দিয়েছেন। যদি আপনি আমাকে কিয়ামত দিবস পর্যন্ত সময় দেন, তবে জামি সামান্যসংখ্যক ছাড়া তার বংশধরদেরকে সমূলে নল্ট করে দেব। (৬৩) জালাহ্ বলেন : চলে যা, অতঃপর তাদের মধ্য থেকে যে তোর অনুগামী হবে, জাহামামই হবে তাদের সবার শান্তি--- ভরপুর শান্তি। (৬৪) তুই সতাচ্যুত করে তাদের মধ্য থেকে যাকে পারিস ব্রীয় জাওয়াজ মারা, বীয় অখ্যরোহী ও পদাতিক বাহিনী নিয়ে তাদেরকে জারুমণ কর, তাদের অর্থসম্পদ ও

সন্থান-সন্থতিতে শরীক হয়ে যা এবং তাদেরকে প্রতিশ্রুতি দে। ছলনা ছাড়া শয়তান তাদেরকে কোন প্রতিশ্রুতি দেয় না। (৬৫) জামার বান্দাদের উপর তোর কোন ক্ষমতা নেই। জাপনার পালনকর্তা যথেষ্ট কার্যনির্বাহী।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (সে সময়টি স্মরণযোগ্য) যখন আমি ফেরেশতাদেরকে বল্লাম ঃ আদমকে সিন্তদা কর, তখন সবাই সিন্তদা করল ; কিন্তু ইবলিস ( করেনি এবং ) বন্ধল : আমি কি এমন ব্যক্তিকে সিঙ্গদা করব, যাকে আপনি মাটি দারা সৃষ্টি করেছেন ? (এ ফারণে সে বিতাড়িত হয়ে গেল। তখন) বলতে লাগল ঃ এ ব্যক্তিকে যে আপনি আমার উপর শ্রেছিছ দান করেছেন ( এবং এ কারণেই তার্কে সিজদা করার আদেশ দিয়েছেন ), আচ্ছা বলুন তো (এর মধ্যে কি শ্রেষ্ঠত্ব আছে, যে কারণে আমি বিতাড়িত হয়েছি ?) যদি আপনি ( আমার প্রার্থনা অনুযায়ী) আমাকে কিয়ামত দিবস পর্যন্ত ( মৃত্যু থেকে ) সময় দেন তবে আমি (ও) অল্প কয়েকজন ছাড়া ( যারা খাঁটি হবে, অবশিষ্ট) তার সব সম্ভানকে নিজের বশীভূত করে নেব ( অর্থাৎ গোমরাহ্ করে দেব ) আল্লাহ্ বললেন ঃ যা ( তুই যা করতে পারিস, করেনে ), তাদের মধ্যে যে তোর সঙ্গী হবে, তাদের সবার শাস্তি জাহারাম----ভরপুর শাস্তি। তাদের মধ্য থেকে যার উপর তোর আধিপত্য চলে স্বীয় আওয়াজ দারা ( অর্ধাৎ কুমন্ত্রণা ও অগহরণ দ্বারা ) তার পা ( সৎ পথ থেফে ) উপড়িয়ে দে এবং তাদের উপর স্বীয় অস্বারোহী ও পদাতিক বাহিনী নিয়ে যা ( অর্থাৎ তোর গোটা বাহিনী সম্মিলিতভাবে পথরুষ্ট করার কাজে শক্তি নিয়োজিত করুক) এবং তাদের ধনসম্পদ ও সন্তানাদিতে নিজের অংশ ছাগন করেনে ( অর্থাৎ ধনসম্পদ ও সন্তানাদিতে পথরুল্টতার উপায় করে নে; যেমন তাই হতে দেখা যায়) এবং তাদের সাথে (মিছামিছি) ওয়াদা করেনে (যে, কিয়ামতে গোনাহ্র হিসাব হবে না। হমকি-হঁশিয়ারির ছলে শয়তানকে এসব কথা বলা হয়েছে।) শয়তান তাদের সাথে সম্পূর্ণ মিথ্যা ওয়াদা করে। (এ কথাটি মধ্যবর্তী বাক্য হিসাবে বলা হয়েছে । ) অতঃপর আবার শয়তানকে বলা হচ্ছে ঃ ) আমার খাটি বান্দাদের উপর তোর ক্ষমতা চলবে না। (হে মুহাম্মদ, খাঁটি বাদ্দাদের উপর তার ক্ষমতা কিভাবে চলতে পারে) আপনার পালনকর্তা (তাদের)যথেষ্ট কার্যনির্বাহী।

আনুষ্ঞিক জাতব্য বিষয়

0//////

ا حتنا ي الاحتنان الحتنا الحتنا ع الحتنا ي الحتنان الحتنان الحتنان الحتنان الحتنان الحتنان الحتنان الحتنان المعنان المعام الم

অথবা সম্পূর্ণরাপে বশীভূত করা। استغز زور المتغزز ستغزز ستغزز معنا المنفر والمعتفر المعناي معنا المعناي الم

করা। এখানে সত্য থেকে বিচ্ছিন্ন করা বোঝানো হয়েছে। بَعَوْ فَنْ سَعَانَ اللَّهِ عَمْ اللَّهِ مَعْ قَالَ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مُعْ الللَّهُ مُعْ اللَّهُ مُعْ اللَّ গান, বাদ্যযন্ধ ও রং তামাশার আওয়াজই শয়তানের আওয়াজ। এর মাধ্যমে সে মানুষকে সত্য থেকে বিচ্ছিন্ন করে দেয়। এথেকে জানা গেল যে, বাদ্যযন্ধ ও গান-বাজনা হারাম। ----( কুরতুবী )

ইবলীস হষরত আদমকে সিজদা না করার সময় দু'টি কথা বলেছিল। এক. আদম মাটি দ্বারা হজিত হয়েছে এবং আমি অগ্নি দ্বারা হজিত। আপনি মাটিকে অগ্নির উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করলেন কেন? এ প্রশ্নটি আক্লাহ্র আদেশের বিপরীতে, নির্দেশের রহস্য জানার সাথে সম্পর্কযুক্ত ছিল। কোন আদিল্ট ব্যক্তির এরাপ প্রশ্ন করার অধিকার নেই। আল্লাহ্র পক্ষ থেকে আদিল্ট ব্যক্তির্ম যে রহস্য অনুসন্ধানের অধিকার নেই. এ কথা বলাই বাহল্য। কারণ, দুনিয়াতে শ্বরং মানুষ তার চাকরকে এ অধিকার নেই. এ কথা বলাই বাহল্য। কারণ, দুনিয়াতে শ্বরং মানুষ তার চাকরকে এ অধিকার দেয় না যে, সে তার চাকরকে ফোন কাজ করতে বলবে এবং চাকর সেই ফাজটি করার পরিবর্তে প্রভুক্ষ প্রশ্ন করবে যে, এর রহস্য কি? তাই ইবলীসের এই প্রশ্নটিকে উত্তরের অযোগ্য সাব্যস্ত করে আয়াতে তার উত্তর দেওয়া হয়নি। এছাড়া বাহ্যিক উত্তর এটাই যে, এক বস্তকে অন্য বস্তর উপর প্রেষ্ঠত্ব দান করার অধিকার একমান্ত্র সে সন্ডার, যিনি স্থল্টকর্ডা ও পালনকর্তা। তিনি যখন যে বস্তকে অন্য বস্তর উপর প্রেষ্ঠত্ব দান করবেন, তখন তাই প্রেষ্ঠ হেয় যাবে।

ইবলীসের দ্বিতীয় কথা ছিল এই যে, যদি আমাকে কিয়ামত পর্যন্ত জীবন দান করা হয়, তবে আমি আদমের গোটা বংশধরকে অবশ্য তাদের কয়েকজন ছাড়া পথদ্রতট করে ছাড়ব। আয়াতে আল্লাহ্ তা 'আলা এ**শ্ন উঙরে বলেছেন** ঃ আমার খাঁটি বান্দা যারা, তাদের উপর তোর কোন ক্ষমতা চলবে না ; যদিও তোর গোটা বাহিনী ও সর্ব শক্তি এ কাজে নিয়োজিত হয়। অবশিষ্ট অখাঁটি বান্দারা তোর বশীভূত হয়ে গেলে তাদেরও দুর্দশা ডাই হবে, যা তোর জন্য নির্ধারিত, অর্থাৎ জাহানামের আযাবে তোদের সবাই থেফতার হবে। আয়াতের وَرَجِلَكَ مُمَلَم بِخَيلَكَ وَرَجِلكَ अग्नाराज्य प्रदेश के के दीन ने के वारका भन्नात्र अधारनारी ७ পদাতিক বাহিনীর কথা উল্লেখ করা হয়েছে। এতে করে বাস্তবেও শয়তানের কিছু অশ্বারোহী ও কিছু পদাতিক বাহিনী জরুরী বিবেচিত হয় না; বরং এই বাকপদ্ধতিটি পূর্ণ বাহিনী তথা পূর্ণ শক্তি নিয়োগ করার অর্থে ব্যবহাত হয়েছে। বাস্তবে যদি এরাপ থেকেও থাকে, তবে তাও অন্বীকার করার কোন কারণ নেই। হযরত ইবনে আব্বাস (রা) বলেন ঃ যারা কুষ্ণরের সমর্থনে যুদ্ধ করতে যায়, সেসব অশ্বারোহী ও পদাতিক বাহিনী শয়তানেরই অশ্বারোহী ও পদাতিক বাহিনী। এখন প্রশ্ন রইল, শয়তান কিরপে জানতে পারল যে, সে আদমের বংশধরগণকে কুমন্ত্রণা দিয়ে পথস্তান্ত করতে সক্ষম হবে ? সম্ভবত সে মানুষের গঠনপ্রকৃতি দেখে বুঝে নিয়েছে যে, এর মধ্যে কুপ্রর্তির প্রাবল্য হবে। তাই কুমরণার ফাঁদে পড়ে যাওয়া কঠিন হবে না। এছাড়া এটা যে মিছামিছি দাবীই ছিল, তাও অবান্তর নয়।

- মানুষের ধনসম্পদ ও সন্তান-

সন্ততির মধ্যে শয়তানের শরীকানার অর্থ, হযরত ইবনে আব্বাস (রা)-এর মতে এই যে, ধনসম্পদকে অবৈধ হারাম পন্থায় উপার্জন করা অথবা হারাম কাজে ব্যয় করাই হচ্ছে ধনসম্পদে শয়তানের শরীকানা। সন্তান-সন্ততির মধ্যে শয়তানের শরীকানা কয়েক-ভাবে হতে পারেঃ সন্তান অবৈধ ও জারজ হলে, সন্তানের মুশরিকসুলন্ড নাম রাখা হলে তাদের লালন-পালনে অবৈধ পন্থায় উপার্জন করলৈ।----( কুরত্বী)

لَّنِي يُزْجِي لَكُمُ الْفُلْكَ فِي الْيَحُرِ لِتَبْتَغُوا مِن فَضْلِهِ إِنَّهُ كَانَ لُمُ رَجِبُكًا ۞ وَإِذَا مَتَكَمُ الضُّرُّ فِي الْبَحْدِصَلَ مَنُ فَتَلْعُوْنَ إِلَّا يَّالاً، فَلَبَّا تَجْلَكُمُ إِلَى لَبَرِّ أَعْرَضِتَهُ وَكَانَ الْإِنْسَانُ لَفُوُرًا ۞ أَفَاصِنْتُمُ الْبَرْآوُيُرْسِلْ عَلَيْكُمْ حَاصِبًا ثُمَّ لَا تَحِدُوْا لَكُمْ وَكِيُلًا أَمْرَآمِنْتُمُ أَنُ يُعِبْدِكُمُ فِبْهِ تَارَةً أُخْدِكُ فَيُرْسِلُ عَلَيْكُمُ قَاصِفًا مِنَ التِيْحِ فَيُغْرَقَكُمُ بِمَاكَفَنَهُ نَهُمَّ لا يَجُدُوا لَكُمْ عَلَيْنَا بَنِي ادْمَرُو حَمْلُنَهُمُ فِي الْبَدُّو الْمُخْ ني**م**ًا<sub>©</sub> وَلَقَدُ کی کی لْمَنْهُمْ عَلْ كَثِيْرِ قِمَّنْ خَلَقْنَ وفضد Chr.

(৬৬) তোমাদের পালনকর্তা তিনিই, ধিনি তোমাদের জন্য সমুদ্রে জলযান চালনা করেন, যাতে তোমরা তার অনুগ্রহ জন্বেষণ করতে পারো। নিঃসন্দেহে তিনি তোমাদের প্রতি পরম দয়ালু। (৬৭) যখন সমুদ্রে তোমাদের উপর বিপদ আসে, তখন ওখু আল্লাহ্ ব্যতীত যাদেরকে তোমরা আহবান করে থাক তাদেরকে তোমরা বিস্মৃত হয়ে যাও। অতঃপর তিনি যখন তোমাদেরকে ছলে ভিড়িয়ে উদ্ধার করে নেন, তখন তোমরা মুখ ফিরিয়ে নাও। মানুষ বড়ই অরুতজ্ঞ। (৬৮) তোমরা কি এ বিষয়ে নিশ্চিত্ত রয়েছে যে, তিনি তোমাদিগকে স্থলভাগে কোথাও ভূগর্ভস্থ করবেন না। জথবা তোমাদের উপর প্রন্তুর বর্ষণকারী ঘূর্ণিঝড় প্রেরণ করবেন না, তখন তোমরা নিজেদের জন্য কোন কর্মবিধায়ক পাবে না। (৬৯) জথবা তোমরা কি এ বিষয়ে নিশ্চিত্ত যে, তিনি তোমাদেরকে জারেকবার সমুদ্রে নিয়ে যাবেন না, অতঃপর তোমাদের জন্য মহা ঝটিকা প্রেরণ করবেন না, অতঃপর জরুতজ্ঞতার শাস্তিত্বরূপ তোমাদেরকে নিমজ্জিত করবেন না, তখন তোমরা আমার বিরুদ্ধে এ বিষয়ে সাহায্যকারী কাউকে পাবে না। (৭০) নিশ্চয় আমি আদম-সন্তানকে মর্যাদা দান করেছি, আমি তাদেরকে স্থলে ও জলে চলাচলের বাহন দান করেছি, তাদেরকে উত্তম জীবনোপকরণ প্রদান করেছি এবং তাদেরকে অনেক সুষ্ট বস্তুর উপর শ্রেছি দান করেছি।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

( পূর্ববতী আয়াতসমূহে তওহীদের স্বপক্ষে এবং অংশীবাদের বাতিল প্রসঙ্গ আলোচিত হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে এ বিষয়ের উপরই এক বিশেষ ভলিতে আলোকপাত করা হয়েছে। এ আলোচনার সার হলো, আল্লাহ্ তা'আলার যে অগণন ও মহান নিয়ামতরাজি মানবসমাজকে সর্বক্ষণ পরিবেল্টিত করে রয়েছে তা বর্ণনার মাধ্যমে এ কথা ব্যক্ত ফরাই উদ্দেশ্য ছিল যে, এ সকল নিয়ামতরাজি দানকারী একমার আল্লাহ্ রাক্র আলামীন ব্যতীত আরু কেউই হতে পারে না। সমগ্র নিয়ামতরাজিই একমার মহান রাব্বুল আলামীনের। সুতরাং তাঁর সাথে আর কাউকে শরীফ ফিংবা অংশীদার করা অপরিমেয় পথরুচ্টতা। ইরশাদ করেছেন ঃ) তোমাদের পালনকর্তা এমন ( নিয়ামত-দাতা ) যে, তোমাদের (ফল্যাণের ) জন্য সমুদ্রে জলযান পরিচালনা করেন, যাতে তোমরা তার মাধ্যমে রিযিক সন্ধান করতে পার। (এতে ইলিত রয়েছে যে, সমুদ্র-সফর ব্যবসা-বাণিজ্যের জন্য সাধারণত যথেপ্ট পরিমাণ লাভের ফারণ হয়ে থাক্ষে।) নিঃসন্দেহে তিনি তোমাদের প্রতি পরম দয়ালু । এবং সমুদ্রে যখন তোমাদের উপর কোন বিপদ আগতিত হয়, (যেমন সমুদ্রতরঙ্গ ও ঝড়-তুফানের কারণে নিমজ্জিত হবার আশংকা ) এক আল্লাহ্ ব্যতীত তোমরা অন্যান্য যাদের উপাসনা করে থাকো, তারা সব উধাও হয়ে যায়; ( তখন ওদের কথা তোমাদের নিজেদেরই যেমন মনে থাকে না, তেমনি ওদেরকে আহবানও কর না। যদিও বা তাদেরকে আহবান করে থাকো, তো তাদের কাছ থেকে বিন্দুমাত্র সাহায্য প্রাণ্ডির প্রত্যাশাও তোমাদের মনে জাগরাক হয় না। এ হলো স্বয়ং ডোমাদের নিজেদের পক্ষ থেকেই তওহীদের স্বীকৃতি এবং শির্কের মিথ্যা হওয়ার অনুমোদন। অতঃপর তিনি যখন হলে ডিড়িয়ে দিয়ে তোমাদেরকে উদ্ধার করেন, তখন তোমরা মুখ ফিরিয়ে নাও। মানুষ বড়ই অরুতজ (যে, এত অল সময়ের মধ্যেই তারা আল্লাহ্র প্রতিদান ও নিজের আহাজারি এবং কালাকাটির কথা ভুলে যায়। এবং তোমরা যারা ন্থলে পৌঁছে নিজেদের মুখ ফিরিয়ে রাখো ) তোমরা কি নিশ্চিন্ত আছ যে, তোমাদের ছলে এনেই ভূগর্ভস্থ করবেন না? (সারকথা এই যে, আল্লাহ্র কাছে স্থল ও সমুদের মধ্যে কোন বিশেষ তফাত নেই। তিনি যেমন সমুদ্রে নিমজ্জিত করতে পারেন, তেমনি স্থলেও তোমাদেরকে ভূগর্ভস্থ করে ফেলতে পারেন।) অথবা (তোমরা কি নিশ্চিন্ত রয়েছ যে ) তোমাদের উপর কংকর বর্ষণকারী ঝটিকা প্রেরণ করবেন না ? (যেমন আদ জাতির জন্য এ রকম বায়ু ঝড় প্রেরণ করেই তোমাদেরকে ধ্বংস করা হয়েছিল।) তখন তোমরা তোমাদের কোন কর্মবিধায়ক পাবে না। অথবা তোমরা কি নিশ্চিন্ত রয়েছ যে, আল্লাহ্ তা'আলা তোমাদেরকে আরেকবার সমুদ্রে নিয়ে যাবেন না এবং তোমাদের বিরুদ্ধে প্রচন্ত ঝটিকা পাঠাবেন না এবং তোমাদের কুফরের জন্য তোমাদেরকে নিমজ্জিত করে দেবেন না? তখন এ বিষয়ে (অর্থাৎ নিমজ্জিত করার ব্যাপারে) তোমরা আমার বিরুদ্ধে কোন সাহায্যকারীই পাবে না (যিনি এজন্য তোমাদের বদলা নিতে পারেন)। এবং আমি তো আদম সন্তানকে (বিশেষ গুণাবলীতে অভিষিক্ত করে) মর্যাদা দান করেছি এবং আমরা তাদেরকে হলে ও সমুদ্রে (জানোয়ার ও জলযানের উপর) সওয়ার করিয়েছি, তাদেরকে উত্তম জীবনোপকরণ প্রদান করেছি এবং আমি তাদেরকে আমার হৃল্ট আনেকের উপর শ্রেছি দান করেছি।

# আনুমলিক ভাতব্য বিষয়

ভাধিকাংশ সৃষ্টজীবের উপর আদম-সন্তানের শ্রেষ্ঠত্ব কেন ? স্বেশেষ আয়াতে অধিকাংশ সৃষ্টজীবের উপর আদম সন্তানদের শ্রেষ্ঠত্ব উল্লিখিত হয়েছে। এ ব্যাপারে দু'টি বিষয় প্রণিধানযোগ্য। এক. এই শ্রেষ্ঠত্ব কি গুণাবলী ও কি কারণের উপর নির্ভরশীল ? দুই. অধিকাংশ সৃষ্টজীবের উপর শ্রেষ্ঠত্ব প্রদানের কথা বলে কি বোঝানো হয়েছে ?

প্রথম প্রশ্নের উত্তর এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা আদম সন্তানকে বিভিন্ন দিক দিয়ে এমন সব বৈশিল্ট্য দান করেছেন, যেগুলো অন্যান্য হৃষ্টজীবের মধ্যে নেই। উদাহরণত সুরী চেহারা, সুষম দেহ, সুষম প্রকৃতি এবং অঙ্গসৌষ্ঠব। এগুলো মানুষকে দান করা হয়েছে—যা অন্য কোন জীবের মধ্যে নেই। এ ছাড়া বুদ্ধি ও চেতনায় মানুষকে বিশেষ যাতন্ত্র্য দান করা হয়েছে। এর সাহায্যে সে সমগ্র উর্ধ্ব-জগত ও অধ্যজগতকে নিজের কাজে নিয়োজিত করতে পারে। আল্লাহ্ তা'আলা তাকে বিভিন্ন হৃষ্টবস্তর সংমিত্রণে বিভিন্ন শিক্ষদ্রব্য প্রস্তুত করার শক্তি দিয়েছেন, সেগুলো তার বসবাস, চলাকেরা, আহার্য ও পোশাক-পরিচ্ছদে গুরুত্বপূর্ণ ভূমিকা পালন করে।

বাকশজ্জি ও পারস্পরিক বোঝাপড়ার যে নৈপুণা মানুষ লাভ করেছে, তা অন্য কোন প্রাণীর মধ্যে নেই। ইঙ্গিতের মাধ্যমে মনের কথা অন্যকে বলে দেওয়া, লেখা ও চিঠির মাধ্যমে গোপন ভেদ অন্যজন পর্যন্ত পৌঁছানো---এগুলো সব মানুষেরই স্বাতন্ত্রা। কোন কোন আলিম বলেন ঃ হাতের অঙ্গুলি দ্বারা আহার করাও মানুষেরই বিশেষ গুণ। মানুষ ব্যতীত সব জন্ত মুখে আহার্য গ্রহণ করে। বিভিন্ন জিনিসের সংমিশ্রণে খাদ্যবস্তকে সুস্বাদু করাও মানুষেরই কাজ। অন্যান্য সব প্রাণী একক বস্তু আহার করে। কেউ কাঁচা মাংস, কেউ মাছ এবং কেউ ফল আহার করে। মানুষই কেবল সংমিশ্রত খাদ্য প্রস্তাত করে। বিথেফ-বুজি ও চেতনা মানুষের সর্বপ্রধান প্রেইছে। এর মাধ্যমে সে স্বীয় হাল্টিকর্তা ও প্রডুর পরিচয় এবং তোঁর পছন্দ ও অগহন্দ জেনে পহন্দের অনুগমন করে এবং অপছন্দ থেকে বিরত থাকে। বিবেফ-বুজি ও চেতনার দিক দিয়ে হল্টজীবকে এডাবে ডাগ করা যায় যে, সাধারণ জীবজন্তর মধ্যে কামডাব ও কামনা-বাসনা আছে, কিন্ত বুদ্ধি ও চেতনা নেই হিন্ডে মধ্যেই বুদ্ধি ও চেতনা আছে, কিন্ত কামডাব ও বাসনা নেই। একমাল্ল মানুষের মধ্যেই বিবেক-বুদ্ধি ও চেতনা আছে এবং কামডাব ও কামনা-বাসানাও আছে। এ কারণেই সে বুদ্ধি ও চেতনার সাহাযে। কামডাব ও বাসনাকে পরাডূত করে দেয় এবং আল্লাহ্ তা'আলার অপছন্দনীয় বিষয়াদি থেকে নিজেকে বাঁচিয়ে রাখে। ফলে তার ছান ফেরেশতার চাইতেও উর্দ্ধে উন্নীত হয়।

দিতীয় প্রশ্ন আদম-সন্তানকে অনেক সৃষ্টজীবের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করার অর্থ কি? এ ব্যাপারে কারও দিমত পোষণ করার অবকাশ নেই যে, সমগ্র উধ্ব ও অধঃ-জগতের সৃষ্টজীব এবং সমস্ত জীবজন্তর চাইতেও আদম-সন্তান শ্রেষ্ঠ। এমনিডাবে বুদ্ধি ও চেতনায় মানুষের সমতুল্য জিন জাতির চাইতেও আদম-সন্তানের শ্রেষ্ঠত্ব সবার কাছে স্বীরুত। এখন গুর্গু ফেরেশতাদের ব্যাপারে প্রশ্ন থেকে যাচ্ছে যে, মানুষ ও ফেরেশতা-দের মধ্যে ফে গ্রেষ্ঠ? এ ব্যাপারে সুচিন্তিত কথা এই যে, মানুষের মধ্যে যাঁরো সাধারণ উম্মানদার ও সৎকর্মী, যেমন আওলিয়া-দরবেশ, তাঁরা সাধারণত ফেরেশতাদের চাইতে শ্রেষ্ঠ। কিন্ত বিশেষ গ্রেণীর ফেরেশতাদের ব্যাপারে প্রশ্ন যে, মানুষের মধ্যে যাঁরো সাধারণ উমানদার ও সৎকর্মী, যেমন আওলিয়া-দরবেশ, তাঁরা সাধারণত ফেরেশতাদের চাইতে শ্রেষ্ঠ। কিন্ত বিশেষ গ্রেণীর ফেরেশতা; যেমন জিবরাঈল মীকাঈল প্রমুখ, তাঁরা সাধারণ সৎকর্মী যু'মিনদের চাইতে শ্রেষ্ঠ। বিশেষ শ্রেণীর মু'মিন, যেমন পয়গন্বর শ্রেণী, তাঁরা বিশেষ শ্রেণীর ফেরেশতাদের চাইতেও শ্রেষ্ঠ। এখন রইল কাফির ও পাগিষ্ঠ মানুষের কথা। বনা বাহলা, এরা ফেরেশতাদের চাইতে উত্তম হওয়া তো দূরের কথা, আসল লক্ষা সাফল্য ও যুন্তির দিক দিয়ে জন্ত-জানোয়ারের চাইতেও অধম। এদের সম্পর্কে ফোবানের

ফরসালা এই ؛ أَوَلَا تُكَكَلَا لَا نُعَامٍ بَلَ هُمْ أَضَلَ ( عَمَا مَوَتَعَام بَعَام مَ الْعَلَ مَ الْمَلْ عَمْ الْعَلْمُ الْعَام بَلْ عَمْ الله العَمْ العَلَى ( عَمَ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ اللهُ عَمْ المُ

أناسٍ بإمامِهِمْ فَمَنْ أَوَدْ وَلَا يُظْ في الْآخِرَةِ أَعْطُ وَأَصْلَ

(৭১) সমরণ কর, যেদিন জামি প্রত্যেক দলকে তাদের নেতাসহ ভাহবান করব, অতঃপর যাদেরকে ডানহাতে তাদের আমলনামা দেওয়া হবে, তারা নিজেদের আমলনামা পাঠ করবে এবং তাদের প্রতি সামান্য পরিমাণও জুলুম হবে না। (৭২) যে ব্যক্তি ইহ**কাজে** অন্ধ ছিল, সে পরকালেও অন্ধ এবং অধিকতর পথড়াত।

#### তফ্র্সারের সার-সংক্ষেপ

(সে দিনটি \*মরণ করা উচিত) যেদিন আমি সব মানুষকে তাদের আমলনামাসহ (হাশরের ময়দানে) আহবান করব। ( আমলনামাগুলো উড়িয়ে দেওয়া হবে, অতঃপর তা

কারও ডান হাতে এবং কারও বাম হাতে এসে পড়বে ) অতঃপর যার আমলনামা তার ডান হাতে দেওয়া হবে (তারা হবে ঈমানদার ), এমন লোকেরাই নিজেদের আমলনামা (সন্তল্টচিন্ডে) পাঠ করবে এবং তাদের বিন্দুমান্তও ক্ষতি করা হবে না (অর্থাৎ তাদের ঈমান ও সৎ কর্মসমূহের পুরস্কার পুরোপুরি দেওয়া হবে---বিন্দুমান্তও কম দেওয়া হবে না; বরং বেশি দেওয়া যেতে পারে। তারা আযাব থেকে মুস্তিও পাবে, প্রথম পর্যায়েই ফিংবা গোনাহ্র শান্তি ভোগ ফরার পর) এবং যে ব্যক্তি দুনিয়াতে (মুক্তির পথ প্রাপ্তি থেকে) অন্ধ ছিল, সে পরকালেও (মুক্তির মনযিলে পৌঁছা থেকে) অন্ধ থাকবে এবং (বরং সেখানে দুনিয়ার চাইতেও) অধিক পথল্লান্ত হবে। (কেননা দুনিয়াতে পথল্লল্টতার প্রতিকার সন্তবপর ছিল, সেখানে তাও হবে না। এরাই তারা, যাদের আমলনামা বাম হাতে দেওয়া হবে)।

#### আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

সুরা ইয়াসীনে রয়েছে, مبين مبين المام مبين المام مبين المام مبين بين ي ي مبين بين ي ي مبين بين ي ي مبين بين ي ي অর্থ সুস্পট্ট গ্রন্থ। গ্রন্থকে ইমাম বলার কারণ এই যে, ডুলদ্রান্তি ও দিমত দেখা দিলে গ্রন্থেরই আগ্রয় নেওয়া হয় ; যেমন কোন অনুস্ত ইমামের আগ্রয় নেওয়া হয়।----( কুরতুবী )

হমরত আবু হরায়রা (রা)-র রেওয়ায়েতে তিরমিয়ীর হাদীস থেকেও জানা যায় যে. আয়াতে ইমাম শব্দের অর্থ গ্রন্থ। হাদীসের ভাষা এরাপ ঃ

# 

এ হাদীস থেকে নিণীত হয়ে গেল যে, ইমাম শব্দের অর্থ গ্রন্থ এবং গ্রন্থ অথ, আমল-নামা করা হয়েছে।

হযরত আলী (রা) ও মুজাহিদ থেকে এখানে ইমাম শব্দের অর্থ নেতাও বণিত রয়েছে। অর্থাৎ প্রত্যেক বাক্তিকে তার নেতার নাম নিয়ে ডাকা হবে---এই নেতা পয়গন্থর ও তাঁদের নায়েব মাশায়েখ ও ওলামা হোক কিংবা পথন্রষ্টতার প্রতি আহবানকারী নেতা হোক।---( কুরতুবী)

এ অর্থের দিক দিয়ে আয়াতের উদ্দেশ্য এই যে, হাশরের ময়দানে প্রত্যেক ব্যক্তিকে তার নেতার নাম ঘারা ডাকা হবে এবং সবাইকে এক জায়গায় জমায়েত করা হবে। উদাহরণত ইবরাহীম (আ)-এর অনুসারী দল, মূসা (আ)-র অনুসারী দল, ঈসা (আ)-র অনুসারী দল এবং মুহাম্মদ (সা)-এর অনুসারী দল। এ প্রসঙ্গে এসব অনুসারীর প্রত্যেক নেতাদের নাম নেওয়াও সন্তব্পর।

আমলনামা ঃ কোরআন পাকের একাধিক আয়াত থেকে জানা যায় যে, ঙধু কাফিরদেরকেই বামহাতে আমলনামা দেওয়া হবে; যেমন এক আয়াতে রয়েছে ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ ^ انگر طَن ان لَن بَان لَنْ اللَّهُ الْعَظَيْمِ ) لَا يَرُوْ مِنْ بَا لَقُوْ الْعَظَيْمِ

- ১ ২৯
- প্রথম আয়াতে স্পল্টডাবে ঈমান না থাকার কথা বলা হয়েছে এবং দ্বিতীয় আয়াতে
সরকালে অবিশ্বাসের কথা উল্লেখ ফরা হয়েছে। এটাও কুফরই। এথেকে জানা গেল যে,
ডানহাতে আমলনামা ঈমানদারদেরকে দেওয়া হবে, পরহিষগার হোক কিংবা গোনাহ্গার।
তারা আনন্দচিত্তে আমালনামা পাঠ করবে এবং অন্যদেরকেও পাঠ করতে দেবে। এ
আনন্দ ঈমান ও চিরন্থায়ী আযাব থেকে মুক্তির হবে; যদিও কোন কোন কৃতকর্মের জন্য
তাদেরকে শান্তিও ডোগ করতে হবে।

কোরআন পাকে আমলনামা ডান অথবা বামহাতে অর্পণের অবস্থা বণিত হয়নি, কিন্তু কোন কোন হাদীসে تطایر الكتب শব্দটি উল্লিখিত আছে; অর্থাৎ আমলনামা উড়ে এসে হাতে পড়বে। কোন কোন হাদীসে আছে, সব আমলনামা আরশের নীচে একগ্রিত হবে। অতঃপর বাতাস প্রবাহিত হবে এবং সবগুলোফে উড়িয়ে মানুষের হাতে পৌছে দেবে---কারও ডান হাতে এবং কারও বাম হাতে। ---( বয়ানুল কোরআন)

نُ كَادُوْالَيَفْتِنُوْنَكَ عَنِ الَّذِي آَوُحَبُنَا إِلَبْ فيلتفتر خَذُولُ خَلِبُلًا ۞ وَلَوُلاً أَنْ ثَبَّتْنَا 81516 نَصَّاذَ ال**اَدَقَنْكَ ضِ** لَيْرًا وَلَانَ كَادُوًا لَيَسْتَغَرُّ لاد

(৭৩) তারা তো আপনাকে হটিয়ে দিতে চাচ্ছিল যে বিষয় আমি আপনার প্রতি ওহীর মাধ্যমে যা প্রেরণ করেছি তা থেকে আপনার পদস্খলন ঘটানোর জন্য তারা চূড়ান্ত চেল্টা করছে; যাতে জাপনি আমার প্রতি কিছু মিথ্যা সম্বক্ষযুক্ত করেন। এতে সফল হলে তারা জাপনাকে বন্ধুরূপে গ্রহণ করে নিত। (৭৪) আমি আপনাকে দৃঢ়পদ না রাখলে আপনি তাদের প্রতি কিছুটা ঝুঁকেই পড়তেন। (৭৫) তখন আমি অবশ্যই আপনাকে ইহজীবনে ও পরজীবনে দ্বিগুণ শান্তির আশ্বাদন করাতাম। এ সময় আপনি আমার মুকাবিলায় কোন সাহায্যকারী পেতেন না। (৭৬) তারা তো আপনাকে এ ভূখণ্ড থেকে উৎখাত করে দিতে চূড়াত চেল্টা করেছিল যাতে আপনাকে এখান থেকে বহিষ্ণার করে দেওয়া যায়। তখন তারাও আপনার পর সেখানে অল্বকালই মার টিকে থাকত। (৭৭) আপনার পূর্বে আমি যত রসূল প্রেরণ করেছি, তাদের ক্ষেন্ত্রেও এরূপ নিয়ম ছিল। জাপনি আমার নিয়মের কোন ব্যতিক্রম পাবেন না।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষেগ

এবং এ কাফিররা ( শক্তিশালী কৌশন্নের মাধ্যমে ) আপনাকে সে বিষয় থেকে পদ-স্খলন ঘটাতে চাচ্ছিল, যা আমি ওহীর মাধ্যমে আপনার প্রতি প্রেরণ করেছি ( অর্থাৎ আপনার দ্বারা আক্সাহ্র নির্দেশের বিপরীত কাজ করাবার চেষ্টায় মেতেছিল এবং ) যাতে আপনি এছাড়া ( অর্থাৎ আল্লাহ্র নির্দেশ ছাড়া ) আমার প্রতি ( কার্যক্ষেন্নে ) মিথ্যা বিষয় সম্বদ্ধযুক্ত করে দেন। [কেননা নবীর কাজ শরীয়তের বিরুদ্ধে হয় না। কাজেই নাউ-মুবিল্লাহ্ রসূলুল্লাহ্ (সা) যদি শরীয়তের বিরুদ্ধে কোন কাজ করতেন, তবে এর অর্থ এই দাঁজুত যে, তিনি যেন শরীয়তবিরুদ্ধ কাজটি আল্লাহর প্রতি সম্বন্ধযুক্ত করছেন।] এমতা-বশ্বায় তারা আপনাকে অকৃত্রিম বন্ধু বানিয়ে নিত। (তাদের এই অপচেষ্টা এত তীব্র ছিল **ষে ) যদি আমি আপনাকে দৃ**ঢ়পদ না বানাতাম ( অর্থাৎ নিষ্পাপ না <del>ক</del>রতাম ) তবে আপনি তাদের দিকে কিছুটা ঝাঁুকে যেতেন। এরাপ হলে (অর্থাৎ তাদের প্রতি আপনার কিছুটা ঝোঁক হলে ) আমি আপনাকে ( নৈকট্যশীলদের উচ্চ মর্তবার কারণে ) জীবনে ও মরণে দ্বিগুণ শান্তি আম্বাদন করাতাম। অতঃপর আপনি আমার মুকাবিলায় কোন সাহায্যকারীও পেতেন না। ( কিন্তু যেহেতু আমি আপনাকে নিম্পাপ ও দৃঢ়পদ করেছি, তাই তাদের প্রতি আপনার বিন্দুমা**রও ঝোঁক হয়নি এবং আপনি শান্তির কবল থেকে** বেঁচে গেছেন ৷ ) এবং তারা ( অর্থাৎ কাঞ্চিন্নরা ) এ দেশ ( মক্কা অথবা মদীনা ) থেকে আপনার পা-ই উপড়িয়ে দিতে চেয়েছিল, যাতে আপনাকে এখান থেকে বহিষ্ণার করে দেয়। এরাপ হলে আপনার পর তারাও খুব কমই ( এখানে ) টিকতে পারত ; ষেমন পয়গন্ধরদের সম্পর্কে ( আমরে ) এই নীতি ছিল, যাদেরকে আপনার পূর্বে রস্ল করে প্রেরণ করেছিলাম । ( তাঁদের সম্পুদায় যখন তাঁদেরকে দেশ থেকে বহিঙ্কার করেছে, তখন তাদেরও সেখানে বাস করার ডাগ্য হয়নি।) আপনি আমার নিয়মে কোন পরিবর্তন পাবেন না ।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহের প্রথম তিন আয়াত একটি বিশেষ ঘটনার সাথে সম্পৃক্ত। তফসীর মাযহারীতে ঘটনাটি নির্ণয় করার ব্যাপারে কয়েফটি রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করা হয়েছে। তন্মধ্যে যুবায়ের ইবনে নুফায়র (রা)-এর রেওয়ায়েতে বণিত ঘটনাটি সত্যের অধিক নিকটবর্তী এবং কোরআনের ইঙ্গিত দারা সমথিত। ঘটনাটি এই যে, কতিপয় কুরায়শ সরদার রসূলুরাহ (সা)-র কাছে উপস্থিত হয়ে আরঘ করল গ আপনি যদি বাস্তবিকই আমাদের জন্য প্রেরিত হয়ে থাকেন, তবে আপনার মজলিস থেকে সে সব দুর্দশাগ্রস্ত ছিন্নমূল লোককে বের করে দিন, যাদের সাথে একলে বসা আমাদের জন্য অপমানকর। এরাপ করলে আমরাও আপনার সাহাবী ও বন্ধু হয়ে যাব। তাদের এই আবদার গুনে রসূলুরাহ্ (সা)-র মনেও ফিছুটা কল্পনা জাগে যে এদের দাবী পূরণ করা হলে সন্তবত এরা মুসলমান হয়ে যাবে। এর পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতগুলো অবতীর্ণ হয়।

আয়াতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে খবরদার করা হয়েছে যে, তাদের আবদার একটি ফিতনা এবং তাদের বন্ধুত্বও ফিতনা। আপনি তাদের কথা মেনে নেবেন না। এরপর বলা হয়েছে ঃ যদি আমার পক্ষ থেকে আপনার প্রশিক্ষণ এবং আপনাকে দৃঢ়পদ রাখার ব্যবস্থা না হত, তবে তাদের আবদারের দিকে ঝুঁকে পড়ার কিছু কাছাকাছি হয়ে যাওয়া আপনার কাছে অসন্তব ছিল না।

তফসীর মাযহারীতে বলা হয়েছে. এ আয়াত থেকে পরিষ্কারভাবে বোঝা যায় যে, কাফিরদের অনর্থক আবদারের দিকে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র ঝুঁকে পড়ার কোন সভাবনাই ছিল না। হাঁ, ঝুঁকে পড়ার কাছাকাছি হওয়ার সামান্য পরিমাণে সম্ভাবনা ছিল। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে নিস্পাপ করে এ থেকেও বাঁচিয়ে রেখেছেন। চিন্তা করলে এ আয়াতটি পয়গম্বরদের সুউচ্চ ও পবিত্রতম চরিত্র ও স্বভাবের একটি জলন্ত প্রমাণ। পয়গম্বর-সুলঙ পাপমুক্ততা না থাকলেও কাফিরদের অনর্থক আবদারের দিকে ঝুঁকে পড়া পয়-গম্বরের স্বভাবের পক্ষে সম্ভবপর ছিল না। হাঁ, ঝুঁকে পড়ার কিছু কাছাকাছি হওয়ার সামান্য পরিমাণে সম্ভাবনা ছিল। পয়গম্বরসুলন্ড নিস্পাপ চরিত্রের কারণে তাও দূর করে দেওয়া হয়েছে।

عافاته مانا الله المُعْفَ الْحَيَّاتِ وَضَعْفَ الْمَهَاتِ وَضَعْفَ الْمَهَاتِ

অসঙৰকে ধরে নেওয়ার পর্যায়ে আপনি তাদের ভ্রান্ত কার্যক্রমের দিকে ঝুঁকে পড়ার কাছাকাছি হয়ে যেতেন, তবে আপনার শান্তি ইহকালেও দ্বিগুণ হত এবং মৃত্যুর পর কবর অথবা পরকালেও দ্বিগুণ হত। কেননা, নৈফট্যশীলদের মামুনি ভ্রান্তিকেও বিরাট মনে করা হয়। এ বিষয়বস্তুটি সে বিষয়বস্তুর প্রায় অনুরাপ, যা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র পত্নীদের সম্পর্কে কোরআনে বণিত হয়েছে---

· يَا نَسَاءَ النَّبِيِّ مَنْ يَانٍ مِنْكَنَّ بِفَاحَشَة مُبَيِّنَة بُمَاعَف لَها الْعَذَابِ ضِعَقَيْن

অর্থাৎ হে নবী পত্নীরা, যদি তোমাদের মধ্যে কেউ প্রকাশ্যে নির্ধজ্জ কাজ করে, তবে তাকে দ্বিগুণ শাস্তি দেওয়া হবে।

- এর শाकिक जर्श, कर्তन कता। ستغز ا ز- و ان كادو اليستغز و ذك

এখানে রস্রুল্লাহ (সা)-কে খীয় বাসভূমি মর্লা অথবা মদীনা থেকে বের করে দেওয়া বোঝানো হয়েছে। আয়াতের অর্থ এই যে, কাফিররা আপনাকে নিজ দেশ থেকে বের করে দেওয়ার উপক্রম করেছিল। তারা যদি এরাপ করত, তবে এর শান্তি ছিল এই যে, তারাও আপনার পরে বেশি দিন এ শহরে বাস করতে পারত না। এটি অপর একটি ঘটনার বর্ণনা, যার নির্ণয়েও দু'রকম রেওয়ায়েত বণিত রয়েছে। একটি মদীনা তাইয়েবার ঘটনা এবং অপরটি মন্ধা মোকাররমার। মদীনার ঘটনা এই যে, একদিন মদীনার ইহুদাঁরা রস্-লুল্লাহ্ (সা)-র কাছে উপস্থিত হয়ে আরয করল ঃ হে আবুল কাসেম (সা) যদি আপনা নবুওয়তের দাবীতে সত্যবাদী হয়ে থাকেন, তবে সিরিয়ায় গিয়ে বসবাস করাই আপনার পক্ষ সমীচীন। কেননা, সিরিয়াই হবে হাশরের মাঠ এবং সেটাই পয়গন্বরদের বাসভূমি। রস্লুল্লাহ্ (সা)-র মনে তাদের একথা কিছুটা রেখাপাত করে। তাবুফ যুদ্ধের সময় তিনি যখন সিরিয়া সফর করেন, তখন সিরিয়াকে অন্যতম বাসন্থান করার ইচ্ছা তাঁর মনে জাগ্রত হয়। কিন্ত আলোচ্য

তিনি অপর একটি ঘটনার প্রতিও আয়াতের ইসিত বর্ণনা করেছেন। ঘটনাটি মঙ্কায় সংঘটিত হয়। সূরাটির মর্কায় অবতীর্ণ হওয়ার পক্ষে শক্তিশালী ইসিত। ঘটনাটি এই যে, একবার কোরায়েশরা রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে মন্ধা থেকে বের করে দেওয়ার ইচ্ছা করে। তখন আলোচ্য আয়াতটি অবতীর্ণ হয়। এতে কাফিরদেরকে হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, যদি তারা রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে মর্কা থেকে বহিল্ফার করে দেয়, তবে নিজেরাও মর্কায় বেশি দিন সুখে-শান্তিতে টিকতে পারবে না। ইবনে কাসীর আয়াতের ইন্সিত হিসাবে এ ঘটনা-টিকেই অগ্রাধিকার দান করেছেন এবং বলেছেন, কোরআন পাকের এই হঁশিয়ারিও মন্ধার কাফিররা খোলা চোখে দেখে নিয়েছে। রসূলুল্লাহ্ (সা) যখন মন্ধা থেকে মদীনায় হিজরত বদ্ধ,জন, তখন মন্ধা ওয়ালারা একদিনও মর্কায় আরামে থাকতে পারেনি। মার দেড় বছর পর আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে বদরের ময়দানে উপস্থিত করে দেন, যেখানে তাদের সঙর জন সরদার নিহত হয় এবং গোটা শক্তি ছিন্দ-বিচ্ছিন্ন হয়ে যায়। এরপর ওহদ যুদ্ধের শেষ পরিণতিতে তাদের উপর আরও ভয়ভীতি চড়াও হয়ে যায় এবং খন্দক যুদ্ধের সর্বশেষ সংঘর্ষ তো তাদের মেরুদণ্ডই ডেঙে দেয়। হিজরী অল্টম বর্যে রসূলুল্লাহ্ (সা)

مَتَّبَّ مَنَ مَنَ مَنَ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَ سَنَّكُ مَنْ قَلْ أَرْسَلْنَا مَنْ عَلَيْهُ مَنْ قَلْ أَرْسَلْنَا مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَنْ عَلَيْهُ مَن নিয়ম পূর্ব থেকেই এরাপ চালু রয়েছে যে, যখন কোন জাতি তাদের পয়গণ্ণরকে তাঁর মাতৃভূমি থেকে বের করে দেয়, তখন সেই জাতিকেও সেখানে বেশি দিন টিকিয়ে রাখা হয় না। তাদের উপর আল্লাহ্র আধাব নাযিল হয়।

لوالتهم س الى عَسَق البُل ا۞ وَمِنَ الْبُلِ فَتَعَجَدُ jj مُؤُدًّا <sub>®</sub>وَقَل رَّبٍ أَدَخِ غر ز ک ر: المنك 2 كَافِي قُوْا A الكاطل دان - **``**`` الْقُرْإِنِ مَا هُوَ نِبْغَ

(৭৮) সূর্ষ চলে পড়ার সময় থেকে রাঠির জন্ধকার পর্যন্ত নামায কায়েম করুন এবং ফজরের কোরআন পাঠও। নিশ্চয় ফযরের কোরজান পাঠ মুখোমুখি হয়। (৭৯) রাচির কিছু জংশ কোরআন পাঠসহ জাগ্রত থাকুন। এটা আপনার জন্য জতিরিজ। হয়ত বা আপনার পালনকর্তা আপনাকে মোকামে মাহমুদে পৌঁছাবেন। (৮০) বলুন ঃ হে পালনকর্তা আমাকে দাখিল করুন সত্যরূপে এবং আমাকে বের করুন সত্যরূপে এবং দান করুন আমাকে নিজের কাছ থেকে রাস্ট্রীয় সাহায্য। (৮১) বলুন ঃ সত্য ওসেছে এবং মিথ্যা বিল্পত হয়েছে। নিশ্চয় যিথ্যা বিলুপ্ত হওয়ারই ছিল। (৮২) আমি কোরআনে এমন বিষয় নাখিল করি, যা রোগের সুচিকিৎসা এবং মু'মিনদের জন্য রহমত। গোনাহ্-গারদের তো এতে তথ্যু ক্ষতিই রুদ্ধি পায়।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষপ

সূর্য চলে পড়ার পর থেকে রাজির অন্ধকার পর্যন্ত নামায আদায় করুন ( এতে যোহর, আসর. মাগরিব ও এশা---এই চার ওয়াক্তের নামায এসে গেছে ; যেমন হাদীসে এর বর্ণনা দেওয়া হয়েছে ) এবং ফজরের নাযাযও ( আদায় করুন )। নিশ্চয় ফজরের নামায ( ফেরেশতাদের ) হাজির হওয়ার সময়। ফজরের সময়টি নিদ্রা থেকে জাগ্রত হওয়ার সময়। এতে অলসতার আশংকা ছিল, তাই একে আলাদাভাবে গুরুত্ব সহফারে বর্ণনা করা হয়েছে। সাথে সাথে এর একটি অতিরিন্ড ফর্যীলতও বর্ণনা করা হয়েছে যে, এ সময়

ফেরেশতারা জমায়েত হয়। হাদীসে এর বিবরণ দিয়ে বলা হয়েছে যে, মানুষের হিফাযত ও আমলসমূহ লিপিবন্ধ করার ফেরেশতা, দিনের বেলার আলাদা এবং রারি বেলার আলাদা রয়েছে। ফজরের নামাযের সময় ফেরেশতাদের উভয় দল একরিত হয়। রারির ফেরে-শতারা নিজেদের কাজ শেষ ফরা এবং দিনের ফেরেশতারা নিজেদের কাজ গুরু করার জন্য একচিত হয়। এমনিভাবে বিকালে আসরের নামাযে উভয় দল একচিত হয়। বলা বাহলা, ফেরেশতাদের সমাবেশ বরকতের কারণ। এবং রারির ফিছু অংশেও (নামাষ আদায় করুন) অর্থাৎ তাতে তাহাজ্জুদের নামাষ পড়ুন, যা আপনার জনা ( পাঁচ ওয়াক্তের নামায় ছাড়া) অতিরিক্ত [ এই অতিরিক্তের অর্থ, কারও কারও মতে অতিরিজ ফরম, যা বিশেষভাবে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র প্রতি ফরম করা হয়েছে এবং কারও কারও মতে এর অর্থ নফল ]। আশা (অর্থাৎ ওয়াদা) এই যে, আপনার পালনকর্তা আপনাকে 'মকামে মাহমুদে' স্থান দেবেন। [ 'মকামে মাহমুদের' অর্থ, শাফায়াতে কুবরা বা প্রধান শাফায়েতের মর্তবা---যা হাশরের মাঠে সমগ্র মানব জাতির জন্য রস্লুলাহ্ (সা)-কে দান করা হবে ]। আগনি দোয়া করুনঃ হে আমার পালনকর্তা, (মক্কা থেকে যাওয়ার পর) আমাকে ( যেখানে দাখিল করবেন ) উত্তমরূপে ( অর্থাৎ আরামের সাথে ) দাখিল করুন এবং ( যখন মক্কা থেকে বের করেন, তখন ) আমাকে উত্তমরূপে ( অর্থাৎ আরামের সাথে ) বের করুন এবং আমাকে নিজের কাছ থেকে ( কাফিরদের বিরুদ্ধে) এমন বিজয় দান করুন, যার সাথে (আপনার) সাহায্য থাকে; যদরুন সে বিজয় দীর্ঘন্থায়ী ও উন্নত হয়। নতুবা সাময়িক বিজয় তো কোন সময় কাফিররাও লাড করে। কিন্তু তার সাথে আরাহ্র সাহায্য থাকে না। ফলে দীর্ঘস্থায়ীও হয় না)। বলে দিনঃ (ব্যস এখন) সত্য (ধর্ম বিজয়ের পথে) এসে গেছে (এবং বাতিল বিলীন হওয়ার পথে। বাস্তবিক্ষ বাতিল তো ক্ষণডঙ্গুরই হয়। হিঙ্গরতের পর মঞ্চা বিজয়ের সাথে সাথে এসব ওয়াদা পূর্ণ হয়ে যায়)। আমি এমন বন্তু অর্থাৎ কোরআন নাযিল করি, যা ঈমানদারদের জন্য রে৷গের সুচিকিৎসা ও রহমত। (কেননা তারা একে মানে ও এর নির্দেশমত কাজ করে। ফলে তাদের প্রতি রহমত হয় এবং তারা মিথ্যা বিশ্বাস এবং দুষ্ট কল্পনার কবল থেকে আরোগ্য লাভ করে)। জালিমদের তো এর দ্বারা ক্ষতিই রুদ্ধি পায়। (ফেননা তারা যখন কোরআনকে অমান্য করে, তখন আলাহ্ ব্রেণধ ও গযবের যোগ্য হয়ে যায়)।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

শরুদের দুরভিঙ্গন্ধি থেকে আত্মরক্ষার উত্তম প্রতিকার নামায় ঃ পূর্ববর্তী আয়াত-সমূহে শরুদের বিরোধিতা. রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে বিভিন্ন প্রকার কল্টে পতিত করার অপচেল্টা এবং এর জওয়াব উল্লেখ করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে নামায কায়েম করার নির্দেশ দেওয়া হচ্ছে। এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, শন্তু দের দুরভিসন্ধি ও উৎপীড়ন থেকে আত্মরক্ষার উত্তম প্রতিকার হচ্ছে নামায কায়েম করা। সূরা হিজরের আয়াতে আরও স্পন্টভাষায় বলা হয়েছে ঃ

¢0\$

وَلَقَـدَ نَعَلَمُ اَ نَّكَ يَضِينَ مَـدَ رَكَ بِمِـاً يَقُولُونَ نَسَبِّحٍ بِحَمْدِ رَبِّكَ وَكُنْ مَّنَ السَّاجِدِيْنَ ـ

অর্থাৎ আমি জানি যে, কাঞ্চিরদের পীড়াদায়ক কথা-বার্তা ঙনে আপনার অন্তর সংকৃচিত হয়ে যায়। অতএব আপনি জাপনার পালনকর্তার প্রশংসা দ্বারা তাঁর পবিন্নতা ও মহিমা ঘোষণা করুন এবং সিজদাকারীদের অন্তর্ভু জ হয়ে যান।----(কুরতুবী)

এ আয়াতে আল্লাহ্র যিকর, প্রশংসা, তসবীহ্ ও নামাযে মশগুল হয়ে যাওয়াকে শহ্রদের উৎপীড়নের প্রতিকার সাব্যস্ত করা হয়ছে। আল্লাহ্র যিকর ও নামায বিশেষভাবে এ থেকে আত্মরক্ষার প্রতিকার। এ ব্যাখ্যাও অবান্তর নয় যে, শহ্রদের উৎপীড়ন থেকে আত্মরক্ষা করা আল্লাহ্র সাহায্যের উপর নির্ভরশীল এবং আল্লাহ্র সাহায্য লাড করার উত্থ পন্থা হচ্ছে নামায; যেমন কোরআন পাক বলে: مُوَاسْتَعْبَيْنُو إِنْ الْصَبْرِ وَ الْصَلُو قُ অর্থাৎ সবর ও নামায দ্বারা সাহায্য প্রার্থনা কর।

পাঞ্জেগানা নামাযের নির্দেশ ঃ রাধারণ তফসীরবিদের মতে এ আয়াতটি পাঁচ ওয়াজের নামাযের জন্য একটি পূর্ণাঙ্গ নির্দেশ। কেননা, لو ك দব্দের অর্থ, আসলে ঝুঁকে পড়া। সূর্যের ঝুঁকে পড়া তখন গুরু হয় যখন সূর্য পশ্চিমাঞ্চাশে চলে পড়ে, সূর্যান্তকেও لو ك বলা যায়। ফিন্তু সাধারাণ সাহাবী ও তাবেয়ীগণ এ ছলে শব্দের অর্থ স্যর্যের চলে পড়াই নিয়েছেন।---( কুরতুবী, মাযহারী, ইবনে কাসীর )

متن المي غَسَيّ اللّهل اللَّهِل اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللُّهُ اللَّهُ تُستخ اللَّهم عُسَيّ اللّه اللَّهم ال تُستخ اللَّهم عُستَن اللَّهم عُستَن اللَّهم عُستَن اللَّهم اللَّهم اللَّهم اللَّهم اللَّهم اللَّهم اللَّهم ال

সুরা বনী ইসরাঈল

হয়ে গেলেই রাগ্রির অক্ককার পূর্ণতা লাভ করে। তাই আয়াতের এই শব্দের মধ্যে ইমাম আবূ হানিফার মাযহাবের দিকে ইলিত রয়েছে। অন্য ঈমামগণ লাল আডা অন্তমিত হওয়াকে এশার ওয়াজের গুরু সাব্যস্ত করেছেন এবং একই للهذا، এর তক্ষসীর স্থির করেছেন।

> । - - در ۱ - - ، - ، - এখানে قرأ ن শব্দ বলে নামাঘ বোঝানো হয়েছে।

أَنَّ مَشَهُوْدُ أَ সহীহ্ হাদীসসমূহের বর্ণনা অনুযায়ী এ সময় দিবা-রাব্রির উডর দল ফেরেশতা নামাযে উপস্থিত হয়। তাই একে مُشَهُو حَشَوُو مَشَهُو خَتَ

আলোচ্য আয়াতে পাঞ্জেগানা নামাযের নির্দেশ সংক্ষেপে বণিত হয়েছে। এর পূর্ণ তফসীর ও ব্যাখ্যা রস্লুক্সাহ্ (সা) কথা ও কাজ দ্বারা ব্যক্ত করেছেন। এই ব্যাখ্যা গ্রহণ না করা পর্যন্ত কোন ব্যক্তি নামায় আদায়ই করতে পারে না। জানিনা, যারা কোরআনকে হাদীস ও রসুলের বর্ণনা ছাড়াই বোঝার দাবী করে তারা নামায় কিভাবে পড়ে? এমনিডাবে এ আয়াতে নামায়ে কোরআন পাঠের ফথাও সংক্ষেপে উল্লিখিত হয়েছে। এর বিবরণ রস্লুর্লাহ্ (সা)-র কথা ও কাজ দ্বারা প্রমাণিত হয়েছে; অর্থাৎ ফজরের নামায়ে সামর্থানুযায়ী দীর্ঘ কিরাআত করতে হবে। মাগরিবে দীঘ ফিরাআত এবং ফজরে সংক্ষিণ্ত কিরাআতের কথা কোন কোন রেওয়ায়েতে বণিত হয়েছে; কিন্তু তা কার্যত পরিত্যন্তা। সহীহ্ মুসলিমের যে রেওয়ায়েতে মাগরিবের নামাযে সূরা আ'রাফ, মুর-সালাত ইত্যাদি দীর্ঘ সূরা পাঠ করা এবং ফজরের নামাযে শুধু 'কুল আউয়ু বিরাক্সিল ফালাফ' ও 'কুল আউয়ু বিরাফ্সিলাস' পাঠ করার কথা বণিত আছে, ইমাম কুরতুবী সেই রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করে বলেছেন ঃ

**نمتر و ی با لعمل و لا ذکا ر 8 علی معا ذ ا لتطو یل و با مر 8 ا لا تُمة** 

لَنْتَعَفَيْضَ اللَّهُ عَامَةَ আৰু মাগরিবে দীর্ঘ কিরাআত ও ফজরে সংক্ষিপ্ত কিরাআতের এসব কদাচিৎ ঘটনা রসূলুরাহ্ (সা)-র সার্বক্ষণিক আমল ও মৌখিক উক্তি দ্বারা পরি-ত্যক্ত।

ইবনে কাসীর হযরত হাসান বসরী (রহ) থেকে তাহাজ্জুদের যে সংজ্ঞা উদ্ধৃত করেছেন, তাও এই ব্যাপক অর্থের পক্ষে সাক্ষা দেয়। ইবনে কাসীর লেখেন ঃ

تال الحسن البصرى هو ماكان بعد العشاء و يحمل على ماكان بعد النوم অর্থাৎ হযরত হাসান বসরী বলেন ঃ এশার পরে পড়া হয় এমন প্রত্যেক নামায়ফে তাহাজ্ঞুদ বলা যায়। তবে প্রচলিত পদ্ধতির কারণে ফিছুক্ষণ নিদ্রা যাওয়ার পর পড়ার অর্থে বোঝা দরকার।

এর সারমর্ম এই যে, তাহাজ্জুদের আসল অর্থে নিদ্রার পরে হওয়ার শর্ত নেই এবং কোরআনের ভাষায়ও এরাপ শর্তের অস্তিত্ব নেই; কিন্তু সাধারণত রস্লুরাহ্ (সা) ও সাহাবায়ে কিরাম শেষরারে জাগ্রত হয়ে তাহাজ্জুদের নামায পড়তেন। তাই এডাবে পড়াই উত্তম হবে।

তাহাজ্বদ ফরম না নফল ? : نا فله نفل نا فَلَكُ تُكَ খব্দের আডি-

ধানিক অর্থ অতিরিক্ত। একারণেই যেসব নামায ও সদকা-খয়রাত ওয়াজিব ও জরুরী নয়---করলে সওরাব পাওয়া যায় এবং না করলে গোনাহ্ নাই, সেগুলোকে নফল বলা হয়। আয়াতে নামাযে তাহাজ্জুদের সাথে **এটা টা শব্দ** সংযুক্ত হওয়ায় বাহাত বোঝা যায় যে, তাহাজ্জুদের নামাষ বিশেষভাবে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র জন্য নফল। অথচ এটা সমগ্র উম্মতের জন্যও নফল। এজন্যই কোন কোন তফ্সীরবিদ এখানে **১০০ টা** শব্দটিকে কি. - এর বিশেষণ সাব্যস্ত করে অর্থ এরাপ ছির করেছেন যে, সাধারণ

উম্মতের ওপর তো গুধু পাঞ্জেগানা নামাযই ফরয়; কিন্তু রসূলুল্লাহ্ (সা) র ওপর তাহাজ্জুদও একটি অতিরিক্ত ফরয়। অতএব এখানে 🖁 🤃 শব্দের অর্থ, অতিরিক্ত ফরয ---নফলের সাধারণ অর্থে নয়।

এ ব্যাপারে সুচিভিত বজবা এই যে, ইসলামের প্রাথমিক যুগে যখন স্রা মুয়ান্মেল অবতীর্ণ হয়, তখন পাঞ্জেগানা নামায ফর্য ছিল না, ত্বধু তাহাজ্জুদের নামায় স্বার ওপর ফরম ছিল। সুরা মুযান্মেলে এর উল্লেখ রয়েছে। এরপর শবে মি'রাজে যখন পাজেগানা নামায ফর্য করা হয়, তখন তহোজ্জুদের ফর্য নামায সাধারণ উম্মতের পক্ষে সর্বসম্মতিক্রমে রহিত হয়ে যায় এবং রসূলুরাহ্ (সা)-র পক্ষেও রহিত হয় কিনা, তাই এই যে, তাহাজ্জুদের নামায রস্লুল্লাহ (সা)-র পক্ষে একটি অতিরিক্ত ফর্য। কিন্তু তক্ষসীরে কুরত্বীতে কয়েক কারণে এ বক্তব্যকে অগুদ্ধ বলা হয়েছে। এক. ফরযকে নফল শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করার কোন কারণ নেই। যদি রূপক অর্থ বন্ধা হয়, তবে এটি এমন একটি রাপক অর্থ হবে, যার ফোন প্রকৃত অর্থ নেই। দুই. সহীহ্ হাদীসসমূহে <mark>ওধু পাজে</mark>গানা নামায় ফর্য হওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে এবং এক হাদীসের শেষে -একথাও উল্লেখ করা হয়েছে যে, শবে মি'রাজে প্রথমে পঞ্চাশ ওয়াজ নামাষ ফর্য করা হয়েছিল। অতঃপর তা হ্রাস ফরে পাঁচ ওয়াক্ত করে দেওয়া হয়। এখানে যদিও সংখ্যা হ্রাস করা হয়েছে; কিন্তু সওয়াব পঞ্চাশ ওয়াক্তেরই পাওয়া যাবে। এরপর বলা হয়ছে : \_لاَ يَبِدَّ لَ الْقُولُ لَدَ يَّ অর্থাৎ আমার কথা পরিবর্তিত হয় না। যখন পঞ্চাশ ওয়াজের নির্দেশ দিয়েছিলাম, তখন সওয়াব পঞ্চাশ ওয়াজেরই দেওয়া হবে , যদিও কাজ হাল্কা করে দেওয়া হয়েছে।

এসব রেওয়ায়েতের সারমর্ম এই যে, সাধারণ উম্মত এবং রস্লুল্লাহ্ (সা)-র উপর পাঞ্জেগানা নামায ছাড়া কোন নামায ফরয ছিল না। আরও এক কারণ এই যে, نا دلگ শব্দটি যদি এখানে অতিরিক্ত ফরযের অর্থে হত, তবে এর পরে ک শব্দের পরিবর্তে عليک হওয়া উচিত ছিল, যা ওয়াজিব হওয়ার অর্থ দেয়। ک لیک জায়েয হওয়া ও অনুমতির অর্থ বুঝায়।

তক্ষসীর মাধহারীতে এ ব্যাখ্যাকেই বিশ্তদ্ধ বলা হয়েছে। অর্থাৎ তাহাজ্জুদের ফর্য নামায় যখন উম্মতের পক্ষে রহিত হয়ে যায়, তখন তা রস্লুল্লাহ্ (সা)-র পক্ষেও রহিত হয়ে যায় এবং সবার জন্য নফল থেকে যায়। কিন্তু এমতাবন্থায় প্রশ্ন দেখা দেয় যে, তাহলে এট টে বলার কি যানে হবে? তাহাজ্জুদ তো সবার জন্যই নফল। এতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র বৈশিল্ট্য কি? উত্তর এই যে, হাদীসসমূহের বর্ণনা অনুযায়ী সমগ্র উম্মতের নফল ইবাদত তাদের গোনাহের কাফফারা এবং ফর্য নামায-সমূহের এটি পূরণের উপকারে লাগে। কিন্তু রস্লুল্লাহ্ (সা) গোনাহ্ থেকে এবং ফর্য ৬৫---- নামাযের রুটি থেকেও মুক্ত। কাজেই তাঁর পক্ষে নফল ইবাদত সম্পূর্ণ অতিরিজ বৈ নয়। তাঁর নফল ইবাদত কোন রুটি পূরণের জন্য নয়; বরং তা তথু অধিক নৈকট্য লাভের উপায়।---( কুরতুবী, মাযহারী )

তাহাজ্জুদ নফল, না সুন্নতে মোয়ার্ক্লাসাহ : ফিকাহ্বিদদের মতে সুন্নতে মোয়া-রাদাহ্র সাধারণ সংজ্ঞা এই যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) যে ফাজ ছায়ীভাবে করেছেন এবং বিনা ওযরে ত্যাগ ফরেননি, তাই সুন্নতে মোয়ার্ক্লাদেহ্ । তবে যদি ফোন শরীয়তসম্মত প্রমাণ দ্বারা বোঝা যায় যে, কাছটি একান্তভাবে রস্লুল্লাহ্ (সা)-রই বৈশিল্টা---সাধারণ উম্মতের জন্য নয়, তবে তা সুন্নতে মোয়ার্ক্লাদাহ্ নয় । এই সংজ্ঞার বাৃ্হাক্ষ তাগিদ এই যে, তাহাজ্জুদও সবার জন্য সুন্নতে মোয়ার্ক্লাদাহ্ হওয়া চাই, শুধু নফল নায় । কেননা, তাহা-জুদের নামায় ছায়ীভাবে পড়া রস্লুল্লাহ (সা) থেকে মৃতাওয়াতির হাদীস দ্বারা প্রমাণিত আছে এবং তাঁর বৈশিল্ট্য হওয়ারও কোন প্রমাণ নেই । তফসীরে মাযহারীতে একেই পছন্দনীয় ও অগ্রগণ্য উক্তি সাব্যস্ত করা হয়েছে এবং এর পক্ষে হযরত ইবনে মাসউদের একটি হাদীসও প্রমাণ হিসেবে পেশ করা হয়েছে এবং এর পক্ষে হযরত ইবনে মাসউদের ব্যক্তি সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়, যে পূর্বে তাহাজ্জুদের নামায পড়ত এবং পরে ত্যাগ করে। তিনি উত্তরে বললেন ঃ তার ফর্ণকুহরে শয়তান পেশাব ফরে দিয়েছে। এ ধরনের বির্ন্প মন্তব্য ও হঁশিয়ারি গুধু নফলের জন্য হতে পারে না। এতে বোঝা যায় যে, তাহাজ্জুদের নামায স্থাতে মোয়ার্ক্লাদহ।

যারা তাহাজ্জুদকে শুধু নফল মনে করেন, তারা ছায়ীভাবে তাহাজ্জুদ পড়াকে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র বৈশিষ্ট্য সাব্যস্ত করেছেন। উপরোজ্ঞ হাদীসে তাহাজ্জুদ তরক করার কারণে রসূলুল্লাহ্ (সা) যে বিরূপ মন্তব্য করেছেন, এটা প্রকৃতপক্ষে নিছক্ষ তরক করার কারণে নয়, বরং প্রথমে অভ্যাস গড়ে তোলার পর তরক করার কারণে। কেননা, একবার কোন নফলের অভ্যাস করার পর তা নিয়িমিতভাবে পালন করে যাওয়া সবার মতেই বাঞ্ছনীয়। অভ্যাস গড়ে তোলার পর ত্যাগ করা নিন্দনীয়। কেননা, অভ্যাসের পর বিনা ওযরে ত্যাগ করা এক প্রকার বিমুখতার লক্ষণ। যে ব্যক্তি প্রথম থেকেই অভ্যাস করে না, সে নিন্দার পার নয়।

তাহাজ্জুদের রাকজাত সংখ্যা: সহীহ্ বুখারী ও মুসলিমের রেওয়ায়েতে হযরত আয়েশা (রা) বলেন: রসূলুল্লাহ্ (সা) রমযানে অথবা রমযানের বাইরে কোন সময় এগার রাকআতের বেশি পড়তেন না। তণ্মধ্যে হানাফীদের মতে তিন রাকআত ছিল বিতরের নামায এবং অবশিষ্ট আট রাকআত তাহাজ্জুদের।

মুসলিমের অপর এক রেওয়ায়েতে হযরত আয়েশা (রা) বলেন ঃ রস্লুরাহ্ (সা) রারে তের রাকজাত পড়তেন। বিতেরের তিন রাফআত এবং ফজরের দুই রাকআত সুমতও এর অন্তর্ভুক্ত (মাযহারী) রমযানের কারণে ফজরের সুমতকে রায়িকালীন নামা-যের মধ্যে গণ্য করা হয়েছে। এসব রিওয়ায়েত থেকে জানা গেল যে, তাহাজ্জুদের নামায আট রাকআত পড়াই রাসুলুরাহ্ (সা)-র সাধারণ অড্যাস হিল।

কিন্ত হযরত আয়েশা (রা)-রই অপর এক রেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, মাঝে মাঝে উপরোক্ত সংখ্যা থেকে কম চার অথবা ছয় রাকআডও পড়েছেন, যেমন সহীহ্ বুখারীর রেওয়ায়েতে মস্রুক (রা) হযরত আয়েশাকে তাহাজ্জুদের নামায সম্পর্কে প্রশ্ন করলে তিনি বললেনঃ সাত, নয়ও এগার রাকআত হত ফজরের সুষত ছাড়া। (মাযহারী) হানাফী নিয়ম অনুযায়ী বেতেরের তিন রাক্তআত বাদ দিলে সাতের মধ্যে চার, নয়ের মধ্যে ছয় এবং এগারর মধ্যে আট তাহাজ্জুদের রাক্তআত থেকে যায়।

তাহাজ্জুদের নামায পড়ার নিয়ম গ্র বিভিন্ন হাদীস থেফে যা প্রমাণিত আছে, তা এই যে, প্রথমে দু'রাক্তআত হালকা ও সংক্ষিপ্ত কিরাআতে অতঃপর অবিশিল্ট রাক্তআত-গুলোতে কিরাআতও দীর্ঘ এবং রুকু-সিজদাও দীর্ঘ করা হত। মাঝে মাঝে খুব বেশি দীর্ঘ করা হত এবং মাঝে মাঝে কম। (এ হচ্ছে ঐসব হাদীসের সংক্ষিণ্ত সার, যেগুলো তফসীর মাযহারীতে উদ্ধৃত করা হয়েছে।)

'মকামে মাহমুদ' গ আলোচ্য আশ্লাতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে মকামে মাহমুদের ওয়াদা দেওয়া হয়েছে। এই মকাম রসূলুল্লাহ্ (সা)-র জন্যই বিশেষভাবে নির্দিল্ট---অন্য কোন পয়গম্বরের জনা নয়। এর তফসীর প্রসঙ্গে বিভিন্ন উক্তি বণিত আছে। সহীহ্ হাদীসসমূহে স্বয়ং রসূলুল্লাহ্ (সা) থেকে বণিত আছে যে, এ হচ্ছে শাফাআতে কুবরার মকাম। হাশরের ময়দানে যখন সমগ্র মানব জাতি একন্নিত হবে এবং প্রত্যেক পয়গম্বরের সমীপে শাফাআতের দরখান্ত করবে, তখন সব পয়গম্বরই ওযর পেশ করবেন। একমাত্র রসূলুল্লাহ্ (সা)-ই এই মহান সম্পান লাভ করবেন এবং সমগ্র মানবজাতির জন্য শাফাআত করবেন। এ সম্পর্কে ইবনে কাসীর ও তফসীর মাযহারীতে লিখিত রেওয়ায়েত সমূহের বিবরণ নাতিদীর্ঘ।

পয়গমর ও সৎলোকদের শাক্ষাজাত প্রহণীয় হবে ঃ ইসলামী উপদল সমূহের মধ্যে খারেজীও মৃতাযিলা সম্প্রদায় পয়গম্বরদের শাক্ষাআত স্বীকার করে না। তারা বলে ঃ কবিরা গোনাহ্ কারও শাক্ষাআত মারা মাঞ্চ হবে না। কিন্তু মৃতাওয়াতির হাদীসসমূহ সাক্ষ্য দেয় যে, পয়গমরগণের এমন কি, সৎলোকদেরও শাক্ষাআত গোনাহ্গারদের পক্ষে কবুল করা হবে। অনেক মানুষের গোনাহ শাক্ষাআতের ফলে মাফ হয়ে যাবে।

ইবনে মাজা ও বায়হাকীতে হযরত উসমান (রা)-এর রেওয়ায়েতে বণিত আছে, রসূলুরাহ (সা) বলেন ঃ কিয়ামতের দিন সর্বপ্রথম পয়গন্থরগণ গোনাহগারদের জন্য শাফায়াত করবেন, এরপর আলিমগণ, এরপর শহীদগণ শাফাআত করবেন। দায়লমী হযরত ইবনে উমরের রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেন যে, রসুলুরাহ্ (সা) বলেন ঃ "আলিমকে বলা হবে, আপিনি স্থীয় শিষ্যদের জন্য শাফায়াত করতে পারেন, যদিও তাদের সংখ্যা আকাশের তারকাসমূহের সমান।"

আবু দাউদ ও ইবনে হাইয়ান আবৃদ্দারদার রেওয়ায়েতে রসূলুরাহ্ (সা)-র উজি বর্ণনা ফরেন যে, শহীদের শাফাআত তার পরিবারের সভুর জনের জন্য ফবুল ফরা হবে। হ্যরত আবূ উমামার রেওয়ায়েতে বণিত এক হাদীসে রসূলুরাহ্ (সা) বলেন ঃ আমার উম্মতের এক ব্যক্তির শাফায়াতের ফলে রবিয়া ও মুযার গোত্রের সমগ্র জন-গোছীর চাইতে বেশী লোক জায়াতে প্রবেশ করবে ।---(মসনদে আহমদ, তাবারানী, বায়হাকী)।

একটি প্রশম ও উত্তর : এখানে প্রশ্ন হয় যে, যখন শ্বয়ং রস্লুল্লাহ্ (সা) শাফাআত করবেন এবং তাঁর শাফাআতের ফলে জোন ঈমানদার দোযখে থাক্ষবে না, তখন আলিম ও সৎলোকদের শাফাআত কেন এবং কিডাবে হবে ? তফসীর মাযহারীতে বলা হয়েছে, সম্ভবত আলিম ও সৎলোকদের মধ্যে যারা শাফাআত করতে চাইবেন, তারা নিজ নিজ শাফাআত রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে পেশ করবেন। এরপর রসূলুল্লাহ্ (সা) আলাহ্র দরবারে শাফাআত করবেন।

ফারদা ঃ এক হাদীসে রস্লুরাহ (সা) বলেন ؛ من الكبا كرم অর্থাৎ আমার শাফাআত তাদের জন্য হবে, আমার উল্মতের মধ্যে থেকে যারা কবীরা গোনাহ্ করেছিল। এ থেকে বাহাত জানা যার যে, রস্লুরাহ্ (সা) বিশেষভাবে কবিরা গোনাহ্গারদের জন্য শাফাআত করবেন। কোন ফেরেশতা অথবা উল্মতের কোন ব্যক্তি তাদের জন্য শাফাআত করতে পারবে না। বরং উল্মতের সৎকর্মশীলদের শাফাআত সগীরা গোনাহ্গারদের জন্য হবে।

শাকাজাতের মর্তবা জর্জনে তাহাজ্ঞুদের নামাযের বিশেষ প্রভাব আছে ঃ হষরত মুজাদিদ আলফেসানী (র) বলেন ঃ এ আয়াতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে প্রথমে তাহাজ্জুদের নামায পড়ার নির্দেশ দেওয়া হয়েছে; অতঃপর মকামে মাহমুদ অর্ধাৎ শাফাআতে কুবরার ওয়াদা করা হয়েছে। এ থেকে বোঝা যায় যে, শাফাআতের মর্তবা অর্জনে তাহাজ্জুদের নামাযের বিশেষ প্রভাব বিদ্যমান।

ডিরমিয়ীর রিওয়ায়েতে হযরত আবদুরাহ্ ইবনে আব্বাস বর্ণনা করেন, রসূলুরাহ্ (সা) মর্রায় ছিলেন, অতঃপর তাঁকে মদীনায় হিজরত করার নির্দেশ দেওয়া হয়। এর পরিপ্রেক্ষিতে এই আয়াত নাযিল হয় ঃ

مَكْرَج مَدْ قُلْ مَكْرَج مَدْ قُلْ مَدْ خُلْ صَدْ قَ وَ أَخْرِ جَعْلَى مَحْرَج مَدْ ق ---- এখানে -- وَقُلْ رَبّ أَ دَ خَلَغَى مَدْ خُلُ صَدْ قَ وَ أَخْرِ جَعْلَى مَحْرَج مَدْ ق - - এখানে -- এই অৰ্থ, প্ৰকাশ করার হান ও বহির্গমনের হান। উভয়ের সাথে ট বিশেষণ যুক্ত হওয়ার অর্থ এই যে, এই প্রবেশ ও বহির্গমন সব আল্লাহ্র ইচ্ছানুযায়ী উত্তম পহায় হোক। কেননা, আরবী ভাষায় এমন কাজের জন্য বাবহাত হয়, যা বাহাত ও অন্তরগত উভয় দিফ দিয়ে সঠিক ও উত্তম হবে। ফোরআন পাকে এমন ঠ এন তা তা এ বিশেষ তা কেনহাত গ্রহাত ম্বন্থলো এ আর্থেই ব্যবহাত হয়েছে।

'প্রবেশ করার স্থান' বলে মদীনা এবং বহির্গমনের স্থান বলে মর্ক্লা বোঝানো হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, হে আল্লাহ্ মদীনার আমার প্রবেশ উত্তমভাবে সম্পন্ন হোক। সেখানে কোন অপ্রীতিকর ঘটনা যেন না ঘটে এবং মর্ক্লা থেকে আমার বের হওয়া উত্তমভাবে সম্পন্ন হোক। মাতৃভূমি এবং বাড়ী-ঘরের মহকাতে অন্তর যেন জড়িয়ে না পড়ে। এই আয়াতের তক্ষসীর প্রসঙ্গ আরও বিভিন্ন উক্তি বণিত রয়েছে। কিন্তু এই তক্ষসীরটি হযরত হাসান বসরী ও কাতাদাহ্ থেকে বণিত রয়েছে। ইবনে কাসীর একে সর্বাধিক বিস্তন্ধ তক্ষসীর আখ্যা দিয়েছেন। ইবনে জরীরও এ তক্ষসীরই গ্রহণ করেছেন। তবে এখানে প্রথমে বহির্গমনের স্থান ও পরে প্রবেশ করার স্থান উল্লেখ করা সঙ্গত ছিল। এই ক্রম উল্টিয়ে দেয়ার মধ্যে সন্ডবন্ত ইঙ্গিত রয়েছে যে, মন্ধা থেকে বের হওয়া স্থয় কোন লক্ষ্য ছিল না, বরং বায়তুল্লাহকে ত্যাগ করে যাওয়া অত্যন্ত বেদনাদায়ক বিষয় ছিল। অবশ্য ইসলাম ও মুসলমানদের জন্য শান্তির আবাসস্থল খোঁজ করা ছিল এখানে লক্ষ্য। মদীনা প্রবেশের মাধ্যমে এ লক্ষ্য অজিত হওয়ার আশা ছিল। তাই লক্ষ্যবন্তকেই অগ্রে উল্লেখ কন্ধা হয়েছে।

তরুত্বপূর্ণ লক্ষোর জন্য মকবুল দোরাঃ হিজরতের সময় আল্লাহ্ তা'আলা রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে এ দোয়াটি শিক্ষা দেন যে, মন্ধা থেকে বহির্গমন এবং মদীনান্ন পৌছা উডয়াট উত্তমভাবে ও নিরাপদে সম্পন্ন হোক। এ দোয়ার ফলেই হিজরতের সময় পশ্চাদ্ধাবনকারী কাফিরদের কবল থেকে আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে প্রতি পদক্ষেপে বাঁচিয়ে রেখেছেন এবং মদীনাকে বাহাত ও অন্তরগত উডয় দিক দিয়েই তাঁর জন্য ও মুসলমানদের জন্য উপযোগী করেছেন। এ কারণেই ফোন আলিম বলেন ঃ এই দোয়াটি লক্ষ্য অর্জনের গুরুতে প্রত্যাক মুসলমানদের মনে রাখা উচিত। প্রত্যেক লক্ষ্য অর্জনের ক্ষেন্ত্রে দোয়াটি উপকারা। গল্পবর্তী বাক্য ୯୬ନ

দোয়ারই পরিশিপ্ট। হযরত কাতাদাহ্বলেন ঃ রস্লুয়াহ্(সা) জানতেন যে, শগ্রুদের চক্রাস্ত-জালের মধ্যে অবস্থান করে রিসালতের কর্তব্য পালন সাধ্যাতীত ব্যাপার। তাই তিনি আঙ্লাহ্র দরবারে বিজয় ও সাহায্যের দোয়া করেন, যা কবুল হয় এবং এর উভফল সবংর দৃষ্টিগোচর হয়.

এ আয়াতটি হিজরতের পর মরা وَقُلْ جَامًا لَحَقَّ وَزَهَتَ الْمُعَامَ الْحَقَقَ وَزَهَتَ الْهُاطَلُ-

বিজয় সম্পর্কে অবতীর্ণ হয়। হয়রত ইবনে মাসউদ (রা) বলেন ঃ মঞ্চা বিজয়ের দিন রসূলুল্লাহ্ (সা) যখন মন্ধায় প্রবেশ করেন, তখন বায়তুল্লাহ্র চতুম্পার্খে তিন শ' যাটটি মূর্তি ছাপিত ছিল। এই বিশেষ সংখ্যার কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে কোন কোন আলিম বলেন ঃ বছরের প্রত্যেক দিনের জন্য মুশরিকদের আলাদা আলাদা মৃতি ছিল এবং তারা প্রত্যহ নির্ধারিত মৃতিরই উপাসনা করত। (কুরতুবী) রস্লুল্লাহ্ (সা) যখন সেখনে পৌছেন,

তখন তাঁর মুখে এ আয়াতটি উচ্চারিত হচ্ছিল : بَعَاءَ الحدق وز هن الباطل এবং তাঁর মুখে এ আয়াতটি উচ্চারিত হচ্ছিল : معاء الحدق وز هن الباطل ( এবং তাঁন স্বীয় ছড়ি দারা প্রত্যেক মৃতির বক্ষে আঘাত করে যাদিছলেন। ( বুখারী, মুসলিম )

কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে, ঐ ছড়ির নিচ দিকে রাঙ্গতা অথবা লোহার রজত ছিল। রসূনুরাহ্ (সা) যখন কোন মূর্তির বুকে আঘাত করতেন, তখন তা উল্টে পড়ে যেত। এডাবে সব মূর্তিই ডুমিসাৎ হয়ে যায়। অত্যপর তিনি সেগুলো ডেঙ্গে চুরমার করার আদেশ দেন।----( কুরতুবী)

শিরক ও কুফরের চিহ্ন মিটিয়ে দেওয়া ওয়াজিব : ইমাম কুরতুবী বলেন : এ আয়াতে প্রমাণ রয়েছে যে, মুশরিকদের মৃতি ও অন্যান্য মুশরিকসুলড চিহ্ন মিটিয়ে দেওয়া ওয়াজিব। যেসব হাতিয়ার যশ্রগাতি গোনাহুর কাজে ব্যবহাত হয়, সেঙলো মিটিয়ে দেওয়াও এ নির্দেশের অন্তর্ভুক্তে ৷ ইবনে মুনযির বলেন : কাঠ, পিতল ইত্যাদি দারা নির্মিত চির ও ডাক্ষর্য শিল্পও মৃতির অন্তর্ভুক্ত ৷ রসুলুল্লাহ্ (সা) রঙবেরঙের চির অংকিত পর্দা হিঁড়ে ফেলেছিলেন ৷ এ থেকে সাধারণ চিরের বিধান জানা যায় ৷ হযরত উসা (আ) যখন শেষ যমানায় আগমন করবেন, তখন সহীহ্ হাদীস অনুযায়ী খুস্টানদের কুশ ডেঙে দেবেন এবং শূকর হত্যা করবেন ৷ শিল্পক, কুফর ও বাতিলের আসবাবপর ডেলে দেওয়া যে ওয়াজিব, এসব বিষয় তারই প্রমাণ ৷

এবং শিরক, কৃষণ্ণ, কুচরির ও আজিক রোগসমূহ থেকে মনের গুজিদাতা, এটা সর্বজন খীৰুত সত্য। কোন কোন আলিমের মতে কোরআন যেমন আথিক রোগসমূহের ঔষধ, তেমনি বাহিকে রোগসমূহের অমোঘ ব্যবস্থাপত্র। কোরআনের আয়াত পাঠ করে রোগীর গায়ে ফুঁদেওয়া এবং তাবিজ লিখে গলায় ঝুলানো বাহ্যিক রোগ নিরাময়ের কারণ হয়ে থাকে। হাদীসের অনেক রেওয়ায়েত এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়। আবু সাঈদ খুদরীর এই হাদীস সব গ্রন্থেই বিদ্যমান দেখা যায় যে, সাহাবীদের একটি দল একবার সফররত ছিলেন। ফোন এক গ্রামের জনৈক এক সরদারকে বিল্ডু দংশন করলে লোকেরা সাহাবীদের কাছে জিভেস করল ঃ আপনারা এই রোগীর চিকিৎসা করতে পারেন কি প্যাহাবীদের সাতবার সূরা ফাতিহা পাঠ করে রোগীর গায়ে ফুঁদিলে রোগী সুস্থ হয়ে যায়। এরপর রস্লুর্যাহ্ (সা)-র কাছে ঘটনা বর্ণনা করা হলে তিনি এ কার্যক্রমকে জায়েয বলে মত প্রকাশ করেন।

এমনিভাবে আরও অনেক হাদীস থেকে ছয়ং রসূলুঙ্লাহ্ (সা)-র 'কুল আউযু' শীর্ষক সূরা সমূহ পাঠ করে ফুঁ দেওয়ার প্রমাণ পওয়া যায়। সাহাযী ও তাবেয়ীগণও কোরআনের আয়াত দারা রোগীর চিকিৎসা করেছেন বলে প্রমাণিত আছে। এ আয়াতের অধীনে কুরতুবী এর বিস্তারিত বর্ণনা দিয়েছেন।

# ه المحت ا

ডন্ডি সহকারে ফোরআন পাঠ করলে যেমন কোরআন রোগের চিকিৎসা হয়ে থাকে তেমনি অবিশ্বাস এবং কোরআনের প্রতি ধৃণ্টতা প্রদর্শন ক্ষতি ও বিপদাপদের কারণও হয়ে থাকে।

| فَآ ٱنْعَمْنَا عَكَالِا نُسَانِ ٱعْرَضَ وَنَا بِجَانِبِهِ * وَإِذَا مَسَهُ الشَّرْكَانَ | فرا |
|-----------------------------------------------------------------------------------------|-----|
| السا قَلْ كُلْ يَعْمَلْ عَلْا شَاكِكَتِه و فَرَبْكُمُ اعْلَمُ بِمَنْ هُوَ               |     |
| المُنْ ٢ سَبِيْ لَا حَ                                                                  |     |

(৮৩) আমি মানুষকে নিয়ামত দান করলে সে মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং অহংকারে দুরে সরে যায়; যখন তাকে কোন অনিল্ট স্পর্শ করে, তখন সে একেবারে হতাশ হয়ে পড়ে। (৮৪) বলুন ঃ প্রত্যেকেই নিজ রীতি অনুযায়ী কাজ করে। অতঃপর আপনার পালনকর্তা বিশেষরাপে জানেন, কে সর্বাপেক্ষা নির্ভুল পথে আছে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষে গ

এবং ( কতক) মানুষ ( অর্ধাৎ কাফির এমন যে, তাদের)-কে যখন আমি নিয়ামত দান করি, তখন ( আমার দিফ থেকে এবং আমার নির্দেশাবলীর দিক থেকে তারা ) মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং পাশ কেটে যায় এবং যখন তাদেরকে কোন কণ্ট স্পর্শ করে, তখন ( রহমত থেকে সম্পূর্ণ ) নিরাশ হয়ে যায়। ( উডয় অবস্থা আল্লাহ্র সাথে সম্পর্কহীনতার প্রমাণ। এটাই কুফর ও পথরুষ্টতার ভিডি।) আপনি বলে দিন ঃ ('মু'মিন কাফির, সৎ লোক ও অসৎ লোকদের মধ্য থেকে) প্রত্যেকেই নিজ রীতি অনুযায়ী কাজ করছে ( অর্থাৎ নিজ নিজ বিশ্বদ্ধ বিবেক-বুদ্ধি অবলয়ন করছে এবং জান অথবা মূর্শ্বতার ডিডিতে বিভিন্ন রবন্ম কাজ করছে।) অতএব, আপনার পালনকর্তা বিশেষভাবে জানেন, কে অধিক সঠিক পথে আছে। (এমনিডাবে যে সঠিফ পথে নয়, তাকেও জানেন। তিনি প্রত্যেককে তার কর্ম অনুযায়ী প্রতিদান অথবা শান্তি দেবেন। এরাপ নয় যে, যার মনে চাইবে কোন প্রমাণ ব্যতিরেকে নিজেকে সঠিক পথের অনুসারী মনে করে নেবে।)

#### আনুষলিক ভাতব্য বিষয়

ما كلي على شا كلي معمل على شا كلي معمل على شا كلي على شا كلي على شا كليم

জন্ত্রাস, প্রকৃতি, নিয়ত, রীতি ইত্যাদি বিভিন্ন উজি বণিত রয়েছে। সবগুলোর সারমর্ম, পরিবেশ। অন্ড্যাস এবং প্রথাও প্রচলনের দিক দিয়ে প্রত্যেক মানুষের একটি অন্ড্যাস ও মানসিকতাগড়ে উঠে। এই অন্ত্যাস ও মানসিকতা অনুযায়ী তার কাজকর্ম হয়ে থাকে। ----( কুরতুবী) এতে মানুষকে হুঁশিয়ার করা হয়েছে যে, মন্দ পরিবেশ , মন্দ সংসগ ও মন্দ অন্তাস থেকে বিরত থাকা দরকার এবং সৎ লোকদের সংসর্গ ও সৎ অন্ত্যাস গড়ে তোঙ্গা উচিত। (জাসসাস) কেননা, পরিবেশ সংসগ এবং প্রথা ও প্রচলিত রীতি দারা মানুষের ষে স্বভাব গড়ে উঠে, তার প্রত্যেক কাজ তদনুযায়ীই হয়ে থাকে। ইমাম জাসসাস 🚻 🛍 এর এক অর্থ, সমন্তাবাপন্নও উল্লেখ করেছেন। এদিক দিয়ে আয়া-এক লৈ তের উদ্দেশ্য এই খে, প্রত্যেক ব্যক্তি তার সমন্ভাবাপর ব্যক্তির সাথে অন্তরঙ্গ হয়। সাধু সাধুর সাথে এবং দুষ্ট দুষ্টের সাথে অস্তরের হয় এবং তারই কর্মপন্থা অনুসরণ করে, আল্লাহ তা'আলার নিম্পেনাজ্ঞ উজি এর নজীর :

ज्यांश् झण्डा नाती अल्हा أَ لَحَبَيْتُمَا تَ لَلْخَبَيْتُ إِنَّ إِ الطَّيْبِأَ تَ لَلطَّيْبَةِ. পুরুষদের জন্য এবং পবিদ্রা নারী পবিরু পুরুষদের জন্য। উদ্দেশ্য এই যে, প্রত্যেকেই নিজ নিজ প্রকৃতির অনুরূপ পুরুষ ও নারীর সাথে অন্তরঙ্গ হয়। এর সারমর্মও এই যে,

খারাপ সংসর্গ ও খারাপ অভ্যাস থে<mark>কে বিরত থাকার প্রতি খ</mark>রবান <mark>হওয়াউ</mark>চিত। ن الرُّوْجِ • قُبْلِ الرُّوْخُ مِنْ أَمْدِرَ. لِينُ شِئْنَا لَنَكَهُ بَنَّ بِالَّذِي آوَ ٩ عَلَيْنَا وَكِيْلَانَ إِلاً رَحْـهَةً مِّ **۱**٠)ڗَ قُ<del>ك</del> فُلُ لَبِنِاجُتَمَعَتِ الْإِنسُ وَالْجِتُّ عَلَّ آ

স্রা বনী ইসরাঈল

، هٰذَا الْعَزَانِ لَا يَأْتَوُنَ بِعِنْلِهِ وَلَوْكَانَ بَعْطُ بِرَفْنَا لِلنَّاسِفِ هٰذَا الْقُرُ لَانِمِن فَابَى ٱكْثَرُ النَّاسِ إلَّا كُفُوَرًا⊙

(৮৫) তারা আগনাকে 'রাষ্' সম্পর্কে জিজেস করে। বলে দিন ঃ রাহ্ আমার পালনকর্তার আদেশঘটিত। এ বিষয়ে তোমাদেরকে সামান্য জানই দান করা হয়েছে। আমি ইচ্ছা করলে আপনার কাছে ওহীর মাধ্যমে যা প্রেরণ করেছি তা জবশ্যই প্রত্যাহার করতে পারিতাম। জতঃপর আপনি নিজের জন্য তা জানয়নের ব্যাপারে জামার মুকাবিলায় কোন দায়িত্ব বহনকারী পাবেন না। (৮৭) এ প্রত্যাহার না করা জাপনার পালনকর্তার মেহেরবানি। নিশ্চয় জাপনার প্রতি তাঁর করুণা বিরাট। (৮৮) বলুন ঃ যদি মানব ও জিন এই কোরজানের অনুরূপ রচনা করে জানয়নের জন্য জড়ো হয়, এবং তারা পরস্পরের সাহায্যকারী হয়, তবুও তারা কখনও এর জনুরূপ রচনা করে আনতে পারবে না। (৮৯) আমি এই কোরজানে মানুষকে বিভিন্ন উপকার দারা সব রকম বিষয়বস্ত বুঝিয়েছি। কিন্ত জধিকাংশ লোক জন্মীকার না করে থাকেনি।

## তফসীরের সার-সংক্ষেগ

এবং তারা আপনাকে (পরীক্ষার্থে) রাহ্ সম্পর্কে (অর্থাৎ রাহের হ্বরাপ সম্পর্কে জিজেস করে। আপনি (উত্তরে) বলে দিন : রাহ্ (সম্পকে এতটুকু বুঝে নাও যে, সেটা এমন এক বস্ত, থা) আমার পালনকর্তার আদেশ দ্বারা গঠিত এবং (এর বিস্তারিত হ্বরাপ সম্পর্কে) তোমাদেরকে খুব কম জান (তোমাদের বোধশক্তি ও প্রয়াজন পরিমাণে) দান করা হয়েছে। (রাহের হ্বরাপ জানা আবশাকীয় বিষয় নয় এবং এর হ্বরাপ সাধারণডাবে হাদয়ঙ্গমও হতে পারে না। তাই কোরআন এর হ্বরাপ বর্ণনা করে না।) যদি আমি ইচ্ছা করি, তবে আপনার কাছে যে পরিমাণ ওহী প্রেরণ করেছি (এবং এর মাধ্যমে আপনাকে জান দান করেছি) সব উঠিয়ে নিতে পারি। অতঃপর আপনি তার (এই ওহী ফিরিয়ে আনার) জনা আমার মু কাবিলায় কোন সমর্থকও পাবেন না; কিন্তু (এটা) আপনার পালনকর্তারই দেয়া (যে, এরাপ করেননি)। নিশ্চয় আপনার প্রতি তাঁর বড় করুণা। (উদ্দেশা এই যে, রাহ্ ইত্যাদির প্রত্যেক বস্তর জান হওয়া দ্রের কথা, মানুষকে ওহীর মাধ্যমে হে হৎ-সামান্য জান আল্লাহ্র পক্ষ থেকে দান করা হয়েছে, তাও তার কোন জার্গার নয়। আল্লাহ্ তা'আলা ইচ্ছা করলে দেয়ার পরও ছিনিয়ে নিতে পারেন। কিন্তু জিনে না জার্গার্জ করেণা। আলার ব্যল করেন না। কারণ এই যে, রস্লুল্লাহ্ (সা)-এর প্রতি আল্লাহ্র বড় করুণা।) আপনি বলে দিন ঃ হাদি সমস্ত মানব ও জিন এই কোরেযানের অনুরাপ কালাম রচনা করে আনার

## তফসীরে মা'আরেফুর কোরঅনি।। পঞ্চম খণ্ড

জন্য স্থড়ো হয়, তবুও তারা তা করতে পারবে না, ষদিও একে অপরের সাহায্যকারীও হয়ে খায়। (অর্থাৎ তাদের সাধ্য প্রত্যেকে আলাদা আলাদা চেল্টা করে সফল হওয়া দুরের কথা, সবাই একে অপরের সাহায্য করেও কোরআনের অনুরাপ রচনা করতে পারবে না।) আমি লোকদের (কে বোঝাবার) জন্য কোরআনে সর্বপ্রকার উৎকূল্ট বিষয়বস্ত নানাডাবে বর্ণনা করেছি। তবুও অধিকাংশ লোক অস্বীকার না করে থাকে নি।

## আনুষ্যিক ভাতব্য বিষয়

আলোচা প্রথম আশ্নাতে রহ্ সম্পর্কে কাফিরদের পক্ষ থেকে একটি প্রশ্ন এবং আলাহ তা'আলার পক্ষ থেকে এর জওয়াব উল্লিখিত হয়েছে। রহ্ শব্দটি অভিধান. বাকপদ্ধতি এবং কোরআন পাকে একাধিক অর্থে স্যবহাত হয়েছে। প্রসিদ্ধ ও সুবিদিত অর্থ তাই যা এশব্দ থেকে সাধায়ণভাবে বোঝা হায়, অর্থাৎ প্রাণ, যার বদৌলতে জীবন কায়েম রয়েছে। কোরআন পাকে এ শব্দটি জিবরাউলের জনাও বাবহাত হয়েছে; বেমন কর্যেছ। কোরআন পাকে এ শব্দটি জিবরাউলের জনাও বাবহাত হয়েছে; বেমন কর্যেছ। কোরআন পাকে এ শব্দটি জিবরাউলের জনাও বাবহাত হয়েছে; বেমন কর্মেছ। কোরআন পাকে এ শব্দটি জিবরাউলের জনাও বাবহাত হয়েছে; বেমন কর্যেছ। কোরআন পাকে এ শব্দটি জিবরাউলের জনাও বাবহাত হয়েছে; মাধ্যমে আয়াতে ব্যবহাত হয়েছে। এমন কি. শ্বহং কোরআন ও ওহীকেও রহে শব্দের মাধ্যমে ব্যক্ত করা হয়েছে; যেমন কি. বিন কি. বিয়ং কোরআন ও ওহীকেও রহে শব্দের

রহ বলে কি ৰোঝানো হয়েছে ঃ এবিষয়ই এখানে প্রথম প্রণিধানযোগ্য যে, প্রদ-করীরা কোন্ অর্থের দিক দিয়ে রাহ্ সম্পর্কে প্রশ্ন করেছিল ? কোন কোন তফ সীরবিদ বর্ণনার পূর্বাপর ধারার প্রতি লক্ষ্য করে প্রশ্নটি ওহী, কোরআন অথবা ওহী বাহক ফেরেশতা জিবরাইল সম্পর্কে সাব্যস্ত করেছেন। কেননা, এর পূর্বেও কির্মে বির্বাদের উল্লেখ এ কোরআনের উল্লেখ ছিল এবং পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে আবার কোরআনের উল্লেখ রয়েছে। এর সাথে মিল রেখে তারা বুঝেছেন যে, এ প্রপ্নেও রাহ্ বলে ওহী, কোরআন অথবা জিবরাইলকেই বোঝানো হয়েছে। প্রশ্নের উদ্দেশ্য এই যে, আপনার প্রতি ওহী কিডাবে আসে? কে আনে? কোরআন পাক এর উত্তরে শুধু এতটুরু বলেছে যে, আরাহ্র নির্দেশে ওহী আসে। ওহীর পূর্ধ বিবরণ ও অবহা বলা হয়নি।

কিন্ত যেসব সহীহ হাদীসে এ আয়াতের শানে-নুষুল বর্ণনা করা হয়েছে, সেগুলোতে প্রায় পরিষ্কার করেই বলা হয়েছে যে. প্রশ্বকারীরা জৈব রাহ্ সম্পর্কে প্রশ্ন করেছিল এবং কহের বরাপ অবগত হওয়াই গ্রন্থের উদ্দেশ্য ছিল। অর্থাৎ রাহ্ কি? মানবদেহে রাহ্ কিন্ডাবে আগমন করে? কিন্ডাবে এর ছার। জীবজন্ত ও মানুষ জীবিত হয়ে যায়? সহীহ্ বুখারী ও মুসলিমের রেওয়ায়েতে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে মাসউদ (রা) বলেন: আমি এক্সদিন রস্লুল্লাহ্ (সা)-এর সাথে মদীনার জনবসতিহীন এলাকায় পথ অতিক্রম করে-ছিলাম। রস্লুল্লাহ্ (সা)-এর হাতে খজুর ডালের একটি ছড়ি ছিল। তিনি করেকজন

৫২২

সুরা বনী ইয়রাঈল

ইহদীর কাছ দিয়ে গমন করছিলেন তারা পরস্পরে বলাবলি করাছল ঃ মুহাল্মদ (সা) আগমন করছেন। তাঁকে রাহ সম্পর্কে জিন্ডাসা কর। অপর কয়েকজনে নিষেধ করল। কিন্তু কয়েকজন ইহুদী প্রশ্ন করেই বসল। প্রশ্ন গুনে রসূলুল্লাহ (সা) ছড়িতে ডর দিয়ে নিশ্চুপ দাঁড়িয়ে গেলেন। আমি অনুমান করলাম যে, তাঁর প্রতি ওহী নামিল হবে। কিছুক্ষণ পর ওহী নামিল হলে তিনি এ আয়াত পাঠ করে শোনালেন ঃ

বলা বাহুল্য কোরজান অথবা ওহীকে রাহ বলা কোরজানের একটি বিশেষ পরিভাষা ছিল। এখানে তাদের প্রশ্নকে এ অর্থে নেওয়া খুবই অবান্তর। তবে জৈব ও মানবীয় রাহের ব্যাপারটি এমন যে, এর প্রশ্ন প্রত্যেকের মনেই স্তট হয়ে থাকে। এজনাই ইবনে কাসীর, ইবনে জারীর, কুরতুবী, বাহ্রে মুহীত, রাহল মাজানী প্রমুখ সাধারণ তফসীরবিদরাই সাব্যস্ত করেছেন যে, জৈব রাহের স্বরাপ সম্পর্কে প্রশ্ন করা হয়েছিল। বর্ণানার পূর্ধাপর ধারায় কোরআনের আলোচনা এবং মাঝখানে রাহের প্রশ্নাতর বেখাপনা বলে প্রশ্ন করা হলে এর উত্তর এই যে, পূর্ববর্টা আয়াতসমূহে কাফির ও মুশরিকদের বিরোধিতা এবং হঠকারিতাপূর্ণ প্রশ্নের আলোচনা এসেছে, যার উদ্দেশ্য হিল রস্লুল্লাহ্ (সা)-এর রিসালত পরীক্ষা করা। এ প্রশ্নটিও তারই একটি অংশ, কাজেই বেখাপ্যা নয়। বিশেষ করে খনে নুযূল সম্পর্কে অপর একটি সহাহ হাদীস বন্তির আছে। তাতে সুস্পল্টরপে ব্যক্ত হয়েছে যে, প্রধারীদের উদ্দেশ্য ছিল রস্লুল্লাহ্ (সা)-এর রিসান লত পরীক্ষা করা।

মসনদ আহমদের রিওয়ায়েত হষরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আক্ষাস (রা) বর্ণনা করেন ঃ কোরাইশরা রসূলুলাহ্ (সা)-কে সঙ্গত অসঙ্গত প্রশ্ন করতো। একবার তারা মনে করল মে, ইহলীরা বিদ্ধান লোক। তারা পূর্ববর্তী গ্রন্থসমূহেরও জ্ঞান রাখে। কাজেই তাদের কাহ্থ থেকে কিছু প্রশ্ন করা দরকার; ষেগুলো দারা মুহাম্মদের পরীক্ষা নেওয়া যেতে পারে। তদনুসারে কোরাইশরা করেকজন লোক ইহলীদের কাছে প্রেরণ করল। তারা শিখিয়ে দিলমে, তোমরাতাঁকে রহ সম্পর্কে প্রশ্ন কর। (ইবনে কাসীর) হযরত ইবনে (আক্ষাস) (রা) থেকেই এক আয়াতের তফসীরে বর্ণিত রয়েছে যে, ইহলীরা রসূলুল্লাহ্ (সা)-কে যে প্রশ্ন করেছিল, তাতে এ কথাও ছিল যে রহকে কিডাবে আযাব দেওয়া হয়। তখন পর্যন্ত এ সম্পর্কে কোন আয়াত নাযিল হয়নি বিধায় রসূলুল্লাহ্ (সা) তাৎক্ষণিক উত্তরদানে বিরত

থাকেন। এরপর ফেরেশতা জিবরাঈল تَل الروح مِن أَ مَرِ رَبِّي আয়াত নিয়ে অবতরণ করেন।----( ইবনে কাসীর)

প্রশন মঞ্জায় করা হয়েছিল, না মদীনার : শানে নুষুণ সম্পর্কে হবরত ইবনে মাসউদ ও ইবনে আব্বাসের যে দু'টি হাদীস উপরে উল্লেখ করা হয়েছে, তন্মধ্যে ইবনে মাসউদের হাদীস অনুযায়ী প্রশ্নটি মদীনায় করা হয়েছিল। এ কারণেই কোন কোন তসীরবিদ আয়াতটিকে 'মদনী' সাব্যস্ত করেছেন যদিও সুরা বনী ইসরাঈলর অধিকাংশই মন্ধী। পক্ষান্তরে ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েত অনুসারে প্রশ্নটি মন্ধায় করা হয়েছিল। এ দিক দিয়ে গোটা সূরার ন্যায় এ আয়াতটিও মন্ধী। এ কারণেই ইবনে কাসীর এ সন্ভাবনা-কেই অগ্রাধিকার দিয়ে ইবনে মাসউদের হাদীসের উত্তরে বলেছেন যে, সন্তবত এ আয়াতটি মদীনায় পুর্নবার নাস্বিল হয়েছে। যেমন কেরেআনের অনেক আয়াতেব পুর্নবার অবতরণ সবার কাছেই খ্রীকৃত। তফসীর মায়হারী ইবনে মাসউদের রেওয়ায়েতকে অগ্রাধিকার দিয়ে প্রশ্ন মদীনার এবং আয়তকে মদনী সাব্যন্ত করেছে। তফসীর মায়হারী এর দুঁটি কারণ উল্লেখ করেছে। এক, এ রেওয়ায়েতটি বুখারী ও মুসলিমে বর্তমান। এর সনদ ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েতের সনদের চাইতে শন্তিশালী। দুই. এতে বর্ণনাকারী ইবনে মাসউদ স্বয়ং নিজের ঘটনা বর্ণনা করেছেন। ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েত থেকে বাহাত এটাই বোঝা খায় যে, তিনি বিষয়টি কারও কাছে গুনেছেন।

د مرد قل الروح উরিখিত প্ররের জওয়াব ঃ প্ররের উতরে কুরআন বলেছে : قل الروح

এই জওয়াবের ব্যাখ্যায় তফসীরবিদদের উজি বিভিন্নরাপ। তন্মধ্য কাষী সানাউল্লাহ্ পানিপথীর উন্তিটিই সর্বাধিক বোধগম্য ও স্পল্ট। তা এই যে, এ জওয়াবে মতটুকু বিষয় বলা জরুরী ছিল এবং মতটুকু বিষয় সাধারণ লোকের বোধগম্য ছিল, ততটুকুই বলে দেওয়া হয়েছে। রুহের সম্পূর্ণ ব্বরাপ সম্পর্কে বে প্রশ্ন ছিল জবাবে তা বল্লা হয়নি। কারণ, তা বোঝা স'ধারণ লোকের সাধ্যাতীত ব্যাপার ছিল এবং তাদের কোন প্রয়োজন এটা বোঝার উপর নির্ভরশীলও ছিল না। এখানে রস্লুরাহ্ (সা)-কে আদেশ করা হয়েছে যে, আপনি তাদেরকে উত্তরে বলে দিন ঃ রহ্ আমার পালনকর্তার আদেশের অন্তর্ভুক্ত। অর্থাৎ রাহ সাধারণ সৃষ্টজীবের মতো উপাদানের সমন্বয়ে এবং জন্ম ও বংশ বিস্তারের মাধ্যমে অন্তিত্ব লাভ করেনি; বরং তা সরাসরি আল্লাহ্ তা"আলার আদেশ 😅 (হও) দারা হজিত। এই জওয়াব একথা ফুটিয়ে তুলেছে যে, রাহ্বে সাধারণ বস্তনিচসের মাপকাঠিতে পরখ করা যায় না। ফলে রাহ্কে সাধারণ বস্তনিচয়ের ুমাপকাঠিতে পরখ করার ফলস্রুতিতে যেসব সন্দেহ মাথাচাড়া দিয়ে উঠে সেওলো দুর হয়ে গেল। রহ সম্পর্কে এতটুকু ভান মানুষের জন্য বথেষ্ট। এর বেশি জানের উপর তার কোন ধর্মীয় অথবা পাথিব প্রয়োজন আটকা নয়। তাই প্রশ্নের সেই অংশটিকে অনর্ধক ও বাজে সাব্যস্ত করে জওয়াব দেওয়া হয়নি ; বিশেষত যে ক্ষেব্রে এর বরপ বোঝা সাধারণ লোকের তো কথাই নেই, বড় বড় দার্শনিক পণ্ডিতের পক্ষেও সহজ নয়।

প্রত্যেক প্রশ্নের উত্তর দেওয়া জরুরী নয়, প্রথ্নকারীর ধর্মীয় উপকারিতার প্রতি লক্ষা রাখা অপরিহার্ষ: ইমাম জাসসাস এই জওয়াব থেকে এ মাস'আলা বের করেছেন যে, প্রশ্নকারীর প্রত্যেক প্রশ্ন এবং তার দিকের জওয়াব দেওয়া মুফতী ও আলিমের দায়িছে জরুরী নয়, বরং তার ধর্মীয় উপযোগিতার প্রতি লক্ষ্য রেখে জওয়াব দেওয়া উচিত। যে জওয়াব প্রতিপক্ষের বোধশজির অতীত অথবা যে জওয়াবে প্রতিপক্ষের ভূল বোঝা- বুঝিতে লিশ্ত হওয়ার আশংকা থাকে, সেই জওয়াব না দেওয়া উচিত। এমনিডাবে অনাবশ্যক ও বাজে প্রশ্নদিরও জওয়াব দেওয়া উচিত নয়। তবে উপস্থিত ঘটনা সম্পর্কে কোন বান্টির যদি কোন জামল করা জরুরী হয়ে পড়ে এবং সে নিজে আলিম না হয়, তবে মুস্পতী ও অ'লিমের পক্ষে নিজ ভান অনুযায়ী এর জওয়াব দেওয়া জরুরী। (জাসসাস) ইমাম বুখারী 'ইলম' অধ্যায়ে এই মাস'আলার একটি যতন্ত শিয়োনাম যুক্ত করে বলেছেন বে, যে প্রদের জওয়াব দারা বিশ্বান্তি হলিট হওয়ার আশংকা থাকে সেই প্রদের জওয়াব দেওয়া অনুচিত।

রাহের বরাপ সম্পর্ক কেউ জান লাভ করতে পারে কি না? কোরআন পাক এ প্রশ্বের ডণ্ডয়াব শ্রোডাদের প্রয়োজন ও বোধশন্তির অনুরাপ দান করেছে — রহের বরাপ বর্ণনা করেনি। কিন্তু এতে জরুরী হয় নাখে, রহের বরাপ কোন মানুষ বুবাতেই পারে না সরং রস্লুরাহ (সা) ও এরাপ জানতেন না। সত্য এই হে, আলোচ্য আয়াতটি এর পক্ষেও নয় এবং বিপক্ষেও নয়। যদি কোন রসূল ওহীর মাধ্যমে এবং কোন ওলী কাশফ ও ইল-হামের মাধ্যমে এর রূপে জেনে নেয়, তবে তা আয়াতের পরিপন্থী নয়। বরং যুন্তি দর্শনের দৃল্টিভলিতেও এ সম্পর্কে আলোচনা করা হলে তাকে অনর্থক ও ব্যজে বলাগেলেও অবৈধ বলা যায় না। এ জন্যই অনেক পূর্ববর্তী ও পরবর্তী আলিম রহু সম্পর্কে হত্ত গ্রন্থা রচনা করেছেন। শেষ মুগে আমার উদ্ভাদ শায়খুল ইসলাম হয়রত মাওলানা শাব্যীর আহমদ উসমানী (রহ) একখানি পুস্তিকায় এ প্রশ্বের উপর চমৎকার ও লোকপাত করে-ছেন এবং ক্লাহের ব্বরাপ সাধারণ মানুষের পক্ষে খতটুরু বোঝা সন্তব, ততটুকু বুঝিয়ে দিয়েছেন। একজন শিক্ষিত লোক এতে সন্তল্ট হতে পারে এবং সন্দেহে ও জটিরতা থেকে বাঁচতে পারে।

কায়দা : ইমাম বগড়ী এছলে হয়রত আবদুরাষ্ ইবনে আব্যাস (রা) থেকে একটি দীম রেওয়ায়েত বর্ণনা করেছেন। রেওয়ায়েতটি এই : এই আয়াত মক্সায় অব-তীর্ণ হয়। একবার মন্ধায় কোরায়েশ সরদাররা একরিত হয়ে পরামর্শ করল যে, মুহাম্মদ (সা) আমাদের মধ্যে জন্মগ্রহণ করেছেন এবং খৌবনে পদার্পণ করেছেন। তাঁর সত্তা ও বিশ্বস্ততায় কেউ কোনদিন সন্দেহ করেনি। তিনি কোনদিন মিথ্যা বলেছেন বলেড কেউ অপবাদ আরোপ করেনি: এতদসন্থেও তাঁর নবুয়তের দাবি আমাদের বোধসমা নয়। তাই একটি প্রতিনিধিদল মদীনায় ইহুদী আলিমদের কাছে প্রেরণ করে তার ব্যাপারে অনুসন্ধান করা দরকার। তদনুসারে তাদের একটি প্রতিনিধি দল মদীনার ইহুদী আলিম-দের কাছে পৌছল। ইহুদী আলিমরা তাদের একটি প্রতিনিধি দল মদীনার ইহুদী আলিম-দের কাছে পৌছল। ইহুদী আলিমরা তাদেরকে পরামর্শ দিল খে, আমরা তোমাদেরকে তিনটি বিষয় বলে দিচ্ছি। তোমরা এগুলো সম্পর্কে তাঁকে প্রর করবে। যদি তিনি তিনটি প্রদেরই উত্তর না দেন, তবে তিনি নবী নন। এমনিডাবে হুদি একটি প্রনেরও উত্তর না দেন, তবে বুঝে নেবে হে, তিনি নবী নন। এমনিডাবে হুদি একটি প্রনেরও উত্তর না দেন, তবে বুঝে নেবে হে, তিনি নবী । প্রা তিনাটি ছিল এই : এক, তাঁকে ঐ লোকদের অবহু সম্পর্কে জিল্ডেস কর, হারা প্রাচীনকালে শিরক থেকে আত্মরক্ষার জন্য কোন সন্থে জান্থাগোপন করেছিলেন। তাদের ঘটনা শুবুই বিস্ময়কর। দুই ঐ ব্যজিন্ন অবহু। জিভেস কর, হিনি পৃথিবীর পূর্ব ও পশ্চিম সঙ্গর করেছিলেন। তার ঘটনা কি ? তিন, রুহ্ সম্পর্কে জিভেস কর ।

প্রতিনিধি দলটি ফিরে এসে তিনটি প্রশ্নই রস্লুল্লাহ (সা)-এর সামনে পেশ করে দিল। তিনি বললেন : আগামীকাল এর উত্তর দেব। কিন্তু তিনি 'ইনশাল্লাহ্' না বলায় এর ফলরাতিতে কয়েকদিন পর্যন্ত ওহীর আমগন বন্ধ রইল। বিভিন্ন রেওয়ায়েতে এই বিরতিকাল বার থেকে তরু করে চল্লিশ দিন পর্যন্ত বণিত রয়েছে। কোরাইশরা বিদুপ ও দেখারোপের সুযোগ পেয়ে গেল। রস্লুল্লাহ (সা) ও উদ্বিগ্ন হলেন। এরপর হম্বরত জিবরাইল এই আয়াত নিয়ে অবতীর্ণ হলেন :

এনি বিজিপ্ত হবে। এ সুরায় আসহাবে কাহ্মে ও মুলক'রনাইনের ঘটনা উদ্ধে হে গ্রিম্বার্থ (সা)-কে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে যে, ভবিষ্যতে কোন কাজের ও রাদা করা হলে 'ইনশাস্লাহ্' বলে করতে হবে। এরপর রাহ্ সম্পর্কে উল্লিখিত আয়াত অবতীর্ণ হয়। গর্তে আগ্নগোপনকারীদের সম্পর্কে আসহাবে কাহ্যেরের ঘটনা এবং পূর্ব পশ্চিমে সক্ষরকারী মূল কারনাইনের ঘটনা সম্পর্কে আয়াত নাখিল হয়। পরবর্তী সূরা কাহ্যেক তা বণিত হবে। এ সূরায় আসহাবে কাহ্যে ও মুলক'রনাইনের ঘটনা উত্তরে বিভারিতভাবে বর্ণনা করা হয়েছে। তবে রাহের হারাপ সম্পর্কে হে প্রল্ব করা হয়েছিল, তার জওয়াব দেওয়া হয়নি। (ফলে নবুয়তের সত্যতা সম্পর্কে হৈদ্যাদের বণিত আলামত সত্যো পরিণত হবে।) তিরমিয়ীও এ রেওয়ায়েতটি সংক্ষেপে উল্লেখ করেছে। (মাযহারী)

পরিমাণে উত্তর দিয়ে রাহের স্বরাপ আবিদ্ধারের প্রয়াত রাহ্ সম্পকিত প্রধের প্রয়োজন পরিমাণে উত্তর দিয়ে রাহের স্বরাপ আবিদ্ধারের প্রয়াস থেকে একথা বলে নির্ভ করা হয়েছিল যে, মানুষের জান হত বেশিই হোক না কেন, বন্তনিচয়ের সর্বব্যাপী ব্যাপের দিক দিয়ে তা অল্লই। তাই অনাবশ্যক আলোচনাও খোঁজাখুঁজিতে লিশ্ত হওয়া মূল্য-

বান সময় নল্ট করারই নামাতর। ( ) আয়াতে ইলিত করা হয়েছে বে, মানুষকে ষতটুকুই ভান দেওয়া হয়েছে, তাও তার ব্যক্তিগত জায়গির নয়। আছাহ তা'আলা ইচ্ছা করলে তাও ছিনিয়ে নিতে পারেন। কাজেই বর্তমান জানের জন্য তার কৃতজ থাকা এবং অনর্থক ও বাজে গবেষণায় সময় নল্ট না করা উঠিত; বিশেষত যখন উদ্দেশ্য গবেষণা করা নয়, বরং অপরকে পরীক্ষা করা ও লজ্জিত করাই উদ্দেশ্য হয়। মানুষ হলে এরাগ করে, তবে এই বক্রতার পরিপতিতে তার অজিত ভানটুফু বিলুশ্ত হয়ে মাওয়া আশ্চর্য নয়। ৫ আয়াতে ধনিও রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে সম্বোধন করা হয়েহে, কিন্তু আসলে উম্মতকে শোনানোই উদ্দেশ্য, অর্থাৎ রস্লের ভানও যখন তার ক্ষমতাধীন নয়, তখন অন্যের তো প্রশ্বই উঠে না।

ब विषयवत्रष्ट कात्रयान भात्वत्र - قُلْ لَئِي ا جُمَّمَعَتِ ا لاَ نُسُ وَ ا لَجِنَّ

করেকটি আয়াতেই ব্যক্ত হয়েছে । এতে সমগ্র মানবগোষ্ঠীকে সম্বোধন করে দাবি করা হয়েছে হে, হলি তোমরা কোরআনকে আয়াহুর কালাম খ্রীকার না কর ; বরং কোন মানব রচিত কাল।ম মনে কর, তবে তোমরা তো মানব ; এর সমতুল্য কালাম রচনা করে তোমরা দেখিয়ে দাও । আয়াতে একথাও বলে দেওয়া হয়েছে হে, তুধু মানবই নয়, জিনদেরকেও সাথে মিলিয়ে নাও । অত্যপর সবাই মিলে কোরআনের একটি সুরা বরং একটি আয়াতের অনুরাপও রচনা করতে সক্ষম হবে না ।

এ বিষয়বন্তস্ন এখানে পুনরাব্বন্তি সন্তবত একারণে যে, তোমরা আমার রসূলকে নবুয়ত ও রিসালত পরীক্ষা করার জন্য রহ ইত্যাদি সম্পর্কে বিভিন্ন প্রকার প্রশ্ন তাঁর প্রতি করে থাক। তোমরা কেন এসব অনর্থক কাজে ব্যাপৃত রয়েছ ? স্বয়ং কোর-আনকে দেখে নিলেই তাঁর নবুয়ত ও রিসালত সম্পর্কে কোন সন্দেহ ও দ্বিধাধন্দের অবকাশ থাকবে না। কেননা, সমগ্র বিশ্বের মানব ও জিন যখন তাঁর সামান্যতম দৃষ্টান্ত রচনা করতে সক্ষম নয়, তখন এটা যে আল্লাহ্র কালাম, তাতে কি সন্দেহ অবশিষ্ট থাকে ? কোরজানের আল্লাহ্র কালাম হওয়া যখন এডাবে প্রমাণিত হয়ে যায়, তখন রস্কুল্লল্লাহ্ (সা)-র নবুয়ত ও রিসালত সম্পর্কেও কোন সন্দেহের অবকাশ থাকে না।

সর্বশেষ عَلَى مَرْفَلًا এতটুকু জাত্বল্যখান যে, এরপর কোন প্রশ্ন ও সন্দেহের অবকাশ থাকে না; কিন্তু বাধব হচ্ছে এই যে, অধিকাংশ লোক আল্লাহ্র নিয়ামতের শোকর করে না এবং কোরআনরাপী নিয়ামতকেও মৃল্য দেয় না; তাই পথরতটায় উদভান্ত হয়ে তারা থোরাফেরা করে।

نُ نَوْمِينَكَ حَتَّ تَفْجَرَ لَنَامِنَ الْأَمْضِ يَنْبُوْعُ ل وَعِنْبٍ فَتُفَجِّرَ الْأَنْهُرَخِلْلَهُا تَغْمُ ندًان يحكما ذعمت عليننا كسفا أوتأتي بالله والمتليكة وْبَكُونَ لَكَبَيْتٌ مِّنَ نُخُدُفٍ أَوْ تَرْتُ فِي التَمَاءِ وَلَنْ

تُنْزِّلُ عَلَيْنَاكِتْبًا نَقْرُؤُهُ وَقُلْسُبُحَانَ رَبِّي هَا إِرْسُولًا ﴿ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ أَن يُؤْمِنُواً إِذْ جَاءَهُمُ إَنَ قَالُوا آبَعَثَ اللهُ لَبَشَرًا رَّسُولَا فَلُ لَوُكَانَ فِي الْأَرْضِ نُوُنَ مُطْهَيِنِّينَ لَنَزَّلْنَاعَلَيْهِمْ مِّنَ السَّمَاءِ مَكَكًا  $\odot Y$ 

(৯০) এবং তারা যলে : আমরা কখনও আগনাকে বিশ্বাস করব না, যে পর্যত না আগনি ডুপুঠ থেকে আমাদের জন্য একটি বাগান হবে, অত্যপর আগনি তার মধ্য মাগনার জন্য খেজুরের ও আমুরের একটি বাগান হবে, অত্যপর আগনি তার মধ্য নির্বারিণীসমূহ প্রবাহিত করে দেবেন, (৯২) অথবা জাপনি যেমন বলে থাকেন, তেমনি-ভাবে আমাদের ওপর জাসমানকে খণ্ড-বিখণ্ড করে ফেলে দেবেন জথবা আলাহ্ ও ফেরেণতাদেরকে আমাদের সামনে নিয়ে আসবেন, (৯৩) অথবা আগনার কোন সোনার তৈরী গৃহ হবে অথবা আগনি জারোহণ করবেন এবং আমরা আগনার কোন সোনার তৈরী গৃহ হবে অথবা আগনি জারোহণ করবেন এবং আমরা আগনার জোনশে জারো-হণকে কখনও বিগ্রাস করব না, যে পর্যন্ত না আগনি অবতীর্ণ করেন আমাদের প্রতি এক প্রশ্ব, বা আমরা গাঠ করব। বলুন ঃ পবিদ্ধ মহান আমার পালন কর্তা, একজন মানব, একজন রসুল বৈ আমি কে? (৯৪) 'আল্লাহ কি মানুয়কে পর্গাধের করে পাঠিয়ে-হেন'? তাদের এই উল্ডিই মানুয়কে ঈমান জানয়ন থেকে বিরত রাখে, যখন তাদের নিকট আসে হিদায়ত। (৯৫) বলুন ঃ যদি পৃথিবীতে ফেরেশতারা হাজ্বন্দে বিচরণ করত, তবে আমি আকাশ থেকে জোন ফেরেশতাকেই তাদের নিকট পরগন্ধর করে প্রেশ্বণ্ডাম।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

[পূর্ববর্তী আরাতসমূহে কাঞ্চিরদের কতিপয় গ্রন্থ ও উত্তর উল্লেখ করা হয়েছিল। আলোচ্য আয়াতসমূহে তাদের কয়েকটি হঠকায়িতাপূর্ণ প্রশ্ন ও আগাগোড়াহীন করমা-শ্বেশ এবং সেগুলোর রুওয়াব উল্লেখ করা হয়েছে। (ইবনে জারীর)] তারা (কোরআনের অরৌকিক্ষতার মাধ্যমে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র নবুয়ত ও রিসালতের যথেষ্ট প্রমাণাদি পাওয়া সত্ত্বেও ঈমান জনে না এবং বাহানা করে) বলে থ আমর্য আগনার প্রতি কথনও বিশ্বাস ছাপন করবো না, যে পর্যন্ত না আগনি আমাদের জন্য (মন্ধার) ভূপ্ষ্ঠ থেকে কোন বরণা প্রবাহিত করে দেন জথবা (বিশেষভাবে) আপনার জন্য খেছের ও আলুল্লের কোন বাগান হয়ে যায়, অতঃপর বাগানের মাঝে মাঝে ছানে ছানে অনেক-গুলো নির্বান্নিণী আগনি প্রবাহিত করে দেন অথবা আপনার কথামত আপনি আস-মানকে খণ্ড-বিশ্বন্থ জরে জামাদের ওপর ফেলে দেন [যেমন এ আয়াতে বলা হয়েছে ;

## ুসুরা বনী ইসরাঈল

عَدَيْهُمْ عَدَيْهُمْ عَدَيْهُمْ عَدَيْهُمْ عَدَيْهُمْ عَدَيْهُمْ مَتَعَا مَنْ السَّمَاء

ইচ্ছা করলে তাদেরফে ভূগর্ভে পুতে দিতে পারি অথবা তাদের ওপর আসমান খণ্ড-বিখণ্ড করে ফেলে দিতে পারি)] অথবা আপনি আক্লাহ্কে ও ফেরেশতাদেরকে ( আমাদের) সামনে এনে দিন (যাতে আমরা খোলাখুলি দেখে নেই) অথবা আপনার কাছে কোন র্বর্গনির্মিত গৃহ হবে অথবা আপনি ( আমাদের সামনে ) আকাশে আরোহণ করবেন এবং আমরা আপনার ( আকাশে ) আরোহণকে কখনও বিয়াস করব না, যে পর্যন্ত না আপনি (সেখান থেকে) আমাদের কাছে একটি গ্রন্থ নিয়ে আসেন, যাকে আমরা পড়েও নেব ( এবং তাতে যেন আপনার আকাশে আরোহপের সত্যতা স্বীকৃতিপররাপে লেখা থাকে ) ( এসব প্রলাপোক্তির জওয়াবে ) বলে দিন ঃ পবিত্র মহান আমার পালনকর্তা, একজন প্রেরিত মানব বৈ আমি ফে (সে, এসব ফরমায়েশ পূর্ণ করার সাধ্য আমার থাকবে ? এ ক্ষমতা একমার আস্লাহ্ তা'আলারই। মানবত্ব নিজ সঙায় অপারগতা ও অক্ষমতার পরিচায়ক : আল্লাহ্র রসূল হলেও তাঁর প্রত্যেক বিষয়ের পরিপূর্ণ ক্ষমতা থাকডে পারে না। বরং রিসালতের জন্য এমন কোন প্রমাণ থাকাই যথেল্ট, যা বুদ্ধিজীবীদের কাছে আগত্তিকর না হয়। সে প্রমাণ কোরআনের অলৌফিরুতা ও অন্যান্য মু'জিষার আকারে বহুবার উপস্থিত করা হয়েছে। তাই রিসালতের জন্য এসব করমায়েশ সম্পূর্ণ নির্থক। হাঁা, আল্লাহ্ তা'আলার সবকিছু কপ্রার ক্ষমতা রয়েছে। ফিন্ত তাঁর কাছে দাবি ফরার অধিকার কারও নেই। তিনি কোন বিষয়কে রহসোর উপযুক্ত দেখলে তা প্রকাশও কয়ে দেন। কিন্তু এতে তোমাদের সব ফরমায়েশ পূর্ণ করা জরুরী নয়।) যখন তাদের কাছে চিদায়ত (অর্থাৎ রিসালতের বিশুদ্ধ প্রমাণ, যেমন কোরআনের অলৌকিকতা) এসে গেছে, তখন তাদের বিশ্বাস ছাপনে এছাড়া কোন ( ভুক্ষপযোগ্য ) বাধা নেই যে, তারা (মানবত্বকে রিসালতের পরিপন্থী মনে করে) বলেছে 💈 আল্লাহ তা'আল। কি মানব-কে পরগম্বর করে প্রেল্নণ করেছেন ? ( অর্থাৎ এর প হতে পারে না।) আপনি ( জওয়াবে আমার পক্ষ থেক্ষে ) বলে দিন ঃ হদি পৃথিবীতে ফেরেশতারা নিশ্চিন্তে বিচরণ ক্ষরত, তবে আমি অবশ্যই তাদের প্রতি আকাশ থেকে ফেরেশতাকে রস্ব করে প্রেরণ কর্তাম।

## আনুষলিক ভাতব্য বিষয়

অসমজন্য এলের পর্গমরসুলভ জওয়াব : আলোচ্য আয়াতসমূহে যে সব প্রশ্ন ও ফরমায়েশ বিশ্বাস ছাপনের শর্ত হিসাবে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র কাছে করা হয়েছে প্রত্যেক মানুষ এগুলোকে এক প্রকার ঠাট্টা এবং বিশ্বাস ছাপন না করার বেহুদা বাহানা ছাড়া আর কিছুই মনে করতে পারে না। এ ধরনের প্রশ্বের জওয়াবে হুডাবতই রাগের বশবর্তী হয়ে জওয়াব দেয়। কিন্তু আলোচ্য আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা'তালা হীয় পয়গ-ম্বরকৈ যে জওয়াব শিক্ষা দিয়েছেন, তা প্রাণধানযোগ্য, সংস্কারকদের জন্য চির স্মরণীয় এবং কর্মের আদর্শ করার বিষয়। সবগুলো প্রশ্বের জওয়াবে তাদের নির্কুলিতা প্রকাশ

140----

করা হয়নি এবং হঠকারিতাপূর্ণ দুল্টামিও ফুটিয়ে তোলা হয়নি। তাদের বিরুদ্ধে কোন বিদ্রুপাত্মক বাক্যও উচ্চারণ করা হয়নি; বরং সাধাসিধা ভাষায় আসল স্থরাপ ফুটিয়ে তোলা হয়েছে যে. সঙ্গবত তোমাদের ধারণা এই যে, আল্লাহ্র রসূলও সমগ্র খোদায়ী ক্ষমতার মালিক এবং সবকিছু করতে সক্ষম হওয়া উচিত। এরাপ ধারণা প্রান্ত। রসূলের কাজ গুধু আল্লাহ্র পয়গাম পৌছানো। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর রিসালত সপ্রমাণ করার জন্য আনেক মু'জিযাও প্রেরণ করেন। কিন্তু সেগুলো নিছক আল্লাহ্ তা'আলার কুদরত ও ক্ষমতা দ্বারা হয়। রসূল খোদায়ী ক্ষমতা লাভ করেন না। তিনি একজন মানব, কাজেই মানবিক শক্তিবহির্ভুত নন। তবে যদি আল্লাহ্ তা'আলাই তাঁর সাহায্যার্থে সীয় শক্তি প্রকাশ করেন, তবে তা ভিন্ন কথা।

মানবের রসূল মানবই হতে পারেন---ফেরেশতা মানবের রসূল হতে পারে না : সাধারণ কাঞ্চিত্র ও মুশরিকদের ধারণা ছিল, মানব আঙ্লাহ্র প্রসূল হতে পারে না। কেননা সে মানবীয় অডাব ও প্রয়োজনে অভ্যস্ত হয়। কাজেই সাধারণ মানুষের ওপর তার কোন শ্রেঠত্ব নেই যে, তারা তাকে রসূল মনে করে অনুসরণ করবে। তাদের এ ধারণার জওয়াব কোরআন পাকে কয়েক জায়গায় বিভিন্ন শিরোনামে দেওয়া হয়েছে।

এখানে এখানে এনি এনি আয়াতে যে জওয়াব দেওয়া হয়েছে, তার সারমর্ম হলে মে, রসূলকে যাদের প্রতি প্রেরণ করা হয়, তাকে তাদেরই শ্রেণীভুক্ত হতে হবে। তারা মানব হলে রসূলেরও মানব হওয়া উচিত। কেননা, ডিন্ন শ্রেণীর সাথে পারস্পরিক মিল বাতীত হিদায়ত ও পথপ্রদর্শনের উপকার অর্জিত হয় না। ফেরেশতা ক্ষ্ধা-পিপাসা জানে না, কাম-প্রবৃত্তিরও জান রাখে না এবং শীত-গ্রীয়ের অনুভূতি ও পরিশ্রমজনিত লার্ভি থেকেও মুক্ত। এমতাবছায় মানুষের প্রতি কোন ফেরেশতাকে রসূল করে প্রেরণ করা হলে সে যানবের কাছেও উপরোজরার প্রতি কোন ফেরেশতাকে রসূল করে প্রেরণ করা হলে সে যানবের কাছেও উপরোজরার প্রতি কোন ফেরেশতাকে রসূল করে প্রেরণ করা হলে সে যানবের কাছেও উপরোজরার প কর্ম আশা করতো এবং মানবের দুর্বলতা ও অক্ষমতা উপলশ্বি ফরতো না। এমনিডাবে মানব যখন বুয়েত যে, সে ফেরেশতা, তার কাজকর্মের অনুক্রণ করার যোগ্যতা মানুষের নেই, তখনাই মানব তার অনুসরণ মোটেই করতো না। সংশোধন ও পথপ্রদর্শনের উপকার তখনই অজিত হতে পারে, যখন আলা-হর রসূল মানব জাতির মধ্যে থেকে হয়। তিনি এফদিকে যানবীয় ভাবাবেগ ও হভাবগত কামনা-বাঙ্গনার বাচকও হবেন এবং সাথে সাথে এক প্রকার ফেরেশতাসুলভ শানেরও অধিকার্য্রী হবেন---যাতে সাধারণ মানব ও ফেরেশতাদের মধ্যে পারস্পরিক সম্লর্ক ছাপন ও মধ্যন্থতার দায়িত্ব পালন করতে পারে এবং ওহী নিয়ে আগমনকারী ফেরেশতাস্ত্র কাছ থেকে ওহী বুঝে নিয়ে বজাতীয় মনেবের কাছে জে'ছাতে পারে।

উপরোজ বর্জব্য দারা এ সন্দেহও দ্র হয়ে গেল যে, মানুষ ফেরেশতার কাছ থেকে উপকার লাভে সক্ষম না হলে রসূল মানব হওয়া সত্ত্বেও ফেরেশতার কাছ থেকে ওহী কিরপে লাভ করতে পারবে ?

প্রশ্ন হয় যে, রস্বে ও উম্মতের সমজাতি হওয়া যখন শর্ত, তখন রস্ধুরাহ্ (সা) জিন জাতির রস্ব নিযুক্ত হলেন ফিরপে ? জিন তো মানবের সমজাতি নয়।

600

উত্তর এই যে, রসুল ওধু মানবই নন; বরং তিনি ফেরেশতাসুলড ব্যক্তিত্ব ও মর্সাদারও অধিকারী। এ কারণে তাঁর সাথে জিনদেরও সম্পর্ক থাকতে পারে।

আয়াতের শেষে বলা হয়েছে: তোমরা মানব হওয়া সড়েও দাবি কর যে, তোমা-দের রসুল ফেরেশতা হওয়া উচিত। এ দাবি অযৌজিক। যদি পৃথিবীত ফেরেশতারা বসবাস ফরত এবং তাদের প্রতি রসুল প্রেরণ করার প্রয়োজন দেখা দিত; তবে ফেরেশতাফেই রসূল করা হত। এখানে পৃথিবীতে বসবাসফারী ফেরেশতাদের বিশেষণ টেরেশ করা হয়েছে। অর্থাৎ তারা পৃথিবীতে নিশ্চিঙে বিচরণ করে। এ থেকে জানা যায় যে, ফেরেশতাদের প্রতি ফেরেশতাকে রসুল করে প্রেরণ

করার প্রয়োজন তখনই হত, ষখন পৃথিবীর ফেরেশতারা শ্বয়ং আফাশে যেতে না পারত; বরং পৃথিবীতেই বিচরণ করতে হত। পক্ষান্ধরে যদি তারা শ্বয়ং আকাশে যাওয়ার শক্তি রাখত, তবে পৃথিবীতে রসূল প্রেয়ণ করার প্রয়োজনই দেখা দিত না।

للهِ شَهِيْدًا بَيْنِيْ وَبَيْنَكُمَرُ إِنَّهُ كَانَ بِعِبَادِهِ مَ بِبُيرًا ۞وَمِن يَّهْلِ اللهُ فَهُوَ الْمُهْتَلِ ۚ وَمَن يَّضْلِلُ فَلَنُ تَجِدَ لَهُمُ نُ دُوْنِهِ مُوَنَحْشَهُمْ ۖ يَوْمَرَ الْقِيْهَةِ عَلَى وُجُوْهِهِمْ عُمَيًّا وَبَكْمًا وْصْتْمَادْ مَاوْمَهُمْ جَهَنَّمُ كُلْمَا خَبَتْ زِدْنَهُمْ سَعِبْدًا ۞ ذَلِكَ جَزَا وُهُمْ أنتمه كفرفا بايتينا وقالؤا ماذاكت عظامًا ورفاتًا ءانًا لمَبْعُوثُونَ جَلْقًاجَدِيْيَا، وَأَوَلَمْ يَرَوْا أَنَّ اللهُ الَّذِي خَلَقَ التَّمَوْتِ وَالْأَرْضَ وِرْعَكَ أَن يَحْلُقُ مِثْلَهُمْ وَجَعَلَ لَهُمْ أَجَلًا لَا رَبِبَ فِيْهِ فَأَبَى لظْلِمُوْنَ إِلَّا كُفُوْرًا۞قُلْ لَوْ أَنْتُهُرْتَمْلِكُوُنَ خَزَابِنَ رَحْمَةِ رَبِّي إِذًا خَشْيَة أَلْإِنْفَاق وَكَانَ الْإِنْعَانُ قَنُوْرًا هُ

(৯৬) বসুন ঃ জামার ও তোমাদের মধ্যে সত্য প্রতিষ্ঠাকারী হিসাব জাল্লাহ্ই যথেন্ট। তিনি তো দ্বীয় বান্দাদের বিষয়ে খবর রাখেন ও দেখেন। (৯৭) আলাহ্ যাকে পথপ্রদর্শন করেন, সে'ই তো সঠিক পথপ্রাগ্ত এবং যাকে পথন্নস্ট করেন, তাদের জন্য আপনি আলাহ্ ছাড়া কোন সাহায্যকারী পাবেন না। জামিকিয়ামতের দিন তাদের সমবেত করব তাদের মুখে ডর দিয়ে চলা অবস্থায়, জন্ধ জবস্থায়, মুক অবস্থায় এবং বধির অবস্থায়। তাদের জাযাসহল জাহালাম। যখনই নির্বাপিত হওয়ার উপক্লম হবে আমি তখন তাদের জন্য অগ্নি আরও হল্কি করে দিব। (৯৮) এটাই তাদের শান্ট, কারণ তারা আমার ানদর্শনসমূহ অহীকার করেছে এবং বলেছে ঃ আমরা যখন আছিতে পরিণত ও চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাব, তখনও কি আমরা নতুনভাবে সুজিত হয়ে উপিওত হব ? (৯৯) তারা কি দেখেনি যে, যে আলাহ আসমান ও জমিন সুজিত করেছেন, তিনি তাদের মত মানুষও পুনরায় সৃষ্টি করতে সক্ষম ? তিনি তাদের জনা ছির করেছেন একটি নির্দিষ্ট কাল এতে কোন সন্দেহ নেই ; অতঃপর জালিমরা অষীকার ছাড়া কিছু করেনি। (১০০) বলুন ঃ যদি আমার পালনকর্তার রহমতের ভাণ্ডার তোমাদের হাতে থাকত, তবে ব্যয়িত হয়ে যাওয়ার আশংকায় অবশ্যই তা ধরে রাখতে। মানুষ তো অতিশয় রুপণ।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

( যখন তারা রিসালতের সুম্পৃ**ল্ট এমাণাদি আসার এবং যা বতীয় সন্দেহ দূর হ**য়ে যাওয়ার পরও বিশ্বাস হাপন করে না, তখন) আপনি (শেষ কথা) বলে দিন ঃ আল্লাহ ডা'আল। আমার ও তোমাদের মধ্যে ( মতবিরোধের ব্যাপারে ) যথেষ্ট সাক্ষী। ( অর্থাৎ আল্লাহ্ জানেন যে, আমি বান্তবিকট আল্লাহ্র রসূল : কেননা ) তিনি স্বীয় বান্দাদের ( অবস্থা )-কে ডালোডাবে জানেন, ডালোডাবে দেখেন ( তোমাদের হঠকারীতাকেও দেখেন)। আল্লাহ্ যাফে পথে আনেন, সে-ই পথে আসে এবং যাফে পথন্লচট করে দেন, আপনি আল্লাহ্ ব্যতীত এমন লোফদের সাহায্যকারী কাউকে পাবেন না। ( কুফরের কারণে তারা আল্লাহ্র সাহায্য থেকে বঞ্চিত। উদ্দেশ্য এই যে, আল্লাহ্র পক্ষ থেকে সাহায্য না হলে হিদায়তও হতে পারে না এবং আযাব থেকে মুক্তি পেতে পারে না। ) আমি কিয়ামতের দিন তাদেরকে অঞ্চ, বধির ও মুক করে মুখে ডর করে চালিত করব। তাদের ঠিক্রানা জাহালাম। (এর অবস্থা এই যে) তা (অর্থাৎ জাহালামের অগ্নি) যখনই নিঙ্গ্রন্ড হতে থ'কবে, তখনই আমি তাদের জন্য আরও প্রজ্ঞলিত করে দেব। এটা তাদের শান্তি, একারণে যে, তারা আমার আয়াতসমূহ অঙ্গীকার করেছিল এবং বলেছিল **ঃ** আমরা যখন অস্থি এবং (তাও) চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে যাবে, তখনও কি আমরা নতুনভাবে হজিত হয়ে (কবর থেকে) উখিত হব**ে** তাদের কি এতটুকু জানা নেই যে, যে আ**ল**াহ্ আসমান ও জমিন **ঙ্চ্টি করেছেন, তিনি (আরও উ**ঙ্জমরূপে) তাদের মত মানুষ পুনরায় স্টিট করতে সক্ষম? এবং (অবিশ্বাসীরা স**ন্তবত মনে করে যে, হাজারো লাখো মানুষ** মরে গেছে ; কিন্ত পুনরুজ্জীবনের ওয়াদা আজে পর্যন্ত পূর্ণ হয়নি। শোন, এর কারণ এই যে) তাদের। (পুনরুজ্জীবনের) জন্য তিনি একটি সময় নিদিপ্ট করে রেখেছেন, এতে (অর্থাৎ এ সময়ের আগমনে) বিন্দুমারও সন্দেহ নেই। এতদসত্ত্বেও জালিমরা অধীকার না করে থাকে নি। আগনি বলে দিন **ঃ ব**দি **আ**মার পালনকর্তার রহমতের ( অর্থনে নবুয়তের ) ভাশ্তার ( অর্থাৎ গুণাবলী ) তোমাদের হাতে থাকত ( অর্থাৎ বাকে ইচ্ছা 🖣তে, খাকে ইচ্ছা না দিতে ) তবে তোমরা ব্যয়িত হয়ে যাওয়ার আশংকায় অবশ্যই তা বহু করে রাখতে ( কখনো কাউকে দিতে না<sub>য়</sub> অথচ এটা কাউকে দি<mark>লে হাসও</mark>

৫৩২

## স্রা বনী ইসরাঈল

পার না।) মানুষ বড়ই ছোট মন। (ক্ষয় পায় না----এমন বস্তুও সে দান করতে থিধারোধ করে। এর কারণ পয়গণ্ধরদের সাথে শরুতা এবং রুপণতা ছাড়া সন্তবত এটাও যে, কাউকে নবী করলে তার নির্দেশাবলী পালন করতে হবে; যেমন কোন জাতি পারস্পরিক ঐকমত্যে কাউকে বাদশাহ মনোনীত করলে বদিও তারাই মনোনীত করে থাকে: কিন্তু মনোনীত হয়ে গাওয়ার পর তার আদেশই স্বাইকে গালন করতে হয়।)

## আনুষ্ঠিক জাতব্য বিষয়

সর্বশেষ আয়াতে বলা হয়েছে ঃ যদি তোমরা আল্পাহ্র রহমতের ডাঙাবের মালিক হয়ে যাও, তবে তাতেও রুপপতা করবে। কাউকে দেবে নাএ আশংকায় যে, এডাবে দিতে থাকলে ডাণ্ডারই নিঃশেষ হয়ে যাবে। অবশ্য আল্লাহ্র রহমতের ডাণ্ডার কখনও নিঃশেষ হয় না। কিন্তু মানুষ স্বভাষগতভাবে ছোটমনা ও কম সাহসী। অকাতরে দান করার সাহস তার নেই।

এখানে সাধারণ তফসীরবিদগণ 'পালনকর্তার রহমতের ডাণ্ডার' শব্দের অর্থ নিয়েছেন ধনভাণ্ডার। পূর্ববর্তী বাক্যের সাথে এর সম্পর্ক এই যে, মন্তাব্ধ কাফিররা ফরমায়েশ করেছিল, খদি আপনি বাস্তবিকই সত্য নবী হন, তবে মকার গুষ্ক মরুভূমিতে নদী-নালা প্রবাহিত করে একে সিরিয়ার মত সুজলা সুফলা শস্য শ্যামলা করে দিন। এর জওয়াবে পূর্বে উল্লেখ করা হয়েছে যে, তোমরা যেন আমাকে খে'দাই মনে করে নিয়েছে। ফলে আমার কাছ থেকে খোদায়ী ক্ষমতা দাবী করছ। আমি তো একজন রসুল মার। খোদা নই যে, তোমরা যা চাইবে, তাই করব। আলোচ্য আয়াতকে যদি এর সাথেই সম্পর্কযুক্ত করা হয়, তবে উদ্দেশ্য এই থে, মন্ধার মরুভূমিকে নদী-নালা **বিধৌত শস্য শ্যামলা প্রান্তরে পরিণত করার ফরমায়েশ হ**দি আমার রিসালত পরীক্ষা করার জন্য হয়, তবে এর জন্য কোরআনের অলৌকিকতার মু'ডিয়াটি সথেষ্ট। অন্য ফরমায়েশের প্রয়োজন নেই। পক্ষান্তরে যদি জাতীয় প্রয়োজন মিটানোর জন্য হয়, তবে স্মরণ রেখ, যদি তোমাদের ফরমায়েশ অনুযায়ী মরুার ভূখণ্ডে তোমাদেরকে সবকিছু দেওয়াও হয় এবং ধন-ভাণ্ডারের মালিক ডোমাদেরকে করে দেওয়া হয়, তবে এর পরিণামও জাতীয় ও জনগণের সুখ-খাফ্রন্দ্য হবে না; বরং মানবীয় অন্তাস অনুযায়ী খার হাতে এই ধন-ভাঙার থাকবে, সে সর্প হয়ে তার উপর বসে বাবে, জনগণের কল্যাপার্ধে ব্যয় করতে চাইবে না দারিদ্রের আশংকা করবে। এমতাবস্থায় মস্কার গুটি-ফতক বিত্তশালীর অরেও বিত্তশালী ও সুখী হওয়া ছাড়া জনগণের কি উপকার হবে ? অধিকাংশ তফ্ষসীরবিদ জানোচ্য আয়াতের এ অর্থই সাবান্ড করেছেন।

কিন্ত হাকীমুল উদ্মত হয়রত থানভী (র) বয়ানুল কোরআনকে এখানে রহুমতের অর্থ নবুয়ত ও রিসালত এবং ডাঙারেব অর্থ নবুয়তের উৎকর্য নিয়েছেন। এ তফসীর অনুযায়ী পূর্ববর্তী আয়াতের সাথে সম্পর্ক এই যে, তোমরা আমার নবুয়ত ও রিসালতের জন্য যেগব আগাগোড়াহীন অনর্থক দাবি করছ, সেঙলোর সারমর্ম এই থে, তোমরা আমার নবুয়ত স্বীকার করতে চাও না। অতঃপর তোমরা কি চাও থে, নবুয়তের

୯୭୭

ব্যবন্থাপনা তোমাদের হাতে অর্পণ করা হোক, যাতে তোমরা থাকে ইচ্ছা নবী করে দাও। এরাপ করা হলে এর পরিণতি হবে এই যে, তোমরা কাউকে নবুয়ত দেবে না---কৃপণ হয়ে বসে থাকবে । হযরত থানভী (র) এই তফসীর লিপিবন্ধ করে বলেছেন যে, এটা আল্লাহ্ তা'আলার অন্যতম দান। তফসীরাটি খুবই ছানোপযোগী। এ ছলে নবুয়তকে

রহমত শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করা এমন. ষেমন ربك বর দুর্গ এমন আয়াতে

وَلَقَدا تَبْنَا مُوسى نِسْعَ ايْتِ بَبْنَتْ فَسْئَلْ بَنِي إِسْرَاءٍ بِلَ إِذْ جَاءَهُمْ فَقَالَ نَهُ فِرْعَوْنُ إِنِيْ كَاظُنْكَ بِمُوْسَى مَسْعُوَرًا هِ فَالَ لَقَدْ عَلِيْتَ مَتَا أَنْزَلَ هُؤُلاً وَإِلاَّ مَ بُّالسَّلْوَتِ وَالْأَرْضِ بَصَابِرَ وَإِنَّى لَا ظُـنُّكَ لِفِرْعَوْنُ بُؤِرًا ۞ فَأَرَادَ أَنْ تَبْنَتَفِرْ هُمْ مِّنَ الْأَرْضِ فَأَغْرُقْنَهُ وَمَنْ مَّعَهُ جَمِيْعً وَقُلْنَا مِنُ بَعَدِهِ لِبَنِي آُسْرَاء بْلَ اسْكُنُواالْأَرْضَ فِلْذَاجَاءَ وَعُدُ الْأَخِرَةِ جِئْنَا بِكُمُ لَفِيْبَقًا ٥ وَبِالْحِقَّ انْزَلْنَا لَهُ وَبِالْحَقِّ نَزَلْ وَمَآ أَرْسَلْنَا ﴾ إلا صُبَنِيْ رًا وْ نَذْنِيرًا ۞ وَفَزَانًا فَرَفْنَهُ لِتَقْدَاهُ عَلَى النَّاسِ عَلْ مُكَنِي تَوْنَزْلُنُهُ لَا قُلُ الْمِنُوْابِ آوَلَا نُؤْمِنُوا إِنَّ الَّذِينَ أُوْتُوا الْعِلْمَ مِنْ قَبْ إِعَلَيْهِمْ بَخِرُّوُنَ لِلْاَدْفَانِ سُجَّلًا ﴿ وَ كَيْفُولُوْنَ سُبْحَنَ رَا إِنْ كَانَ وَعُدُ رَبِّنَا لَمُفْعُولًا ۞ وَيَخِرُّونَ لِلاَذُقَانِ آَيَهِ نْ لْكُهُمْ خُشْوُعًا قَ

(১০১) জাপনি বনী ইসরাঈলকে জিন্ডেস করুন, জান্মি নুসাকে নয়টি প্রকাশ্য নিদর্শন দান করেছি। যখন তিনি তাদের কাছে জাগমন করেন, ফিরাউন তাকে বলল ঃ হে মূসা, জামার ধারণায় তুমি তো যাদুগ্রস্ত। (১০২) তিনি বললেন ঃ তুমি জান যে আসমান ও জযিনের পালনকর্তাই এ সব মিদর্শনাবলী প্রত্যক্ষ প্রমাণগ্বরূপ নাযিল করেছেন। যে ফিরাউন, জামার ধারণায় তুমি ধ্বংস হতে চলেছ। (১০৩) অতঃপর সে ষনী ইসরাঈলকে দেশ থেকে উৎখাত করতে চাইল, তখন জামি তাকে ও তার সঙ্গীদের সধাইকে নিমজ্জিত করে দিলাম। (১০৪) তারপর জামি ধনী ইসরাঈলকে বলনাম ঃ এদেশে তোমরা বসবাস কর। অতঃপর যখন পরকালের ওয়াদা বাস্তবায়িত হবে, তখন তোমাদেরকে জড়ো করে নিয়ে উপস্থিত হব। (১০৫) আমি সত্যসহ এ কোরআন নাযিল করেছি এবং সত্যসহ এটা নাযিল হয়েছে। আমি তো আপনাকে গুখু সুসংবাদ-দাতা ও ডয় প্রদর্শক করেই প্রেরণ করেছি। (১০৬) আমি কোরআনকে যতিচিহ্নসহ পৃথক পৃথকেন্ডাবে পাঠের উপযোগী করেছি, যাতে আপনি একে লোকদের কাছে ধীরে মীরে পাঠ করেন এবং আমি একে যথাযথন্তাবে অবতীর্ণ করেছি। (১০৭) বলুন ঃ তোমরা কোরআনকে মান্য কর অথবা অমান্য কর; যারা এর পূর্ব থেকে ইল্মপ্রাদ্ত হয়েছে, যখন তাদের কাছে এর তিলাওয়াত করা হয়, তখন তারা নত মস্তকে সিজদায় শুটিয়ে গড়ে (১০৮) এবং বলে ঃ আমাদের পালনকর্তা পবিত্র মহান। নিঃসন্দেহে আমাদের পালনকর্তার ওয়াদা জবশ্যই পূর্ণ হবে। (১০৯) তারা রুন্দন করতে করতে নত মস্তকে ভূমিতে লুটিয়ে পড়ে এবং তাদের বিনয়ডাব আরো রাদ্ধ পায়।

### তফসীরের সরে-সংক্ষেপ

এবং আমি মূসা (আ)-কে নয়টি প্রকাশ্য মু'জিযা দান করেছি (এণ্ডলো নবম পারার ষঠ রুকুর প্রথম আমাতে উল্লিখিত হয়েছে।) যখন তিনি বনী ইসরাঈলের কাছে এসেছিলেন। অতএব আপনি বনী ইসরাঈলেকে (ও ইচ্ছা করলে) জিজেস করে দেখুন। [যেহেতু মূসা (আ) কিরাউনের প্রতিও প্রেরিত হয়েছিলেন এবং ফিরাউন ও ফিরাউন বংশীয়দের ঈমান না আনার কারণে মু'জিযাগুলো প্রকাশিত হয়েছিল, তাই মূসা (আ) ফিরাউনকে পুনরায় ঈমান আনার জন্য হঁশিয়ার করেন এবং মু'জিষার মাধামে ভয় প্রদর্শন করেন।] ফিরাউন বল্ললঃ হে মূসা, আমার ধারণায় অবশ্যই তোমার উপর কেউ যাদু করেছে, (যদ্দরুন তোমার ভান–বুদ্ধি নষ্ট হয়ে গেছে এবং তুমি আবো-লতাবোল কথাবার্তা বলছ।) মূসা (আ) বললেনঃ তুমি (মনে মনে) জান (যদিও লজ্জার কারণে মুখে স্বীকার কর না।) যে, এগুলো আসমান ও জমিনের পালনকর্তাই নাযিল করেছেন এমতাবস্থায় যে, এণ্ডলো ডানের জন্য (যথেষ্ট) উপায়। আমার ধারণায় হে ফিরাউন, তোমার দুর্ভাগ্যের দিন ঘনিয়ে এসেছে। [ এফ সময় ফিরাউনের অবহা ছিল এই যে, মূসা (আ)-র অনুরোধ সত্ত্বেও সে বনী ইসরাঈলকে মিসর ত্যাগের অনুমতি দিত না এবং] অতঃপর (অবস্থা এই হয়েছে যে) সে [মূসা (আ)-র প্রভাবে বনী ইসরাইলের শক্তিশালী হয়ে যাওয়ার আশংকায় নিজেই ] বনী ইসরাঈলফে দেশ থেফে উৎখাত করতে চাইল (অর্থাৎ তাদেরকে দেশান্তরিত করতে চাইল।) অতঃপর আমি (তার সঞ্চল হওয়ার পূর্বেই স্বয়ং) তাকে ও তার সঙ্গী সবাইকে নিমজ্জিত করে দিলাম এবং তাঁর (অর্থাৎ তাকে নিমজ্জিত করার) পর আমি বনী ইসরাঈলক্তে বললাম ঃ ( এখন ) এদেশে ( -র যে স্থান থেকে তোমাদেরকে উৎখাত করতে চেয়েছিল, সে স্থানের মালিক ডোমরাই। কাজেই এতে) বসবাস কর ( প্রত্যক্ষভাবে কিংবা পরোক্ষভাবে; কিন্ত এই মালিকানা পার্থিব জীবন পর্যন্ত)। অতঃপর যখন পরকালের ওয়াদা আসবে, তখন আমি সবাইকে জড়ো করে (কিয়ামতের ময়দানে গোলামের মতো) নিয়ে আসব। ( প্রথমে এরাপ হবে। এরপর মু'মিন ও কাফির এবং সৎ ও অসৎকে আলাদা করে দেওয়া হবে। আমি মূসাকে যেমন মু'জিযা দিয়েছি, তেমনি আপনাকেও অনেক মু'জিযা দান করেছি। তর্নধো একটি বিরাট মু'জিয়া হচ্ছে কোরআন।) আমি এ কোরআনকে সত্যসহ নাষিল করেছি এবং তা সত্যসহই (আপনার প্রতি) নাযিল হয়েছে। (অর্থাৎ প্রেরকের কাছ থেকে যেমনটি রওয়ানা হয়েছিল, প্রাপকের কাছে তেমনটিই পৌঁছেছে। মাঝখানে কোনরাপ পরিবর্তন, পরিবর্ধন ও হস্তক্ষেপ হয়নি। অতএব আগাগোড়া সবই সত্য।) এবং [ আমি যেমন মূসা (আ)-কে পয়গম্বর করেছিলাম এবং হিদায়ত তাঁর ক্ষমতাধীন ছিল না, তেমনি ] আমি আপনাকে (ও) শুধু (ঈমানের সওয়াবের) সুসং-বাদদাতা এবং (কুফরের আযাবের) ভয় প্রদর্শন করে প্রেরণ করেছি (কেউ ঈমান না আনলে কোন চিন্তা কর্ববেন না)। এবং কোরআনে (সত্যের সাথে সাথে রহমতের তাগিদ অনুযায়ী আরও এমন ওণাবলীর প্রতি লক্ষ্য রাখা হয়েছে, যেওলো দারা হিদায়তে অধিক সহজ হয়। এক এই যে,) আমি (আয়াত ইত্যাদির) ছানে ছানে প্রভেদ রেখেছি, যাতে আপনি থেমে থেমে পাঠ করেন। (এভাবে তারা ভালরূপে বুঝতে পারবে। কেননা, উপযুঁপরি দীর্ঘ বক্তব্য মাঝে মাঝে আয়ত্ত করা যায় না।) এবং (ৰিতীয় এই যে) আমি নাষিলও (ঘটনাবলী অনুযায়ী) ব্রুমান্বয়ে করেছি (যাতে অর্থ চমৎকাররাপে ফুটে উঠে। এসব বিষয়ের তাগিদ অনুযায়ী তাদের বিশ্বাস ছাপন করা উচিত ছিল। কিন্ত এর পরও বিশ্বাস ন্থাপন না করলে আপনি পরওয়া করবেন না ; বরং ) আপনি ( পরিক্ষার ) বলে দিন ঃ তোমরা কোরআনের প্রতি বিশ্বাস স্থাপন কর অথবা করো না, ( আমার কোন পরওয়া নেই দু'কারণে। এক এতে আমার কি ক্ষতি? দুই. তোমরা বিশ্বাস হাপন না করলে কি হবে, অন্য লোকেরা বিশ্বাস হাপন করবে। সেমতে)যাদেরকে কোরেআনের ( অর্থাৎ কোরআন নাযিল হওয়ার ) পূর্বে ( ধর্মের ) ইল্ম দেওয়া হয়েছিল ( অর্থাৎ গ্রন্থধার্রী সম্প্রদায়ের সত্যপন্থী আলিম), তাদের সামনে যখন কোরআন পাঠ করা হয়, তখন নতথুতনি সিজদায় পড়ে যায় এবং বলেঃ আমাদের পালনফর্তা (ওয়াদার খেলাপ করা থেকে) পবির। নিশ্চয় আমাদের পালনকর্তার ওয়াদা অবশাই পূর্ণ হয়। (সেমতে তিনি যে নবীর প্রতিযে ফিতাব নাষিল করার ওয়াদা পূর্ববর্তী গ্রন্থসমূহে করে-ছিলেন, তা পূর্ণ করেছেন।) এবং নতথুতনি লুটিয়ে পড়ে ব্রুন্দন করতে করতে। এই কোরআন ( অর্থাৎ কোরআন পাঠ শোনা ) তাদের ( অন্তরের ) বিনয়ভাব আরও বাড়িয়ে দেয়। ( কেননা, বাহ্যিক অবস্থা ও আন্তরিক অবস্থার মিল বিনয়ভাবকে শক্তিশালী করে দেয়।)

আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

المَاتَ عَلَيْهُمُ مَوْسَى تَسْعَ أَياًتَ عَلَيْهُمُ مَوْسَى تُسْعَ أَياًتَ

CO4

নিদর্শন দেওয়ার কথা উল্লেখ করা হয়েছে। <sup>5</sup> ় <sup>1</sup> শব্দটি মু'জিযা এবং কোরআনী আয়াতের অর্ধাৎ আহ্কামে ইলাহীর অর্ধে ব্যবহাত হয়। এ ছলে উডয় অর্থের সম্ভাবনা আছে। একদল তফসীরবিদ এখানে 5 ৣ <sup>1</sup> এর অর্থ মু'জিযা নিয়েছেন। নয় সংখ্যা উল্লেখ করায় নয়ের বেশি না হওয়া জরুরী নয়। কিন্তু এখানে বিশেষ গুরুছের কারণে নঙ্গ উল্লেখ করা হয়েছে। হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আক্ষাস নয়টি মু'জিযা এডাবে গণনা করেছেন ঃ ১. মূসা (আ)-এর লাঠি, যা অজগর সাপ হয়ে যেত, ২. গুল্ল হাত, যা জামার নিচ থেকে বের করতেই চমকাতে থাকত, ৩. মুখের তোৎলামি---যা দুর করে দেওয়া হয়েছিল, ৪. বনী ইসরাইলেকে নদী পার করার জন্য নদীকে দু'জাগে বিভক্ত করে রান্তা করে দেওয়া, ৫. অস্বাভাবিকভাবে পঙ্গপালের আযাব গ্রেরণ করা, ৬. তুফান গ্রেরণ করা, ৭. শরীরের কাপড়ে এত উকুন হল্টি করা, যা থেকে আত্মর-কার কোন উপায় ছিল না, (৮) ব্যাঙের আযাব চাপিয়ে দেওয়া, ফলে প্রত্যেক পানাহারের বন্ততে ব্যাও ফিলবিল করত এবং ৯. রজের আযাব প্রেরণ করা। ফলে প্রত্যেক পাক্রে ও পানাহারের বন্ততে রক্ত দেখা যেত।

অপর একটি সহীহ্ হাদীস থেকে জানা যায় যে, এখানে " ', ' বলে আল্লাহ্র বিধি-বিধান বোঝানো হয়েছে। এই হাদীসটি আবৃ দাউদ, নাসায়ী, তিরমিয়ী ও ইবনে মাজায় বিশ্তদ্ধ সনদ সহকারে সাফওয়ান ইবনে আসসাল (রা)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণিত হয়েছে। তিনি থলেন : জনৈক ইহুদী তার সঙ্গীকে বলল : আমাকে এই নবীর কাছে নিয়ে চল। সঙ্গী বলল : নবী বলো না। সে যদি জ্ঞানতে পারে যে, আমরাও তাকে নবী বলি, তবে তার চার চক্ষু গজাবে। অর্থাৎ সে গর্বিত ও আনন্দিত হওয়ার সুযোগ পেয়ে যাবে। অতঃপর তারা উডয়েই রসুলুল্লাহ (সা)-এর কাছে উপস্থিত হয়ে বলল : মূসা (আ) যে নয়টি প্রকাশ্য আয়াত প্রাণ্ড হয়েছিলেন, সেঙলো কি কি ? রসুলুলাহ্ (সা) বললেন : ১. আল্লাহর সাথে কাউকে শরীক করো না. ২. চুরি করো না. ৩. যিনা করো না, ৪ যে প্রাণকে আল্লাহ্ হারাম করেছেন, তাকে অন্যায়জাবে হত্যা করো না, ৫. কোন নিরপরাধ ব্যক্তিকে মিথ্যা দোষারোপ করে হত্যা ও শান্ডির জন্য পেশ করো না, ৬. যাদু করো না, ৭. সুদ খেয়ো না, ৮. সত্যীসাধ্বী নারীর প্রতি ব্যন্তিচারের অপবাদ আরোপ করো না, ৯. জিহাদের ময়দান থেকে প্রাণ বাঁচিয়ে পলায়ন করো না। হে ইহুদী সম্প্রদায়, বিশেষ করে তোমাদের জন্য এ বিধানও আছে যে, শনিষার সম্পর্কে যেসব বিধান ডোমাদেরকে দেওয়া হয়েছে, সেগুলো ওলাছে যে, শনিষার সম্পর্কে যেসব বিধান ডোমাদেরকে দেওয়া হয়েছে, সেগুলো জল বা ।

এসব কথা ওনে উভয় ইহদী রসূর্রাহ্ (সা)-এর হস্তপদ চুমন করে বলল : আমরা সাক্ষ্য দেই যে, আপনি আরাহ্র রসূল। তিনি বললেন : তাহলে আমাকে অনুসর্গ করতে তোমাদের বাধা কি ? তারা বলন : হযরত দাউদ (আ) বীয় পালন-ফর্তার কাছে দোয়া করেছিলেন যে, তাঁর বংশধরের মধ্যে যেন সব সময় নবী জন্মগ্রহণ

# তফসীরে মা'আরেফুল ফোরআন ॥ পঞ্চম খণ্ড

করে। আমাদের আশংকা, যদি আমরা আপনাকে অনুসরণ করি, তাহলে ইহদীয়া আমাদেরকে বধ করবে।

এই তফসীরটি সহাঁহ্ হাদীস দ্বার। প্রমাণিত। তাই অনেক তফসীরবিদ একেই অগ্রগণ্যতা দান করেছেন।

A NO A SY - - - YON

و ہز ید 🛯م خشو عا۔۔۔۔ ببکو ن و ہز ید 🖓م خشو عا۔۔۔

তিলাওয়াতের সময় রুন্দন করা মুস্তাহাব। হযরত আবৃ হরায়রা (রা) থেকে বর্দিত আছে, রসূল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ যে ব্যক্তি আল্লাহ্র ডয়ে রুন্দন করে, সে জাহায়ামে যাবে না, যে পর্যন্ত না দোহন করা দুধ পুনর্বার স্তান ফিরে আসে। (অর্থাৎ দোহন করা দুধ তানে ফিরে যাওয়া যেমন সন্তবপর নয়. তেমনিডাবে আল্লাহ্র ডয়ে রুন্দনকারী ব্যক্তির জাহায়ামে যাওয়াও অসন্তব।) অন্য এক রেওয়ায়েতে রয়েছে ঃ আল্লাহ্ তা'আলা দু'টি চক্ষুর উপর জাহায়ামের অগ্নি হারাম করেছেন। এক, যে আল্লাহ্র ডয়ে রুন্দন করে। দুই, যে ইসলামী সীমান্ডের হিফাযতে রান্নিকালে জাগ্রত থাকে। (বায়হাকী, হাকিম) হযরত নযর ইবনে সা'দ বলেন যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেছেন ঃ যে সম্প্রদায়ে আল্লাহ্র ডয়ে রুন্দনকারী রয়েছে. আল্লাহ্ তা'আলা সেই সম্পায়কে তার কারণে অগ্নি থেকে মুন্টি দেবেন !---( রাহল আ'আনী )

আজ মুসলমান জাতি যে মহাবিপদে পতিত আছে, এর কারণ এটাই যে, তাদের মধ্যে আল্লাহ্র ডয়ে রুন্দনকারীর সংখ্যা খুবই কম। রহল মা'আনীর গ্রন্থকার এন্থলে আল্লাহ্র ডয়ে রুন্দনের ফযীলত সম্পর্কিত অনেক হাদীস উদ্ধৃত করার পর বলেন ঃ

হওয়া উচিত। কেননা, ইবনে জরীর, ইবনে মুখির প্রমুখ তফসীরবিদ আবদুল আ'লা তায়মী (রহ)-এর এই উজি উদ্ধৃত করেছেন যে, যে ব্যক্তি শুধু এমন ইল্ম প্রাণ্ত হয়েছে, যা তাকে ক্রন্দন করার না; বুঝে নাও যে, সে উপকারী ইল্ম প্রাণ্ত হয়নি।

فَيْلِ احْعُواا للهُ أَوِادْعُواالْتَحْمِنَ أَيُّنَّا مَّا تَلْعُوْافَلَهُ الْإِسْمَ وَلَا تَجْهَرُ بِصَلَا تِكَ وَلَا تُخَافِتُ بِهَا وَابْتَغِ بَبْنَ ذَٰلِكَ سَ وَقَلِ الْحَمْدُ لِلْهِ الَّذِي لَمُ بَيَنَّخِذُ وَلَدًا وَّلَمُ يَكُنُ لَّهُ شَرِبُكُ فِي الْمُلْكِ وَلَمْرِيَكُنُ لَّهُ وَلِيٌّ حِيَّنَ الذَّلِّ وَكَبِّرُهُ تَكَبُبَهُ إِلَى الْمُلْكِ وَلَعْر

(১১০) বলুন ঃ আল্লাহ্ বলে আহ্যান কর কিংবা রহমান বলে, যে নামেই আহ্বান কর না কেন, সৰ সুব্দর নাম তারই। আপনি নিজের নামায আদায়কালে বর

6.02

উচ্চগ্রামে নিয়ে গিয়ে পড়বেন না এবং নিঃশব্দেও পড়বেন না। এতদুভয়ের মধ্যম পছা জববল্লমন করুন। (১১১) বলুনঃ সমস্ত প্রশংসা আল্লাহ্র যিনি না কোন সন্তান রাখেন, না তার সার্বডৌমছে কোন শরীক আছে এবং যিনি দুর্দশাগ্রস্ত হন না, যে কারণে তাঁর কোন সাহায্যকারীর প্রয়োজন হতে পারে। সুতরাং আপনি সসন্তমে তাঁর মাহায্য বর্ণনা করতে থাকুন।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আপনি বলে দিন ঃ তোমরা 'আল্লাহ্' নামে আহবান কর অথবা 'রহমান' নামে আহবান কর, যে নামেই আহবান কর না কেন (তাই ডালো, কারণ) তাঁর জন্য রয়েছে অনেক সুন্দর সুন্দর নাম। (এবং এর সাথে অংশীবাদীতার কোন সম্পর্ক নেই। কারণ একই সন্তার একাধিক নাম হওয়ার ফলে তাঁর একত্ববাদের মধ্যে কোন হেরফের হয় না।) এবং আপনি নিজ নামায আদায়কালে স্বর উচ্চগ্রামেও নিয়ে যাবেন না (যে, অংশীবাদিরা ন্তনবে এবং যথেচ্ছ বাজে কথা বলবে, ফলে নামায আদায়রত চিড মনো-যোগছিয় হয়ে পড়বে) এবং অতিশয় ক্ষীণজাবেও পড়বেন না (যে, মুক্তাদী নামাযীদেরও শুন্টিগোচর হবে না। কারণ, তা'হলে তাদের শিক্ষাদীক্ষায় অপূর্ণাঙ্গতা এসে যাবে।) এবং এ দুইয়ের মধ্যবতী একটি (মধ্য) পন্থা অবলম্বন করুন (যাতে করে যথো-প্যোগিতা ব্যাহত না হয় এবং অবিস্থি পরিবেশ মুকাবিলা করতে না হয়)। আর (কাফিরদের বক্তব্য খণ্ডনের জন্য প্রকাশ্য ঘোষণায়) বলে দিন ঃ সমন্ত প্রশংসা সেই আল্লাহ্র জন্যে (বিশেষডাবে নির্ধারিত), যিনি না কোন সন্তান গ্রহণ করেন, না তাঁর সার্ব-ডৌমত্বে কোন অংশীদার আছে এবং যিনি দুর্দশাগ্রন্ডও হন না, যে কারণে তাঁর সার্ব-জায়াহ্র প্রয়োজন হতে পারে। সুতরাং সসন্তমে তাঁর মাহাত্ব্য ঘোষণা কর্ণন।

## আনুষ্যিক ভাতবা বিষয়

এগুলো সূরা বনী ইসরাঈনের সর্বশেষ আয়াত। এ সূরার প্রারন্ডেও আল্লাহ্ তা'আলার পবিএতা ও তওহীদের বর্ণনা ছিল এবং সর্বশেষ আয়াতগুলোতেও এ বিষয়-বন্তই দিওত হয়েছে। কয়েকটি ঘটনার পরিপ্রেক্ষিতে আয়াতগুলো অবতীর্ণ হয়। এক, রসূলুল্লাহ্ (সা) এফদিন দোয়ায় 'ইয়া আল্লাহ্' ইয়া রহমান বলে আহ্বান ক্লরলে মুশরিক্লরা মনে ক্লরতে থাকে যে, তিনি দু' আল্লাহ্কে আহ্বান ক্লরেন। তারা বলাবলি ক্লরতে থাকে যে, আমাদেরকে তো একজন ব্যতীত অন্য কাউকে ডাকতে নিষেধ করেন অথচ নিজেই দু' উপাস্যকে ডাকেন। আয়াতের প্রথম অংশে এর জওয়াব দেওয়া হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আলার দু'টিই নয়, আরও অনেক সুন্দর সুন্দর নাম আছে। যে নামেই ডাকা হবে, উদ্দেশ্য একই সন্ডা। কাজেই তোমাদের জল্পনা ল্লান্ড য়া

দ্বিতীয় ঘটনা এই যে, মন্ধায় রসূলুল্লাহ্ (সা) যখন নামাযে উচ্চ বরে তিলাওয়াত করতেন, তখন মুশরিকরা ঠাট্টা-বিদুপ করত এবং কোরআন, জিবরাঈল ও বয়ং আল্লাহ্ তা'আলাকে উদ্দেশ্য করে ধৃল্টতাপূর্ণ কথাবার্তা বলত। এর জওয়াবে আয়াতের শেষাংশ অবতীর্ণ হয়েছে। এতে রসূলুরাহ্ (সা)-কে সশব্দ ও নিঃশব্দ উভয়ের মধ্যবতী পছা অবলমন করার শিক্ষা দেওয়া হয়েছে। কেননা মধ্যবতী শব্দ পাঠ করলেই প্রয়োজন পূর্ণ হয়ে যায় এবং সশব্দে পাঠ করলে মুশরিকরা নিপীড়নের যে সুযোগ পেত, তা থেকে মুক্তি পাওয়া যায়।

তৃতীয় ঘটনা এই যে, ইহুদী ও খৃস্টানরা আল্লাহ্ তা'আলার জন্য সন্তান সাব্যস্ত কল্নত। আরবরা প্রতিমাদেরকে আল্লাহ্র শরীক বলত। সাবেয়ী ও অগ্নিপূজারিরা বলত যে, আল্লাহ্ তা'আলার বিশেষ নৈকট্যশীল কেউ না থাকলে তাঁর সম্মান ও মহত্ব লাঘব হয়। এ দলগ্রয়ের জওয়াবে সর্বশেষ আয়াত নাষিল হয়েছে। এতে তিনটি বিষয়েরই খণ্ডন করা হয়েছে।

দুনিয়াতে সৃষ্টজীব যা দ্বারা শক্তিলাভ করে সে কোন সময় নিজের চাইতে ছোট হয়----ধেমন সন্তান ; কোন সময় নিজের সমতুল্য হয় ; যেমন অংশীদার এবং কোন সময় নিজের চাইতে বড় হয় ; যেমন সমর্থক ও সাহায্যকারী । এ আয়াতে আল্লাহ্ তা'আলা নিজের জন্য যথারুমে তিনটিই নাকচ করে দিয়েছেন।

মাস'আলা ঃ উল্লিখিত আয়াতে নামাযে কোরআন তিলাওয়াতের আদৰ বর্ণনা করে বলা হয়েছে যে, খুবই উচ্চ স্বরে না হওয়া চাই এবং এমন নিঃশব্দেও না হওয়া চাই যে, মুক্তাদীয়া তুনতে পায় না। বলা বাহলাএ বিধান বিশেষ ফরে 'জেহরী' ( সশব্দে পঠিত ) নামাযসমূহের জন্য। যোহর ও আসরের নামাযে সম্পূর্ণ নিঃশব্দে পাঠ করা মুতাওয়াতির হাদীস দ্বারা প্রমাণিত।

'জেহুরী' নামাহ বলতে ফজর, মাগরিব ও এশার নামাহ বুঝায়। তাহাজ্জুদের নামাষও এর অন্তর্ভু জে; যেমন এক হাদীসে রয়েছে, একবার রসূলুল্লাহ্ (সা) তাহা-জুদের সময় হযরত আবু বকর সিদ্দীক (রা) ও হযরত উমর ফারুক (রা)-এর কাছ দিয়ে গেলে হযরত আবু বকরকে নিঃশব্দে এবং হযরত উমরকে উচ্চস্বরে তিলাওয়াতরভ দেখতে পান। রসূলুল্লাহ্ (সা) হযরত আবু বকর (রা)-কে বললেন ঃ আপনি এত নিঃশব্দ তিলাওয়াত করেন কেন ? তিনি আরয করলেন ঃ যাকে শোনানো উদ্দেশ্য তাঁকে গুনিয়ে দিয়েছি। আল্লাহ্ তা'আলা গোপনতম আওয়াজও শ্রবণ করেন। রস্ত্র্রাহ্ (সা) বললেন ঃ সামান্য শব্দ সহকারে পাঠ করুন। অতঃপর হযরত উমরকে বললেন ঃ আপনি এত উচ্চ স্বরে তিলাওয়াত করেন কেন ? তিনি আরয় করলেন র যাকে লোলেন আপনি এত উচ্চ স্বরে তিলাওয়াত করেন কেন গেন গেবেন গেন যাত্র স্বান্ত্রাহ্ আপনি এত উচ্চ স্বরে তিলাওয়াত করেন কেন গেন গেন গেনে যাত্র বল্বলেন আমি নিচা ও শয়তানকে বিতাড়িত করে দেওয়ার জন্য উচ্চস্বরে পাঠ করি। রস্লুল্লাহ্ (সা) তাঁকেও আদেশ দিলেন যে, অনুচ্চ শব্দে পাঠ করুন। ----(তির্যিমী)

নামাযের ডেতরে ও বাইরে সশব্দে ও নিঃশব্দে কোরআন তিলাওয়াত সম্পর্কিত ১০০০ মাস'আলা সূরা আ'রাফে বর্ণিত হয়েছে। সর্বশেষ আয়াত 🗴 ১০০০ হাদীসে আছে যে, এটি ইযায়তের আয়াত। (আহমদ তাবরানী) এ আয়াতে এরাপ

680

## স্রা বনী ইসভাঈল

নির্দেশও আছে যে, মানুষ যতই আল্লাহ্ তা'আলার ইবাদত ও তসবীহ পাঠ করুক, নিজের আমলকে কম মনে করা এবং বুটি বীকার করা তার জন্য অপরিহার্য। ( মাযহারী ) হযরত জানাস (রা) বলেন : আবদুল মুডালিবের পরিবারে যখন কোন শিশু কথা বলার যোগ্য হয়ে যেত, তখন রস্রুল্লাহ্ (সা) তাকে এ আগ্লাত শিখিয়ে দিতেন :

قُلِ ا لَحَمْدُ لللهِ الَّذِي لَمْ يَتَعَذُ وَلَدٌ ا وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ شَرِيْكً مِي الْمُلَكِ وَلَمْ يَكُنْ لَهُ وَلِي مِنَ الذَّلِّ وَكَبَرْهُ تَكَبِيبُرُا -

হযরত আবু হরায়রা (রা) বলেন: একদিন আমি রস্লুরাহ্ (সা)-এর সাথে বাইরে গেলাম। তখন আমার হাত তাঁর হাতে অবদ্ধ ছিল। তিনি জনৈক দুর্দশাগ্রস্থ ও উদ্বিগ্ন ব্যক্তির কাছে দিয়ে গমন করার সময় তাকে জিভেস করলেন : তোমার এই দুদর্শা কেন? লোকটি আর্য করল: রোগব্যাধিও দারিদ্রোর কারথে রস্লুরাহ্ (সা) বললেন: আমি তোমাকে করেকটি বাক্ষ্য বলে দিই। এগুলো পাঠ করলে তোমার রোগব্যাধিও অভাব-অনটন দূর হয়ে যাবে। বাক্ষ্ণগুলো এই এই এন এ ই বিল্ফু দিন

পর রসূলুরাহ্ (সা) আধার সে দিকে গমন করলে লোকটিকে সুখী দেখতে পেয়ে আনন্দ প্রকাশ করেন। সে আরয করল ঃ যেদিন আপনি আমাকে বাক্যগুলো বলে দেন, সেদিন থেকে নিয়মিতই সেঙলো গাঠ করি।----(মাযহারী) سيورة السكيهية

# মুরা কাহ ফ

মন্ধায় অবতীর্ণ : ১১০ আয়াত : ১২ রুকু

সুরা কাহ্ফের বৈশিত্ট্য ও ফবীলত : মুসলিম, আব্দাউদ, তিরমিয়ী, নাসায়ী ও মসনদ আহমদে হযরত আবুদ্দারদা থেকে একটি রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে যে, যে ব্যক্তি সূরা কাহ্ফের প্রথম দশ আয়াত মুখস্থ করে, সে দাজ্জালের ফিতনা থেকে নিরাপদ থাকবে। উল্লিখিত গ্রন্থসমূহে হযরত আবুদ্দারদা থেফেই অপর একটি রিওয়ায়েতে এই বিষয়বস্ত সূরা কাহ্ফের শেষ দশ আয়াত মুখস্থ করা সম্পর্কে বর্ণিত রয়েছে।

মসনদে আহমদে হযরত সাহল ইবনে মু'আযের রেওয়ায়েতে বর্ণিত আহে যে, রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন যে ব্যক্তি সূরা কাহ্ফের প্রথম ও শেষ আয়াতগুলো পাঠ করে, তার জন্য তার পা থেকে মাথা পর্যন্ত একটি নূর হয়ে যায় এবং যে ব্যক্তি সম্পূর্ণ সূরা পাঠ করে, তার জন্য জমিন থেকে আসমান পর্যন্ত নুর হয়ে যায়।

কোন কোন রেওয়ায়েতে বর্ণিত রয়েছে, যে ব্যক্তি গুরুবার দিন সূরা কাহ্ফ তিলাওয়াত করে, তার পা থেকে আকাশের উচ্চতা পর্যন্ত নূর হয়ে যাবে, যা কিয়ামতের দিন আলো দেবে এবং বিগত জুম'আ থেকে এই জুম'আ পর্যন্ত তার সব গোনাহ্ মাফ হয়ে যাবে।----( ইমাম ইবনে-কাসীর এই রেওয়ায়েতটিকে মওকুফ বলেছেন।)

হাফেষ জিয়া মুকাদ্দাসী 'মুখতারাহ্' গ্রন্থে হযরত আলী (রা)-এর রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেন যে, রসূলুরাহ্ (সা) বলেন ঃ যে ব্যক্তি জুম'আর দিন সূরা কাহ্ফ পাঠ করেবে, সে আট দিন পর্যন্ত সর্বপ্রকার ফিতনা থেকে মুজ থাকবে। যদি দাজ্জাল বের হয়, তবে সে তান্ন ফিতনা থেকেও মুক্ত থাকবে ।---( এসব রেওয়ায়েত ইবনে-কাসীর থেকে গৃহীত।)

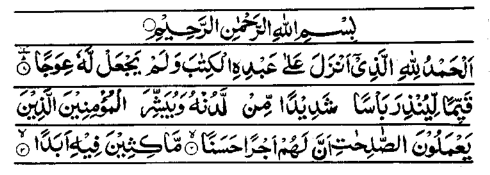
রাহল-মা'আনীতে হখরত জ্ঞানাস (রা)-এর বর্ণিত রিওয়ায়েতে রস্নুর্রাহ্ (সা) বলেন ঃ সূরা কাহ্ফ সম্পূর্ণটুকু এক সময়ে নাখিল হয়েছে এবং সন্তর হাজার ফিরিশতা এর সঙ্গে আগমন করেছেন। এতে এর মাহাত্ম্য প্রকাশ পায়।

শানে মুৰ্ল: ইমাম ইৰনে জারীর তাবারী হযরত ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেন : যখন মহায় রসূর্যাহ (সা)-এর নবুয়তের চর্চা গুরু হয় এবং কোরায়শরা তাতে বিব্রত বোধ করতে থাকে, তখন তারা নযর ইবনে হারিস ও ওকবা ইবনে আবী মুয়ীতকে মদীনার ইহদী আলিমদের কাছে প্রেরণ করে। তারা পূর্ববর্তী গ্রন্থ তওরাত ও ইজীলের পণ্ডিত ছিল। রসূর্যাহ (সা) সম্পর্কে তারা কি বলে, একথা জানার জন্য এই প্রতিনিধি দল প্রেরিত হয়েছিল। ইহদী আলিমরা তাদেরকে বলে দেয় যে, তোমরা তাঁকে তিনটি প্রশ্ন কর। তিনি এসব প্রয়ের সঠিক উত্তর দিলে বুবো নাও যে, তিনি আল্লাহ্র রসূল। অন্যথায় বুঝতে হবে যে, তিনি একজন বাগাড়ম্বরকারী---- রসূল নন। এক, তাঁকে ঐসব যুবকের অবস্থা জিন্ডেস কর, যারা প্রাচীনকালে শহর ছেড়ে চলে গিয়ে-ছিল। তাদের ঘটনা কি? কেননা, এটা অত্যন্ত বিদ্ময়কর ঘটনা। দুই, তাঁকে সে ব্যক্তির অবস্থা জিন্ডেস কর, যে পৃথিবীর পূর্ব ও পশ্চিম এবং সারা বিশ্ব সফর করেছিল। তান্ন ঘটনা ফি? তিন, তাঁকে রহু সম্পর্কে প্রশ্ব কর যে, এটা কি?

উডয় কোরায়শী মর্কায় ফিরে এসে ভ্রাতৃসমাজকে বলল : আমরা একটি চূড়ান্ত ফয়সালার পরিস্থিতি হৃদিট ফরে ফিরে এসেছি। অতঃপর তারা তাদেরকে ইহদী আলিমদের কাহিনী গুনিয়ে দিল। কোরায়শরা রসূলুরাহ্ (সা)-এর কাছে এ প্রশ্বগুলো নিয়ে হাজির হল। তিনি গুনে বললেন : আগামীকাল উত্তর দেব। কিন্ত তিনি ইনশাআল্লাহ্ বলতে ভুলে গেলেন। কোরায়শরা ফিরে গেল। রসূলুরাহ্ (সা) ওহীর আলোকে জওয়াব দেবার জন্য ওহীর অপেক্ষায় রইলেন। কিন্তু ওয়াদা অনুযায়ী পরদিবস পর্যন্ত ওহী আগমন করল না। বরং পনের দিন এ অবস্থায়ই কেটে গেল। ইতিমধ্যে জিবরাঈলও এলেন না এবং কোন ওহীও নাযিল হল না। অবস্থাদৃতে কোরায়শরা ঠাট্টা-বিদ্রুপ আরম্ভ করে দিল। এতে রসূলুলাহ্ (সা) খুবই দুঃখিত ও চিন্তিত হলেন।

পনের দিন পর জিবরাঈল সূরা ফাহ্ফ নিয়ে অবতরণ করলেন। এতে ওহীর বিরম্বের কারণও বর্ণমা করে দেওয়া হল যে, ডবিষ্যতে ফোন ফাজ করার ওয়াদা করা হলে ইনশাআল্লাহ্ বলা উচিত। এ ঘটনায় এরাপ না হওয়ার ফারণে হঁশিয়ার করার জন্য বিলম্বে ওহী নাযিল করা হয়েছে। এ সম্পর্কে এ সূরায় নিম্নোক্ত আয়াত আসবে ঃ

এ সুরায় মুবকদের ঘটনাও পুরোপুরি বর্ণনা করা হয়েছে। তাদেরকে 'আসহাবে কাহ্ফ' বলা হয়। পূর্ব ও পশ্চিমে সফরকারী যুলকাল্লনাইনের ঘটনাও বিস্তারিত উল্লেখ করা হয়েছে এবং রাহ সম্পর্কিত গ্রশ্বের জওয়াবও।----(কুরতুবী, মাযহারী) কিন্ত রাহ সম্পর্কিত প্রশ্বের জওয়াব সংক্ষেপে দেওয়াই সমীচীন ছিল। তাই সূরা বনী ইসরাঈলের শেষে আলাদাভাবে বর্ণনা করা হয়েছে এবং এ কারণেরই সূরা কাহ্ফকে সূরা বনী ইসরাঈলের পরে ছান দেওয়া হয়েছে।---(সুয়ুতী)



لَّذِيْنَ قَالُوا إِنَّخَذَ اللهُ وَلَدًّا ٥ مَا لَهُمُ بِهِ مِ كَبُرَتُ كَلِمَةً نَخْرُجُ مِنْ أَفْوَاهِمْ، إِنْ يَقْوُلُوْنَ لَذِبَّا ۞ فَلَعَلَّكَ بَاخِعُ نَّفْسَكَ عَلَمُ انْارِهِمْ أَنْ لَمْ يُؤْمِنُوا بِهُذَا حَدِيْثِ أَسَفًا اللَّاجَعَلْنَا مَا عَلَمَ الْأَرْضِ زِنِينَهُ اَيْهُمُ آحُسَنُ عَهَلًا ﴿ وَإِنَّا لَجُعِلُوْنَ مَا عَلَيْهَا صَ جُرُنُّانْ

#### পরম দাতা ও দয়ালু আলাহ্র নামে

(১) সব প্রশংসা আল্লাহ্র যিনি নিজের বান্দার প্রতি এ প্রন্থ নাষিল করেছেন এবং তাতে কোন বক্ততা রাখেমনি। (২) একে সুপ্রতিষ্ঠিত করেছেন যাতে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে একটি ভীষণ বিপদের ভয় প্রদর্শন করে এবং মু'মিনদেরকে---যারা সংকর্ষ 'সম্পাদন করে---তাদেরকে এই সুসংবাদ দান করে যে, তাদের জন্য উত্তম প্রতিদান রয়েছে। (৩) তারা তাতে চিরকাল অবস্থান করবে। (৪) এবং তাদেরকে ভয় প্রদর্শন করার জন্য যারা বলে যে, আল্লাহ্ সন্তান রাখেন। (৫) এ সম্পর্কে তাদের কোন জান দেই এবং তাদের পিতৃপুরুষদেরও নেই। কত বড় তাদের মুখনিস্ত কথা। তারা যা বলে তা তো সবই মিধ্যা। (৬) যদি তারা এই বিষয়বন্তর প্রতি বিয়াস স্থাপন না করে, তবে তাদের পশ্চাতে সন্ভবত জাপনি পরিতাপ করতে করতে নিজের প্রাণ নিপাত করবেন। (৭) আমি পৃথিবীস্থ সব কিছুকে পৃথিবীর জন্য শোভা করেছি, যাতে লোকদের পরীক্ষা করি যে, তাদের মধ্যে কে ভাল কাজ করে। (৮) এবং তার উপর যা কিছু রয়েছে, অবশ্যই তা আমি উন্ডিদশুন্য মৃত্তিকায় গরিণত করে দেব।

#### ভফ্রসীরের সার-সংক্ষেপ

সব প্রশংসা আল্লাহ্র যিনি নিজের (বিশেষ) বান্দা [ মুহাম্মদ (সা)]-এর প্রতি এ গ্রন্থ নাযিল করেছেন এবং এতে (এ গ্রন্থে কোন প্রকার) সামান্যও বক্ততা রাখেননি (শাব্দিকও নয় যে, অলংকার শান্তের পরিপন্থী হবে এবং অর্থগতও নয় যে, এর কোন বিধান হিকমতের বিরুদ্ধে যাবে; বরং একে) সম্পূর্ণ সঠিক হওয়ার ওণে গুণান্বিত করেছেন। (নাযিল এ জন্য করেছেন) যাতে তা (অর্থাৎ এ গ্রন্থ ফোফিরদেরকে সাধারণ-ভাবে) একটি ঘোর বিপদের--- যা আল্লাহ্র পক্ষ থেকে (তাদের উপর পরকালে) পতিত হবে---জ্য প্রদর্শন করে এবং বিশ্বাসীদেরকে---যারা সৎকর্ম সম্পাদন করে---সুসংবাদ

দান ফরে যে, তারা পরকালে উড়ম প্রতিদান পাবে। তাতে তারা চিরকাল থাকবে এবং যাতে (কাফিরদের মধ্য থেকে বিশেষভাবে) তাদেরকে (আযাবের) ভয় প্রদর্শন করে যারা বলেঃ (নাউযুবিলাহ্) আলাহ্ তা'আলা সভান রাখেন। (সভানের বিশ্বাস পোষণকারী কাফিরদেরকে সাধারণ কাফির থেকে আলাদা করে বর্ণনা করার কারণ এই যে, এই দ্রান্ত বিশ্বাসে আরবের সাধারণ লোক---মুশরিক, ইহদী ও খৃস্টান সবাই লিপ্ত ছিল।) এর কোন প্রমাণ তাদের কাছে নেই এবং তাদের পিতৃপুরুষের কাছেও নেই। খুব গুরুতর কথা তাদের মুখ থেকে বের হয়েছে। তারা যা বলে, তা তো সম্পূর্ণ মিথা বলে। (এটা যুক্তির দিক দিয়েও অসন্তব। কোন স্থূলবুদ্ধিসম্পন্ন ব্যক্তিও এর প্রবক্তা হতে পারে না। আপনি তাদের কুফর ও অস্বীকারের কারণে এতটুকু দুঃখিত যে) ষদি তার। এই (কোরআনী) বিষয়বস্তুতে বিশ্বাস স্থাপন না করে, তবে সন্তবত আপনি তাদের পশ্চাতে দুঃখ করতে করতে নিজের প্রাণ নিপাত করবেন ! ( অর্থাৎ এতটুকু দুঃখ করবেন না যে, নিজেকে ধ্বংসের সম্মুখীন করে দেবেন। কারণ, এই বিশ্ব পরীক্ষা কেন্দ্র। এখানে ঈমান, কুফর এবং ভাল-মন্দের সহাবেশই থাক্ষবে এরাপ হবে না যে, সবাই ঈমানদার হয়ে যাবে। এ পরীক্ষার জনোই ) আমি পৃথিবীন্থ বস্তসমূহকে তার (পৃথি-বীর) জন্য শোডা করেছি, যাতে (এর মাধ্যমে) মানুযের পরীক্ষা নেই যে, কে তাদের মধ্যে ভাল ফাজ করে। (অর্থাৎ এরাপ পরীক্ষা নেওয়া উদ্দেশ্যযে, কে দুনিয়ার সাজ-সজ্জাও চাকচিক্যে মুগ্ধ হয়ে আল্লাহ্ ও পরকাল থেকে বিমুখ হয়ে যায় এবং কে হয় না। মোটকথা এই যে, এটা পরীক্ষা জগত। সুণ্টিগতভাবে এখানে কেউ মু'মিন হবে এবং কেউ কাফির থাকবে। অতএব চিন্তা অনর্থক। আপনি নিজের কাজ করে যান এবং তাদের কুফরের ফল দুনিয়াতেই প্রকাশিত হওয়ার অপেক্ষা করবেন না। কেননা, এটা আমার কাজ। নির্দিষ্ট সময়ে হবে। সেমতে এমন একদিন আসবে যে,) আমি পৃথিবীস্থ সবন্দিছুকে একটি খোলা সহাযান করে দেব। (তখন এখানে কোন বসতকারী থাকবে না এবং কোন রক্ষ, পাহাড়, দালান-ফোঠা ইত্যাদি কিছুই থাকবে না। মোট-কথা এই যে, আপনি প্রচার কাজ অব্যাহত রাখুন। অবিশ্বাসীদের কুপরিণামে<mark>র জন</mark> এত দুঃখিত হবেন না।)

আনুম্রিক ভাতব্য বিষয়

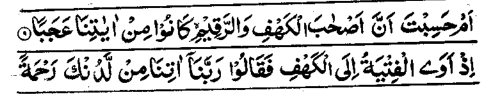
দিকে ঝুঁ কে পড়া। কোরআন পাক শাব্দিক ও আর্থিক উৎকর্ষে এ থেকে পবিত্র। অবং এক দিকে ঝুঁ কে পড়া। কোরআন পাক শাব্দিক ও আর্থিক উৎকর্ষে এ থেকে পবিত্র। অবং-কার শান্তের দিক দিয়েও এর কোন জায়গায় এতটুকু গুটি অথবা বক্রতা থাকতে পারে না এবং জান ও প্রজার দিক দিয়েও নয়। مَرْجَعُوْجُ أَنْ الْمَرْجَعُوْجُ أَنْ مَا مَعْتَى مَا مَعْتَى مَا مَعْتَى ধনাত্মক আকারে ব্যক্ত হয়েছে, তাগিদের জন্য এ অর্থকেই 😽 শব্দের মধ্যে ধনাত্মক

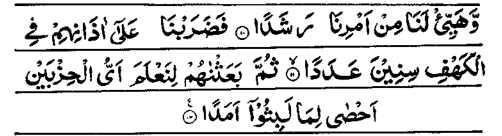
আকারে ফুটিয়ে তোলা হয়েছে। কেননা, ديني -এর অর্থ হচ্ছে (সঠিক)।

ন্দেশে তাকেই বলা হবে, যার মধ্যে সামান্যতম বরুতা এবং একদিকে ঝোঁক না থাকে। এখানে দেঁ শব্দের আরও একটি অর্থ হতে পারে; অর্থাৎ রক্ষক ও হিফাযত-কারী। এ অর্থের দিক দিয়ে উদ্দেশ্য এই যে, কোরআন পাক নিজে যেমন সম্পূর্ণ এবং সর্বপ্রকার বরুতা, ব্রুটিও বাড়াবাড়ি থেকে মুক্ত, তেমনিভাবে সে অপরকেও সঠিক পথে রাখে এবং বাদ্দাদের যাবতীয় উপকারিতার হিফাযত করে। এখন উভয় শব্দের সার-সংক্ষেপ এই যে, কোরআন পাক নিজেও সম্পূর্ণ এবং মানুষকেও স্বয়ংসম্পূর্ণকারী।----(মাযহারী)

জড় পদার্থ এবং ভূগর্জন্থ বিভিন্ন বস্তর খনি---এঙলো সবই পৃথিবীর জীবজন্ত, উদ্ভিদ, জড় পদার্থ এবং ভূগর্জন্থ বিভিন্ন বস্তর খনি---এঙলো সবই পৃথিবীর সাজসজ্জা ও চাক্ষ-চিক্য। এখানে প্রশ্ন হয় যে, পৃথিবীর সৃল্টজীবের মধ্যে সাপ, বিচ্ছু, হিংল্ল জন্ত এবং অনেক ক্ষতিকর ও ধ্বংসান্মফ বস্তও রয়েছে। এঙলোফে পৃথিবীর সাজসজ্জা ও চাক্ষ-চিক্য কিরপে বলা যায়? উত্তর এই যে, দুনিয়াতে যেসব বস্ত বাহ্যত ধ্বংসাত্মক ও খারাপ, সেগুলো এফদিক দিয়ে খারাপ হলেও সমল্টিগতভাবে কোন কিছুই খারাপ নয়। কেননা, প্রত্যেক মন্দ বস্তর মধ্যে অন্যান্য নানা দিক দিয়ে আল্লাহ্ তা'আলা অনেক উপকারও নিহিত রেখেছেন। বিষাক্ত জন্ত ও হিংল্র প্রণীদের দারা মানুষের চিকিৎসা ইত্যাদি সংক্রান্ত হাজারো অভাব পূরণ করা হয়। তাই যেসব বস্ত এফদিক দিয়ে মন্দ, বিশ্বচরাচরের গোটা কারখানার দিক দিয়ে সেগুলোও মন্দ নয়। কবি চমৎকার বলেছেন ঃ

> فہیں ہے چیز نکمی کو ٹی ز مانے میں کو ٹی برا نہیں قدرت کے کا رخانے میں





(৯) জাপনি কি ধারণা করেন হে, গুহা ও গর্তের জধিবাসীরা আমার নিদর্শনা-বলীর মধ্যে বিস্ময়কর ছিল ? (১০) যখন যুবকরা পাহাড়ের গুহায় আগ্রয় গ্রহণ করে তখন দোয়া করেঃ হে আমাদের পালনকর্তা, আমাদেরকে নিজের কাছ থেকে রহমত দান করুন এবং আমাদের জন্য আমাদের কাজ সঠিকঙাবে পূর্ণ করুন। (১১) তখন আমি কয়েক বছরের জন্য গুহায় তাদের কানের উপর নিদ্রার পদা ফেলে দেই। (১২) জতঃপর আমি তাদেরকে পুনরুম্বিত করি, একথা জানার জন্য যে, দুই দলের মধ্যে কোন দল তাদের অবস্থানকাল সম্পর্কে জধিক নির্ণয় করতে পারে।

শব্দার্থ : بَنُوْلَ - এর অর্থ বিস্তীর্ণ পার্বত্য গুহা। বিস্তীর্ণ না হলে তাকে رَقَبُوْ - এর শাব্দিক অর্থ দুউঁ কা লিখিত বস্তু। এস্থলে কি বোঝানো হয়েছে. এ সম্পর্কে তফসীরবিদগণের বিডিন্ন উক্তি বর্ণিত রয়েছে। হযরত ইবনে আব্বা-সের রেওয়ায়েত দৃষ্টে যাহহাক, সুদ্দী ও ইবনে যুবায়রের মতে এর অর্থ একটি লিখিত ফলক। সমসাময়িক বাদশাহ্ এই ফলকে আসহাবে কাহ্ফের নাম লিপিবদ্ধ করে গুহার প্রবেশ পথে ঝুলিয়ে রেখেছিল। এ কারণেই আসহাবে কাহ্ফের নাম লিপিবদ্ধ করে গুহার প্রবেশ পথে ঝুলিয়ে রেখেছিল। এ কারণেই আসহাবে কাহ্ফের রাম লিপিবদ্ধ করে গুহার প্রবেশ পথে ঝুলিয়ে রেখেছিল। এ কারণেই আসহাবে কাহ্ফের রাম লিপিবদ্ধ করে গুহার প্রবেশ পথে ঝুলিয়ে রেখেছিল। এ কারণেই আসহাবে কাহ্ফেরে রক্ষীমও ভলা হয়। কাতাদাহ, আতিয়্যা, আউফী ও মুজাহিদ বলেন ঃ রক্ষীম সে পাহাড়ের পাদদেশে অবস্থিত উপত্যকার নাম, যাতে আসহাবে-কাহ্ফের গুহা ছিল। কেউ কেউ স্বয়ং পাহাড়টিকেই রক্ষীম বলেছেন। হযরত ইকরামা বলেন ঃ আমি ইবনে আব্বাসকে বলতে শুনেছি যে, ন্নক্রীম কোন লিখিত ফলকের নাম না জনবসতির নাম, তা আমার জানা নেই। কা'ব আহ্বার, ওয়াহাব ইবনে মুনাব্বেহ্ হযরত ইবনে আব্বাস থেকে বর্ণনা করেন যে, রক্ষীম রোমে অবস্থিত আয়লাহ্ অর্থাৎ, আক্বাবার নিকটবর্তী একটি শহরের নাম।

শথটি বছৰচন। এর এক্ষৰচন نَكْن مَعْ يَعْم ، অর্থ মূরক। مُنْكى প্র এক্ষৰচন

শাব্দিক অর্থ কর্ণকুহর বন্ধ করে দেওয়া। অচেতন নিদ্রাকে এই ভাষায় ব্যক্ত করা হয়। কেননা, নিদ্রায় সর্বপ্রথম চক্ষু বন্ধ হয়, কিন্তু কান সক্রিয় থাকে। আওয়াজ শোনা যায়। অতঃপর যখন নিদ্রা পরিপূর্ণ ও প্রবল্ল হয়ে যায়, তখন ক্ষানও নিষ্ক্রিয় হয়ে পড়ে। জাগরণের সময় সর্বপ্রথম কান সক্রিয় হয়। আওয়াজের কারণে নিদ্রিত ব্যক্তি সচকিত হয়, অতঃপর জাগ্রত হয়।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আপনি কি এ ধারণ করেন যে, আসহাবে কাহ্ম্ব ও আসহাবে রকীম ( এদু'টি একই দলের উপাধি) আমার নিদর্শনাবলীর মধ্যে বিসময়লের নিদর্শন ছিল? [ যেমন ইহুদীরা বন্নেছিল যে, তাদের ঘটনা আশ্চর্যজনক অথবা স্বয়ং প্রশ্নকারী কোরায়শরা একে আশ্চর্যজনক মনে করে প্রশ্ন আরেছিল। এখানে রস্লুরাহ্ (সা)-কে সম্বোধন করে অন্য লোকদেরকে শোনানো উদ্দেশ্য । অর্থাৎ, এ ঘটনাটি ষদিও আশ্চর্যজনক, কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলার অন্যান্য আশ্চর্য বঞ্জর মুকাবিলায় এতটুকু আশ্চার্যজনক নয়, যতটুকু তারা মনে করেছে। কেননা, যমীন, আসমান, চন্দ্র ও সমগ্র সৃষ্টজগতকে অনস্তিত্ব থেকে অস্তিত্বে আনয়ন করাটা আসল আশ্চর্যজনক ব্যাপার। কয়েকজন যুবকের দীর্ঘকাল পর্যন্ত নিদ্রিত থাকা, অতঃপর জাগ্রত হওয়া তার মুকাবিলায় মোটেই আশ্চর্যজনক ব্যাপার নয়। এই ভূমিকার পর আসহাবে ফাহ্ফের কাহিনী এভাবে বর্ণনা করা হয়েছেঃ] ঐ সময়টি স্মরণযোগ্য, যখন যুবকরা ( তৎকালীন বে-দ্বীন বাদশাহের কবল থেকে পলায়ন করে ) ওহায় (যার কাহিনী পরে বর্ণিত হবে) আশ্রয় গ্রহণ করে। অতঃপর (আল্লাহ্র কাছে এভাবে দোয়া করে যে, ) তারা বলে ঃ হে আমাদের পালনকর্তা ৷ আমাদেরকে নিজের কাছ থেকে রহমত দান করুন এবং আমাদের (এ) কাজকে সঠিক করুন। ( সম্ভবত রহমত বলে উদ্দেশ্য সাধন এবং সঠিক করা বলে উদ্দেশ্য সাধনে জরুরী উপকরণাদি বোঝানো হয়েছে । আল্লাহ্ তা'আলা তাদের দোয়া কবুল করেন এবং তাদের হিফাযত ও সকল প্রকার পেরেশানী থেকে মুক্তির উপায় এভাবে বর্ণনা করেনযে,) আমি গুহায় কয়েক বছরের জন্য তাদের ফানের উপর নিদ্রার পর্দা ফেলে দেই। অতঃপর আমি তাদেরকে (নিদ্রা থেকে) পুনরুখিত করি (বাহ্যিকভাবেও) একথা জানার জন্য যে, (গর্তে অবস্থানকাল সম্পর্কে মতভেদকারীদের মধ্য থেকে) **কো**ন দল তাদের <mark>অবস্থানে</mark>র সময় সম্পর্কে অধিক ভাত ছিল। (নিদ্রা থেকে জাগ্রত হওয়ার পর তাদের একদলের বক্তব্য ছিল এই যে, আমরা পূর্ণ একদিন অথবা একদিনের কিছু অংশ ঘুমিয়েছি। অপর দল বললঃ আর্লাহ্ তা'আলাই জানেন যে, তোমর। কতদিন ঘুমিয়েছ। আয়াতে এদিকেই ইঙ্গিত রয়েছে যে দ্বিতীয় দলই অধিক জাত ছিল। তারা সময় নির্ধারণের ব্যাপারটি আল্লাহ্র উপরই ছেড়ে দেয়। কারণ, এর কোন প্রমাণ তাদের কাছে ছিল না।)

# আনুমঙ্গিক ভাতব্য বিষয়

আসহাবে কাহ্ফ ও রকীমের কাহিনী ঃ এ কাহিনীতে কয়েকটি আলোচা বিষয় আছে। এক, 'আসহাবে কাহ্ফ' ও 'আসহাবে রকীম' একই দলের দুই নাম, না তারা আলাদা দু'টি দল? যদিও কোন সহীহ্ হাদীসে এ সম্পর্কে সুস্পষ্ট কোন বর্ণনা নেই. কিন্তু ইমাম বুখারী 'সহীহ্' নামক গ্রন্থে আসহাবে কাহ্ফ ও আসহাবে রকীমের দু'টি আলাদা আলাদা শিরোনাম রেখেছেন। অতঃপর আসহাবে রক্ষীম শিরোনামের অধীনে তিন ব্যক্তির গুহায় আটকে পড়া, তৎপর দোয়ার মাধ্যমে রান্তা খুলে যাওরার প্রসিদ্ধ কাহিনীটি উল্লেখ করেছেন, যা সব হাদীস গ্রন্থেই বিস্কারিতডাবে বিদ্যানান আছে। ইয়াম

684

বোধারীর এ কাজ থেকে যোঝা যায় যে, তার মতে আসহাবে কাহ্ফ ও আসহাবে রকীম পৃথক পৃথক দু'টি দল এবং আসহাতে রকীম ঐ তিন ব্যক্তিকে বলা হয়েছে. যারা কোন সময় পিহোড়ের গুহার আত্মগোপন করেছিল। এরণর পাহাড়ের একটি বিরাট পাথর গুহার মুখে পড়ে যাওয়ায় গুহা সম্পূর্ণ বরু হয়ে যায় এবং তাদের বের হওয়ার পথ থাকে না। আটক ব্যক্তিদের প্রত্যেকেই নিজ নিজ সংক্রাজের ওসীলা দিয়ে আল্লাহ্র কাছে দোয়া করে যে, যদি আমরা এ কাজটি খাঁটিজাবে আপনার সন্তুলির জনা করে থাকি, তাবে নিজ রুপায় আমাদের পথ খুলে দিন। প্রথম ব্যক্তির দোয়ায় পাথর কিছুটা সরে যায়। ফলে ভিতরে আলো আসতে থাকে। দ্বিতীয় ব্যক্তির দোয়ায় আরও একটু সরে যায় এবং তৃতীয় ব্যক্তির দোয়ায় রান্তা সম্পূর্ণ উদ্যুক্ত হয়ে যায়।

কিন্তু হাফেয় ইবনে হাজার (রহ) বুখারীর জিকায় বলেছেন যে, উপরোজ তিন ব্যক্তির নাম আসহাবে রকীম, হাদীসদৃষ্টে এর জোন সুস্পষ্ট প্রমাণ নেই। ব্যাপার এতটুকু যে, ভহার ঘটনার বর্ণনাকারী নোঁমান ইবনে বশীরের রেওয়ায়েতে **কোন কো**ন রাবী এই কথাঙলো সংযুক্ত করেছেন**ঃ নো'মান ইবনে বশী**র বলেন, আমি রস্লুলাহ্ (সা)-কে রক্ষীমের প্রসঙ্গ আলোচনা করতে ওনেছি। তিনি গুহায় আবদ্ধ তিন ব্যক্তির যটনা বর্ণনা করেছিলেন। এই অতিরিজ কথাগুলে ফতহল বারীতে বাযযার ও তাবারানীর রেওয়ায়েতে উদ্ধৃত হয়েছে। কিন্তু প্রথমত সিহাহ সিতা ও অন্যান্য হাসীস গ্রন্থে এই হাদীসের সাধারণ রাধীদের যেসব রেওহায়েত বিদারান আছে, সেগুলোতে কেউ নো'মান ইবনে বশীরের উপরোজ কাজ্য উদ্ধৃত করেননি। হয়ং বুখারীর রেওয়ায়েতও এই বাক্য থেকে মুক্রা খিতীয়ত এই বাংচ্যেও এ কথার উল্লেখ নেই যে, রস্লুলাহ্ (সা) গুহায় আবদ্ধ তিন বাস্তিকে আসহাবে রক্ষীম বলেছিলেন। বরং বলা হয়েছে যে, রস্লুরাহ্ (সা) রকীমের প্রসঙ্গে আলোচনা করেছিলেন। এবং এ প্রসঙ্গে তিন ব্যক্তির কথা উ**ল্লেখ** করেছিলেন। রফীমের অর্থ সম্পর্কে সাহার্য, তাবেয়ী ও সংখ্যাগরিষ্ঠ তফসীরবিদদের মধ্যে যে মতবিরোধ উপরে বর্ণিত হয়েছে এটাই তার প্রমাণ যে, স্বস্লুল্লাহ্ (সা) থেকে রফীমের অর্থ নির্ধারণ সম্পর্কে কোন হাদীস ছিল না। নতুবা রস্রুল্লাহ্ (সা) কোন অর্থ নির্দিপ্ট ফরে দিলে সাহাবী, তাবেয়ী ও অন্যান্য তচ্চসীরবিদ এর বিপরীতে অন্য কোন অথ নেবেন—এটা কিরেপে সভবপর ছিল ? এ কারণেই বুখা<mark>রীর টীকাকার</mark> হাফেল ইবনে হাজার আসহাবে কাহ্ফ ও আসহাবে রকীমের দু'টি আলাদা আলাদা দল হওরার বিষয়টিকে অঙ্গীকার করেছেন। তাঁর মতে এফই দলের দুই নাম হওয়াই ঠিক। রকীমের আলোচনার সাথে সাথে ওখার আথদ্ধ তিন ব্যক্তির আলোচনা এসে গেছে। এ থেকে জরুরী হয় না যে, এই তিন ব্যক্তিই আসহাবে রকীম ছিল।

এস্থনে হাফেখ ইবনে হাজার একথাও প্রকাশ করেছেন যে, আসহাবে কা**হ্ফ সম্পর্কে** কোরআনের পূর্বাপর বর্ণনা হুয়ং ব্যক্ত করছে যে, আসহাবে কাহ্ফ ও আসহাবে রকীম একই দল। এ কারণেই অধিকাংশ ডফসীরবিদগণ এ বিষয়ে একমত যে, তাঁরা একই দল।

ঁদিতীয় আলোচা বিষয় হচ্ছে স্বয়ং এ কাহিনীর বিবরণ। এর দু'টি অংশ আছে। এক, এ কাহিনীর প্রাণ ও আসল উদ্দেশ, হন্দ্রারা ইঙ্দৌদের প্রশ্নের জওয়াব হয়ে যায় এবং মুসলমানদের জনা হিদায়েত ও উপদেশ। দ্বিতীয় অংশের সম্পর্ক শুধু এ কাহিনীর ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক পটভূমিকার সাথে। আসল উদ্দেশ্য বর্ণনায় এর বিশেষ কোন প্রভাব নেই। উদাহরণত ঘটনাটি কোন কালে এবং ফোন শহরে ও জনপদে সংঘটিত হয় যে, কাফির বাদশাহ্র কাছ থেকে পলায়ন করে তাঁরা গুহায় আশ্রয় নিয়েছিলেন, সে কে ছিল ? তার ধর্ম বিশ্বাস ও চিন্তাধারা কি ছিল ? সে তাঁদের সাথে কি ব্যবহার করেছিল, যদ্বাক্রন তাঁরা পলায়ন করতে ও গুহায় আশ্রয় নিতে বাধ্য হয়েছিলেন ? তাঁদের সংখ্যা কত ছিল ? তাঁরা কতফাল ঘুমন্ত অবস্থায় ছিলেন ? তাঁরা এখনও জীবিত আছেন, না মরে গেছেন ?

কোরআন পাক স্বীয় বিজ্ঞজনোচিত মূলনীতি ও বিশেষ বর্ণনা পদ্ধতি অনুযায়ী সমগ্র কোরআনে একটি মাত্র কাহিনী তথা ইউসুফ-কাহিনী ব্যতীত কোন কাহিনী সাধারণ ঐতিহাসিক গ্রন্থাদির অনুরূপ পূর্ণ বিবরণ ও ক্রমসহকারে বর্ণনা করেনি ; বরং প্রত্যেক কাহিনীর তথু ঐ অংশ স্থানে স্থানে বর্ণনা করেছে, যা মানবীয় হিদায়েত ও শিক্ষার সাথে সম্পর্কযুক্ত। (ইউসুফ-কাহিনীকে এ পদ্ধতির বাইরে রাখার কারণ সূরা ইউসুফের তফসীরে বর্ণিত হয়েছে।)

আসহাবে কাহ্ফের কাহিনীতেও এ পদ্ধতি অনুসন্নণ করা হয়েছে। কোরআন বর্ণিত অংশগুলোর এর আসল উদ্দেশ্যের সাথে সম্পর্কযুক্ত। অবশিল্ট যেসব অংশ নিরেট ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক, সেগুলো উল্লেখ করা হয়নি। আসহাবে কাহ্ফের সংখ্যা ও ঘুমের সময়কাল সম্পর্কিত প্রশ্নও এখানে উল্লেখ করা হয়েছে এবং জওয়াবের প্রতিও ইলিত প্রদান করা হয়েছে, কিন্তু সাথে সাথে এ নির্দেশও প্রদন্ত হয়েছে যে, এ জাতীয় প্রসঙ্গে বেশি চিন্তা-ভাবনা ও তর্ক-বিতর্ক করা সমীচীন নয়। এগুলো আল্লাহ্র উপরই হেড়ে দেওয়া উচিত।

ফোরআনের শিক্ষা বর্ণনা করা রস্কুল্লাহ্ (সা)-এর অভীষ্ট কর্তব্য ছিল। উপরোজ্ঞ কারণে তিনিও কাহিনীর এসব অংশ বর্ণনা করেননি। প্রধান প্রধান সাহাবী ও তাবেয়ীগণ ফোরআনী বর্ণনা-পদ্ধতি অনুযায়ীই এ ধরনের ব্যাপারে নিম্পোক্ত কর্মপন্থা অবলম্বন করেছেন : ঠাঁ ১০০০ টি ১০০০ বি এ০০০ বি অর্থাৎ, যেসব বিষয়কে আল্লাহ্ তা'আলা অস্পষ্ট রেখেছেন, সেগুলোকে তোমরাও অস্পষ্ট থাকতে দাও। (কারণ এতে আলোচনা ও গবেষণা উপকারী নয়।)---(ইতকান, সুযূতী)

প্রধান প্রধান সাহাবী ও তাবেয়ীগণের এই কর্মপন্থার তাগিদ অনুযায়ী এই তফসীরেও কাহিনীর ঐসব অংশ বাদ দেওয়া উচিত ছিল, যেগুলো কোরআন ও হাদীস বাদ দিয়েছে। কিন্তু বর্তুমান যুগে ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক তথ্য আবিদ্ধারকেই সর্বরহৎ কৃতিত্ব মনে করা হয়। পরবর্তী যুগের তফসীরবিদগণ এ জন্যই তাঁদের গ্রন্থে কম-বেশি এসব অংশও বর্ণনা করেছেন। তাই আলোচ্য তফসীরে কাহিনীর যেসব অংশ শ্বয়ং কোরআনে উল্লিখিত আছে, সেগুলো তো আয়াতের তফসীরের অধীনে বর্ণিত হবেই, এছড়া অবশিষ্ট ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক অংশও প্রয়োজন অনুসারে বর্ণনা করা হচ্ছে। বর্পনা করোর

660

÷

مَنْهُ بَدَ الْهُمْ مَنْ بَعْد مَا رَا وَالْايَات لَيَسْجِنْنَهُ حَتَّى حَيْنٍ صَارَا وَالْايَات لَيَسْجِنْنَهُ

এর পর আষীষ ও তাঁর পারিষদবর্গ কিছু দিনের জন্য ইউসুফ (আ)-কে জেলে আবদ্ধ রাখাটাই মঙ্গলজনক বলে বিবেচনা করলেন এবং সে মতে ইউসুফ (আ) জেলে প্রেরিত হলেন।

وَدَخَلَ مَعَهُ السِّجْنَ فَتَيْنِ قَالَ إَحَدُهُمَّا إِنَّى آَرْنِينَ أَعْصِرُ حُمُرًا وَقَالَ الْحُرُ إِنَّى آرِينَي آجُلُ فَوْقَ رَأْسِي خُبْرًا تَأْكُلُ الطَّيْرُمِنَهُ نَتِبْنَنَا بتَأْوِيْلَةُ إِنَّانَزِيكَ مِنَ الْمُحْسِنِيْنَ وَالَلَا يَأْتِيَكُمَا طَعَامٌ تُرْزَقْنِهُ لَانْتَاتَكُما بِتَأْوِيْلِهِ قَبْلَ أَنْ يَأْتِيَكُمَا ذَٰلِكُمَامِ بَاعَلَمَهُمْ رَبِّي أَنْ تَرَكْتُ مِلْهَ قَوْمِ لَا يُؤْمِنُوْنَ بِاللهِ وَهُمْ بِالْأَخِرَةِ هُ مُكْفِرُوْنَ ®وَ يَبْعِتُ مِلْةَ إِيَاءِ ثَي إِبْرَهِيْهُمَ وَإِسْحَقَ وَيَعْقُوْبُ مَاكَانَ لَنَا أَنْ نُشْرِكُ بِاللهِ مِنْ تَتَى عِ ذَلِكَ مِنْ فَضْلِ اللهِ عَلَيْنَا وَعَلَى النَّاسِ وَلَكِنَّ ٱلْثُرُ ٳؾۜٵڛڵٳؽؿؙڴڔۅٛڹۛ۞ڸڞٳڿؠؘۑٳؾؚۼڹٵۯؠڮؖ مُتفرِّقُون خَيْر ٱمِراللهُ لْوَاحِدُ الْقَهَارُ مَاتَعَبْدُوْنَ مِنْ دُوْنِهَ إِلاَّ أَسْبَاءً سَمَّيْتُمُوْهَا نْتَهُوَا بَاوْلُهُ مَّا أَسْزَلَ اللهُ بِهَامِنْ سُلْظِنْ إِنِ الْحُكْمُ لِلَّالِيَّةِ أَمَرَ إِلَّا تَعْبُدُوا إِلاَّ إِيَّاهُ ﴿ ذَلِكَ الَّهِ يُنُ الْقَبَيْمُ وَلَكِنَّ أَحْتُرُ التَّاسِ لايعُلمُوْنَ في يَصَاحِبَي السَّحِن أَمَّا أَحَدُكُما فَيَسُقِى رَبَّهُ خَبْرًا وَإِمَّا الْإِخْرُفْيُصْلَبْ فَتَأْكُلُ الطَّيْرُمِنْ رَأَسِهِ فَضِي الْأَمْرُ الَّنِيْ فِيهُ تَسْتَفْتِين أو قَالَ لِلَّنِي خَنَ أَنَّهُ نَاجٍ قِنْهُمَا اذْكُرْ فِي عِنْكَ رَبِكَ فَانْسُهُ الشَّيْطِنُ ذِكْرَ رَبِّهِ فَلَبِتَ فِي السَّبْسُ بِضْعَ سِنِينَ \*

(৩৬) তাঁর সাথে কারাগারে দু'জন যুবক প্রবেশ করল । তাদের একজন বলল ঃ আমি স্বলে দেখলাম যে, আমি মদ নিওড়াচ্ছি। অপরজন বললঃ আমি দেখলাম যে, নিজ মাথায় রুটি বহন করছি । তা থেকে পাখি ঠুকরিয়ে খাচ্ছে । আমাদেরকে এর ব্যাখ্যা ৰলুন । আমরা আপনাকে সৎকর্মশীল দেখতে পাচ্ছি । (৩৭) তিনি বললেন ঃ তোমাদেরকে প্রত্যহ যে খাদ্য দেওয়া হয়, তা তোমাদের কাছে আসার আগেই আমি তার ব্যাখ্যা বলে দেব । এ জ্ঞান আমার পালনকর্তা আমাকে শিক্ষা দিয়েছেন । আমি ঐসব লোকের ধর্ম পরি-ত্যাগ করেছি যারা আলাহ্র প্রতি বিশ্বাস স্থাপন করে না এবং পরকালে অবিশ্বাসী । (৩৮) আমি আপন পিতৃপুরুষ ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াকুষের ধর্ম অনুসরণ করছি । আমাদের জন্য শোভা পায়না যে, কোন বস্তুকে আল্লাহ্র অংশীদার করি । এটা আমাদের প্রতি এবং অন্য সব লোকের প্রতি আস্লাহর অনুগ্রহ । কিন্তু অধিকাংশ লোক অনুগ্রহ স্বীকার করে না । (৩৯) হে কারাগারের সঙ্গীরা ! পৃথক পৃথক অনেক উপাস্য ডাল, না পরাক্রমশালী এক আলাহ্ ? (৪০) তোমরা আলাহ্কে ছেড়ে নিছক কতণ্ডলো নামের ইবাদত কর, সেণ্ডলো তোমরা এবং তোমাদের বাপদাদারা সাব্যস্ত করে নিয়েছে । আল্লাহ্ এদের কোন প্রমাণ অবতীর্ণ করেন নি । আল্লাহ্ ছাড়া কারও বিধান দেবার ক্ষমতা নেই । তিনি আদেশ দিয়ে- ্ ছেন যে, তিনি ব্যতীত অন্য কারও ইবাদত করো না। এটাই সরল পথ। কিন্তু অধিকাংশ লোক তা জানে না । (৪১) হে কারাগারের সঙ্গীরা ! তোমাদের একজন আপন প্রভুকে মদ্যপান করাবে এবং দ্বিতীয়জন, তাকে শূলে চড়ানো হবে । অতঃপর তার মন্তক থেকে পাখি আহার করবে । তোমরা যে বিষয়ে জানার আগ্রহী তার সিদ্ধান্ত হয়ে গেছে । (৪২) যে ব্যক্তি সম্পর্কে ধারণা ছিল যে, সে মুক্তি পাবে, তাকে ইউসুফ বলে দিল ঃ আপন প্রভুর কাছে আমার আলোচনা করবে । অতঃপর শয়তান তাকে প্রভুর কাছে আলোচনার কথা ভুলিয়ে দিল । ফলে তাঁকে কয়েক বছর কারাগারে থাকতে হল ।

## তফসীরের সার-সংক্ষেপ

ইউসুফ (আ)-এর সাথে (অর্থাৎ সে সময়েই ) আরও দু'জন শাহী ক্রীতদাস কারা-গারে প্রবেশ করল। [ তাদের একজন বাদশাহকে সুরা পান করাত এবং অপরজন ছিল রুটি পাকানোর বাবুচি। তাদের বন্দীত্বের কারণ ছিল এই যে, তারা বাদশাহ্র খাদো ও মদে বিষ মিগ্রিত করেছিল বলে সন্দেহ করা হয়েছিল। এ মোকদ্দমা আদালতে বিচারা-ধীন থাকাকালে তাদেরকে বন্দী করা হয়। তারা ইউসুফ (আ)-এর মধ্যে সাধুতার চিহ্ন দেখতে পেয়েছিল। তাই ] তাদের একজন (ইউসুফকে) বললঃ আমি নিজেকে স্বপ্ন দেখছি (যেন) মদ ( তৈরী করার জন্য আঙ্গুরের রঙ্গ) নিঙড়াচ্ছি ( এবং বাদশাহকে সেই মদ পান করাচ্ছি)। অন্যজন বললঃ আমি নিজেকে দেখি, (যেন) মাথায় রুটি নিয়ে যাচ্ছি, এবং তা থেকে পাখি (আঁচড়িয়ে আঁচড়িয়ে) আহার করছে, আমাদেরকে এ স্বপ্নের (যা আমরা উডয়ে দেখেছি) ব্যাখ্যা বলে দিন। আমরা আপনাকে একজন সৎলোক মনে করি। ইউসুফ [ যখন দেখলেন যে, তারা সরল বিশ্বাসে তাঁর প্রতি আকৃল্ট হয়েছে, তখন তিনি তাদেরকে সর্বপ্রথম ঈমানের দাওয়াত দিতে চাইলেন। তাই প্রথমে তিনি যে নবী, তা একটি মু'জিয়া দ্বারা প্রমাণ করার জন্য)বললেন ঃ (দেখ) তোমাদের কাহে যে খাদ্য আসে যা তোমরা খাওয়ার জন্য (কারাগারে) পাও, তা আসার আগেই জামি তার বরপ তোমাদেরকে বলে দেই যে, অমুক বস্ত আসবে এবং এমন এমন হবে এবং.]। এ বলে দেওয়া ঐ ভোনের বদৌলতে, যা আমাকে আমার পালনকর্তা শিক্ষা দিয়েছেন (অর্থাৎ আমি ওহীর মাধ্যমে জেনে ফেলি। অতএব এটা একটি মু'জিয়া, যা নবুয়তের প্রমাণ। এ সময়ে এ মু'জিয়াটি বিশেষভাবে স্থানোপযোগী ছিল। কারণ, যে ঘটনায় বন্দীরা ব্যাখ্যার জন্য তাঁর শরণাপন্ন হয়েছিল, তাও খাদ্যের সাথেই সম্পৃত ছিল। নবুরত সপ্রমাণ করার পর এক্তবাদ সপ্রমাণের বিষয়বস্তু বর্ণনা করে বললেন ঃ ) আমি তো তাদের ধর্ম (প্রথমেই) পরিত্যাগ করেছি, যারা আল্লাহ্র প্রতি বিশ্বাস ছাপন করেনি এবং তারা পরকালেও অবিখাসী । আমি আপন (মহাপুরুষ) বাপদাদার ধর্ম অবলম্বন করেছি—-ইবরাহীম, ইসহাক, ইয়াকুব (আ)-এর। ( এ ধর্মের প্রধান স্তম্ভ এই যে ) আল্লাহ্র সাথে কোন কিছুকে (ইবাদতে) শরীক সাব্যস্ত করা আমাদের জন্য মোটেই শোভা পায় না। এটা (অ্র্থাৎ একত্ববাদের বিশ্বাস) আমাদের প্রতি এবং (অন্যান্য)লোকদের প্রতি (ও) আল্লাহ্ তা'আলার একটি অনুগ্রহ। (কারণ, এর মাধ্যমেই ইহকাল ও পরকালের মঙ্গল সাধিত হয়) কিন্তু অধিকাংশ লোক (এ নিয়ামতের) শোকর (আদায়) করে লা। (অর্থাৎ একত্ববাদ অবনম্বন করে না।) হে কারাগারের সঙ্গীরা। (একটু চিন্তা করে বন যে, ইবাদতের জন্য) বিভিন্ন উপাস্য ডাল, না এক সত্য উপাস্য ডাল, যিনি পরাক্রমশালী ? তোমরা তো আ**ল্লাহ্কে ছেড়ে নিছক কতঙলো ডি**ডিহীন নামের ইবাদত ক<mark>র, যেঙলো</mark> তোমরা এবং তোমাদের পিতৃপুরুষেরা (নিজেরোই) সাব্যস্ত করে নিয়েছ। আল্লাহ্ তা-'আলা তাদের ( উপাস্য হওয়ার ) ফোন যুক্তিগত অথবা ইতিহাসগত প্রমাণ অবতীর্ণ করেন-নি এবং বিধান একমার আল্লাহ্ তা'আলারই। তিনি নির্দেশ দিয়েছেন যে, তাঁকে ব্যতীত অন্য কারও ইবাদত করো না। এটাই অর্থাৎ একত্ববাদ ও ইবাদতকে একমার আরাহ্র জন্য নিদিষ্ট করা সরল পথ ; কিন্তু অধিকাংশ লোক তা জানে না। ( ঈমানের দাও-হাতের পর এখন তাদের যপ্লের ব্যাখ্যা বলছেন যে, হে কারাগারের সঙ্গীরা ৷ ) তোমাদের একজন তো নির্দোষ প্রমাণিত হয়ে স্বীয় প্রভূকে যথারীতি মদ্যপান করাবে এবং অন্যজন দোষী সাব্যস্ত হয়ে শূলে চড়বে এবং তার মস্তক পাথিরা ঠুকরে ঠুকরে থাবে। যে সম্পর্কে তোমরা জিডেস করছিলে, তা এমনি**ভাবে অবধারিত হয়ে গেছে। (সেমতে মোকদ্**মা<del>র</del> তদন্ত শেষে তাই হল। একজন বেকসুর খালাস এবং অন্যজন অপরাধী সাব্যস্ত হল। উভয়কে কারাগার থেকে ডেকে নেওয়া হল ; একজনকে মু**ভিদানের জন্য এবং অপর**-জনকে শুলে চড়ানোর জন্য)। এবং (যখন তারা কারাগার ত্যাগ করে যেতে লাগল, তখন ) ষে ব্যক্তি সম্পর্কে মুক্তি পাওয়ার ধারণা ছিল, তাকে ইউসুফ (আ) বললেন ঃ আপন প্রভূর সামনে আমার কথাও আলোচনা ক<mark>রবে যে, একজন নির্দোষ</mark> ব্য<mark>ক্তি কারাগারে আবদ</mark>্ধ রয়েছে। সে ওয়াদা করল। অতঃপর আপন প্রভুর কাছে ইউসুফের প্রসঙ্গে আলোচনা করার কথা শয়তান তাকে ভুলিয়ে দিল । ফলে কারাগারে আরও কয়েক বছর তাঁকে থাকতে হল।

¢¢

### আনুষ্ঠিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে ইউসুফ (আ)-এর কাহিনীর একটি প্রাসঙ্গিক ঘটনা বণিত হয়েছে। এ কথা বার বার বলা হয়েছে যে, কোরআন-পাক্ষ কোন ঐতিহাসিক ও কিস্সা-কাহিনীর গ্রন্থ নয়। এতে যেসব ঐতিহাসিক ঘটনা অথবা কাহিনী বর্ণনা করা হয়েছে, সেওলোর একমাত্র উদ্দেশ্য মানুষকে শিক্ষা, উপদেশ ও জীবনের বিভিন্ন দিক সম্পর্কে ডরুত্বপূর্ণ নির্দেশ প্রদান করা। সমগ্র কোরআন এবং অসংখ্য পয়গন্ধরের ঘটনাবলীর মধ্যে একমাত্র ইউসুষ্ণ (আ)-এর কাহিনীটিই কোরআন ধারাবাহিকভাবে বর্ণনা করেছে। নতুবা স্থানোপযোগী ঐতিহাসিক ঘটনার কোন অত্যাবশ্যকীয় অংশই গুধু উল্লেখ করা হয়েছে।

ইউসুফ (আ)-এর কাহিনীটি আদ্যোপান্ত পর্যালোচনা করলে এতে শিক্ষা ও উপদেশের অনেক উপাদান এবং মানব জীবনের বিভিন্ন ন্তরের জন্য গুরুত্বপূর্ণ পথনির্দেশ রয়েছে। প্রাস-ঙ্গিক এ ঘটনাটিতেও অনেক হিদায়ত নিহিত রয়েছে।

ঘটনা এই যে, ইউসুফ (আ)-এর নিন্সাপ চরির ও পবিরতা দিবালোকের মত ফুটে ওঠা সত্তেও আষীযে-মিসর ও তার স্ত্রী লোক নিন্দা বন্ধ করার উদ্দেশে। কিছু দিনের জন্য ইউসুফ (আ)-কে কারাগারে প্রেরণ করার সিদ্ধান্ত নেয়। এটা প্রকৃতপক্ষে ইউসুফ (আ)-এর দোয়া ও বাসনার বান্তব রাপায়ণ ছিল। কেননা, আযীথে-মিসরের গৃহে বাস করে চারিত্রিক পবিত্রতা রক্ষা করা কঠিন ব্যাপার হয়ে দাঁড়িয়েছিল।

ইউসুফ (আ) কারাগারে পৌছলে সাথে আরও দু'জন অভিযুক্ত কয়েদীও কারা-গারে প্রবেশ করল। তাদের একজন বাদশাহ্কে মদ্যপান করাত এবং অপরজন বাবুচি ছিল। ইবনে কাসীর তফসীরবিদগণের বরাত দিয়ে লিখেছেন ঃ তারা উভয়েই বাদশাহ্র খাদ্যে বিষ মিশ্রিত করার অভিযোগে গ্রেঞ্চতার হয়েছিল। মোকাদ্যমার তদন্ত চলছিল বলে তাদেরকে কারাগারে আটক রাখা হয়েছিল।

ইউসুফ (আ) কারাগারে প্রবেশ করে পয়গশ্বরসুলভ চরিত্র, দয়া ও অনুকম্পার কারণে সব কয়েদীর প্রতি সহমমিতা প্রদর্শন এবং সাধ্যমত তাদের দেখাশোনা করতেন। কেউ অসুস্থ হয়ে পড়লে তার সেবা-গুশ্রুয়া করতেন। কাউকে চিন্তিত ও উৎকন্টিত দেখলে তাকে সাম্ভনা দিতেন। ধৈর্য শিক্ষা এবং মুক্তির আশা দিয়ে তার হিম্মত বাড়াতেন। নিজে কল্ট করে অপরের সুখ-শান্তি নিশ্চিত করতেন এবং সারারোত আল্লাহ্র ইবাদতে মশগুল থাক-তেন। তাঁর এহেন অবস্থা দেখে কারাগারের সব কয়েদী তাঁর ভক্ত হয়ে গেল। কারা-ধ্যক্ষও তাঁর চরিত্রে মুগ্ধ হল এবং বলল ঃ আমার ক্ষমতা থাকলে আপনাকে হেড়ে দিতাম। এখানে যাতে আপনার কোন্পে কল্ট না হয়, এখন ওধু স্যদ্যিকেই লক্ষ্য রাখতে পারি।

একটি আশ্চয ঘটনাঃ কারাধ্যক্ষ কিংবা কয়েদীদের মধ্যে কেউ হযরত ইউসুফ (আ)-এর প্রতি ভক্তি-শ্রদ্ধা ও মহব্বত প্রকাশ করে বললঃ আমরা আপনাকে খুব মহব্বত করি। ইউস্ফ (আ) বললেনঃ আল্লাহ্র কসম আমাকে মহব্বত করো না। কারণ, যখনই ফে ্রামাকে মহব্বত করেছে, তখনই আমি কোন না কোন বিপদে জড়িয়ে পণ্ডেছি। লৈশবে ফুফু আমাকে মহব্বত করতেন। ফলে আমার উপর চুরির অভিযোগ আনা হয়। এরপর আমার পিতা আমাকে মহব্বত করেন। ফলে ডাইদের হাতে কূপে নিক্ষিণ্ড অতঃপর গোলামি ও নির্বাসনে পতিত হয়েছি। সর্বশেষে বেগম আহীযের মহব্বতের পরিণামে এ কারাগারে গোঁছেছি। ---( ইবনে কাসীর, মাযহারী ।)

ইউসুফ (আ)-এর সাথে কারাগারে প্রবেশকারী দু'জন কয়েদী একদিন বলল আমাদের দৃষ্টিতে আগনি একজন সৎ ও মহানুভব বাজি। তাই আগনার কাছে আমরা ৰপ্নের ব্যাখ্যা জিডেস করতে চাই। হযরত ইবনে আব্বাস ও অন্যান্য তফসীরবিদ বলেনঃ তারা বান্তবিকই এ স্বগ্ন দেখেছিল। আবদুরাহ্ ইবনে মাসউদ বলেন ঃ প্রফুত স্বগ্ন ছিল না। গুধু ইউসুফ (আ)-এর মহানুভবতা ও সততা পরীক্ষা করার উদ্দেশ্যে স্বগ্ন রচনা করা হয়েছিল।

মোটকথা তাদের একজন অর্থাৎ যে ব্যক্তি বাদশাহকে মদ্যপান করাত, সে বলব আমি স্বপ্নে দেখি যে, আঙ্গুর থেকে শরাব বের করছি। দ্বিতীয়জন অর্থাৎ বাবুচি বলল আমি দেখি যে, আমার মাথায় রুটিডতি একটি ঝুড়ি রয়েছে। তা থেকে পাখিরা ঠুকরে ঠুকরে আহার করছে। তারা উভয়ে স্বপ্নের ব্যাখ্যা বলে দিতে অনুরোধ জানাল।

ইউসুফ (আ)-কে স্বপ্নের ব্যাখ্যা জিডেস করা হয়েছে; কিন্তু তিনি পরগ্রহারসুলড ডরিতে এ প্রশ্নের উত্তর দানের পূর্বে ঈমানের দাওয়াত ও ধর্ম প্রচারের কাজ আরম্ভ করে দিলেন। প্রচারের মূলনীতি অনুযায়ী প্রজা ও বুদ্ধিমন্তাকে কাজে লাগিয়ে সর্বপ্রথম তাদের অন্তরে আছা স্থল্টি করার উদ্দেশ্যে একটি মু'জিয়া উল্লেখ করলেন যে, তোমাদের জন্য প্রত্যহ যে খাদ্য তোমাদের বাসা থেকে কিংবা অন্য কোন জায়গা থেকে আসে, তা আসার আগেই আমি তোমাদেরকে খাদ্যের প্রকার, গুণাগুণ, পরিমাণ ও সয়ম সম্পর্কে বলে দেই।

বান্তবে আমার সরবরাহরত তথ্য সব সত্য হয়। دُبَّى رَبَّى دَبَّة আমার সরবরাহরত তথ্য সব সত্য হয়।

এটা কোন ভবিষ্যৎ কথন, জ্যোতিষ বিদ্যা অথবা অতীন্দ্রিয়বাদের ভেল্কি নয় বরং আমার পালনকর্তা ওহীর মাধ্যমে আমাকে যা বলে দেন, আমি তাই তোমাদেরকে জানিয়ে দেই। নিঃসন্দেহে এ প্রকাশ্য মু'জিযাটি নবুয়তের প্রমাণ এবং আছার অনেক বড় কারণ। এরপর প্রথমে কৃষ্ণরের নিন্দা এবং কাফিরদের ধর্মের প্রতি স্বীয় বিমুখতা বর্ণনা করে-ছেন। অতঃপর আরও বলেছেন যে, আমি নবী পরিবারেরই একজন এবং তাঁদেরই সত্য ধর্মের অনুসারী। আমার পিতৃপুরুষ হচ্ছেন ইবরাহীম, ইসহাক ও ইয়াকুব। এ বংশগত আজিজাত্যও স্বভাবত মানুষের আছা অর্জনে সহায়ক হয়। এরপর বলেছেন যে, আছাহ্ তা'আলার সাথে কাউকে আলাহের গুণাবলীতে অংশীদার মনে করা আমাদের জন্য মোটেই বৈধ নয়। এ সত্য ধর্মের তওফীক আমাদের প্রতি এবং সব লোকের প্রতি আলাহ্ তা'আলারই অনুগ্রহ। তিনি সুস্থ বিবেক-বুদ্ধি দান করে সত্যকে গ্রহণ কর্যা আমাদের জন্য সহজ করে দিয়েছেন কিন্তু অনেক লোক এ নিয়ামতের কদর ও অনুগ্রহ স্বীকার করে না। অতঃপর তিনি কয়েদীদেরকেই প্রশ্ন করেলন ; আচ্ছা তোমরাই বল, অনেক

. . .

# তফসীরে মা'আরেফুল-কোরআন ॥ পঞ্চম শণ্ড

পালনকর্তার উপাসক হওয়া উন্তম, না এক আল্লাহ্র দাস হওয়া ডাল, যিনি সবার উপরে পরাব্রুমশালী ? অতঃপর অন্য এক পছায় মৃত্তিপূজার অনিল্টকারিতা বর্ণনা করে বললেন : তোমরা এবং তোমাদের পিতৃ পুরুষেরা কিছু সংখ্যক প্রতিমাকে পালনকর্তা মনে করে নিয়েছ। এরা শুধু নামসর্বগ্রই অথচ এদেরকেই তোমরা মা'বুদ সাব্যস্ত করে নিয়েছ। ওদের মধ্যে এমন কোন সন্তাগত গুণ নেই যে, ওদেরকে সামান্যতম শক্তি ও ক্রমতার অধিকারী মনে করা যেতে পারে। কারণ, ওরা সবাই চেতনা ও অনুভূতিহীন। এটা চাক্ষুষ বিষয়। ওদের সত্য উপাস্য হওয়ার অপর একটি উপাস্য ছিল এই যে, আল্লাহ্ তা'আলা ওদের আরাধনার জন্য নির্দেশ নাযিল করতেন। এমতাবস্থায় চাক্ষুষ অভিক্ততা ও বিবেক-বুদ্ধি যদিও ওদের আল্লাহ্য খীকার না করত, কিন্তু আল্লাহ্র নির্দেশের কারণে আমরা চাক্ষুষ অভিক্ততাকে হেড়ে আল্লাহ্য খীকার না করত, কিন্তু আল্লাহ্র নির্দেশের কারণে আমরা চাক্ষুষ অভিক্ততাকে হেড়ে আল্লাহ্র নির্দেশ পালন করতাম। কিন্তু এখানে এরাপ কোন নির্দেশও নেই। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা এসব রুণ্ডিম উপাস্যের ইবাদতের জন্য কোন প্রমাণ কিংবা সনদও নাযিল করেননি। বরং তিনি এ কথাই বলেছেন যে, নির্দেশ দিয়েছেন যে, আল্লাহ্ বাতীত কারও ইবাদত রুরো না । আমাণ্র পিতৃপুরুষ্ণেরা এ সত্য ধর্মই আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে প্রাণ্ড হয়েছেন কিন্তু জার কারণ্ড নেই। অত্য পরা তিনি নির্দেশ দিয়েছেন যে, আল্লাহ্ বাতীত কারও ইবাদত করো না। আমাণ্র পিতৃপুরুষ্ণেরা এ সত্য ধর্মই আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে প্রাণ্ড হয়েছেন কিন্তু অধিকাংশ লোক এ সত্য জনে না।

প্রচার ও দাওয়াত সমাণ্ড করার পর ইউসুফ (আ) কয়েদীদের যথের দিকে মনো-যোগ দিলেন এবং বললেন ঃ তোমাদের একজন তো মুক্তি পাবে এবং চাকরিতে পুনর্বহাল হয়ে বাদশাহ্কে মদ্যপান করাবে। অপর জনের অপরাধ প্রমাণিত হবে এবং তাকে শূলে চড়ানো হবে। পাখিরা তার মাথার মগজ ঠুফরে খাবে।

পয়সময়রসুলেড জনুকল্পার অভিনব দুল্টান্ড ইবনে কাসীর বলেন ঃ উডর কয়েদীর অগ্ন পৃথক পৃথক ছিল। প্রত্যেকটির ব্যাখ্যা নিদিল্ট ছিল এবং এটাও নিদিল্ট ছিল যে, যে ব্যক্তি বাদশাহ্কে মদ্যপান করাত, সে মুক্ত হয়ে চাকরিতে পুনর্বহাল হবে এবং বাবুচিকে শুলে চড়ানো হবে। কিন্ত ইউসুফ (আ) পয়গম্বরসুলন্ড অনুকল্পার কারণে নিদিল্ট করে বলেন নি যে, তোমাদের অমুককে শুলে চড়ানো হবে---যাতে সে এখন থেকেই চিন্তাম্বিত হয়ে না পড়ে। বরং তিনি সংক্ষেপে বলেছেন যে, একজন মুক্তি পাবে এবং অপরজনকে শুলে চড়ানো হবে।

সবশেষে বলেছেন ঃ আমি তোমাদের স্বপ্নের যে ব্যাখ্যা দিয়েছি, তা নিছক অনুমান-ডিন্তিক নয় বরং এটাই আল্লাহ্র অটল কয়সালা। যেসব তফসীরবিদ তাদের স্বপ্নকে যিথ্যা ও বানোয়াট বলেছেন, তাঁরা একথাও বলেছেন যে, ইউসুফ (আ) যখন যন্নের ব্যাখ্যা দিলেন, তখন তারা উডয়েই বলে উঠল ঃ আমরা কোন স্বন্নই দেখিনি বরং মিছামিছি

বানিয়ে বলেছিলাম। তখন ইউসুরু (জা) বললেন : مَنْ الْأُسُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللُّ

-- তোমরা এ খগ দেখে থাক বা না থাক, এখন বাভবে তাই হবে, যা

8F

বর্ণনা করা হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, তোমরা মিথ্যা স্বন্ন তৈরী করার যে গোনাহ করেছ, এখন তার শান্তি তাই, যা ব্যাখ্যায় বণিত হয়েছে।

অতঃপর যে ব্যক্তি সম্পর্কে ধারণা ছিল যে, সে রেহাই পাথে, তাকে ইউসুফ (আ) বললেন ঃ যখন তুমি মুক্ত হয়ে কারাগারের বাইরে যাবে এবং শাহী দরবারে পৌছবে. তখন বাদশাহর কাছে আমার বিষয়েও আলোচনা ফরবে যে, এ নিরপরাধ লোকটি কারাগারে পড়ে রয়েছে। কিন্তু মুক্ত হয়ে লোকটি ইউসুফ (আ)-এর কথা ডুলে গেল। ফলে ইউসুফ (আ)-এর মুক্তি আরও বিলম্বিত হয়ে গেল এবং এ ঘটনার পর আরও কয়েক বছর তাঁকে কারাগান্নে কাটাতে হল। আয়াতে কিন্তু কর্ত বলা হয়েছে। শব্দটি তিন থেকে নয় পর্যন্ত সংখ্যা বুঝায়। কোন কোন তফসীরবিদ বলেন, এ ঘটনার পর আরও সাত বছর তাঁকে জেলে থাকতে হয়েছে।

বিধি-বিধান ও মাস'ল্লালা ঃ আলোচ্য আয়াতণ্ডলো থেকে অনেক বিধিবিধান, মাস-'আলা ও নির্দেশ জানা যায়। এগুলো সম্পর্কে চিন্তা করা যেতে পারে।

মাস'জালা : (১) ইউসুফ (আ) কারাগারে প্রেরিত হন। কারাগার ওঙা, বদমায়েশ ও অগরাধীদের আডো। কিন্তু তিনি তাদের সাথেও এমন সৌজনামূলক ব্যবহার করেন যে, তারা সবাই তাঁর ডক্ত হয়ে যায়। এতে বোঝা গেল যে, অগরাধী ও পাপাচারীদের সাথে দয়া ও সহানুভূতিমূলক ব্যবহার করে তাদেরকে বশে ও আয়ত্তাধীন রাখা প্রত্যেক সংক্ষারকের অবশ্য কর্তব্য। তাদের প্রতি ঘৃণা ও বিতৃষ্ণার ভাব প্রকাশ করা উচিত নয়।

মাস'আলা ঃ (২) আয়াতের لَمُحَصَّنَيْنَ أَنْ لَنُوا كَ مِنَ الْمُحَصَّنِينَ أَمَّ مَعَالَ (২) আয়াতের জানা গেল যে, যাদেরকে পুণ্যবান, সৎক্রমী ও সহানুডুতিশীল বলে বিশ্বাস করা হয়, ব্বপ্নে ব্যাখ্যা তাদের কাছেই জিডেস করা উচিত।

মাস'আলা: (৩) যারা সত্যের দাওয়াত দেন এবং সংক্ষারকের ভূমিকায় অবতীর্ণ হন, তাঁদের কর্মপন্থা এরাপ হওয়া উচিত যে, প্রথমে স্বীয় চরিত্রমাধুর্য এবং জানগত ও কর্ম-গত পরাকাষ্ঠার মাধ্যমে জনগণের আছাডাজন হতে হবে; যদিও এতে নিজের কিছু ওণগত বৈশিল্টা প্রকাশও করতে হয়; যেমন ইউসুফ (আ) এক্ষেত্রে স্বীয় মু'জিযাও উল্লেখ করেছেন এবং তিনি যে নবী পরিবারের একজন তাও প্রকাশ করেছেন। এ ওণগত বৈশিল্ট্য প্রকাশ যদি জনসংক্ষারের উদ্দেশ্যে হয় এবং নিজের প্রেচ্ত জাহির করার জন্য না হয়, তবে তা কোরআনে নিষ্কিদ্ধ নিজের শুচিতা নিজে প্রকাশ করোর অন্তর্ভু জ নয়। কোরআনে বলা

عد المربع المربعة عنه مربع المربع ا

মাস'আলা ঃ (৪) প্রচারক ও সংক্ষারকের অবশ্য কর্তব্য হচ্ছে দ্বীয় প্রচারবৃত্তিকে সব কাজের অগ্রে রাখা। প্রচারকর্মের এ একটি গুরুত্বপূর্ণ মূলনীতি, যা আলোচ্য আয়াতসমূহে ব্যক্ত হয়েছে। কেউ তাঁর কাছে কোন কার্যোপলক্ষে আগমন করলে তাঁর আসল কর্তব্য বিস্মৃত হওয়া উচিত নয়; যেমন ইউসুফ (আ)–এর কাছে কয়েদীরা শ্বপ্নের ব্যাখ্যা জিজেস করতে এসেছিল। তিনি উত্তরদানের পূর্বে দাওয়াতএবং প্রচারের মাধ্যমে তাদেরকে হেদায়েত উপহার দিলেন। এরপে বোঝা উচিত নয় যে, দাওয়াত ও প্রচার জনসভা, মিম্বর অথব। মঞ্চেই হয়। ব্যক্তিগত সাক্ষাত ও একান্ড আলোচনার মাধ্যমেই বরং এ কাজ আরও বেশী কার্যকর হয়ে থাকে।

মাস'জালা ঃ (৫) পথপ্রদর্শন ও সংজ্ঞারের ক্ষেব্লে প্রভা ও বুদ্ধিমন্তা সহকারে এমন কথা বলা উচিত, যা সম্বোধিত ব্যক্তির চিণ্ডাকর্ষণ করেতে পারে ; যেমন ইউসুফ (আ) কয়েদীদেরকে দেখিয়েছেন যে, তিনি যা কিছু ওণগত বৈশিষ্ট্য অর্জন করেছেন, তা কুফরী ধর্ম পরিত্যাগ করে ইসলাম ধর্ম গ্রহণ করারই ফলশুচি। এরপর তিনি কুফর ও শিরকের অনিষ্টকারিতা চিণ্ডাকর্ষক ডলিতে ব র্ণনা করেছেন।

মাস'জালা : (৬) এ থেকে প্রমাণিত হল : যে ব্যাপার সম্বোধিত ব্যক্তির জন্যে কল্টকর ও অপ্রিয় এবং তা প্রকাশ করা জরুরী, তা তার সামনে যতদুর সম্ভব এমন ডঙ্গিতে প্রকাশ করতে হবে যে, তার কল্ট যথাসন্তব কম হয়। যেমন স্বপ্নের ব্যাখ্যায় এক ব্যক্তির মৃত্যু নিদিল্ট ছিল কিন্ত ইউসুফ (আ) তা অস্পল্টডাবে ব্যক্ত করেছেন। এরপ নিদিল্ট করে বলেননি যে, তোমাকে শূলীতে চড়ানো হবে ।-- (ইবনৈ-কাসীর, মাযহারী)

মাস'রাল। ঃ (৭) ইউসুফ (আ) কারাগার থেকে মুজি পাওয়ার জন্য কয়েদীকে বললেন ঃ যখন বাদশাহ্র কাছে যাবে তখন আমার কথা আলোচনা করবে যে, সে নিরপরাধ —কারাগারে আবদ্ধ রয়েছে। এতে বোঝা গেল যে, বিপদ থেকে নিষ্ণুতি লাডের জন্য কোন ব্যক্তিকে চেণ্টা-তদ্বীরের মাধ্যমে স্থির করা তাওয়াক্লুলের পরিপন্থী নয়।

মাস'জালা : (৮) আল্লাহ্ তা'আলা মনোনীত পয়গম্বরগণের জন্য সকল বৈধ প্রচে-ল্টাও পছন্দ করেন না ; যেমন, তাঁরা মুক্তির জন্য কোন মানুষকে মধ্যস্থতাকারী ছির করবেন। তাঁদের ও আল্লাহ্ তা'আলার মাঝখানে কোন মধ্যস্থতা না থাকাই পয়গম্বরগণের আসল স্থান। সম্ভবত এ কারণেই মুক্তিপ্রাপ্ত কয়েদী ইউসুফ (আ)-এর কথা ডুলে যায় এবং তাঁকে আরও কয়েজ বছর কারাগারে থাকতে হয়। এক হাদীসেও রস্ণুলাহ্ (সা) এদিকে ইলিত করেছেন।

بتٍ ، بَبَاتِهَا الْ اخريږ تَعُبُرُونَ ﴿ قَالُوْآ أَضْغَاثُ أَحْلَامِ \* لأحرب لجابين وَقَالَ الذن نخبا  $\odot$ لةٍ أَنَّا أُنْبِّئُ يتاوي فا Ą.

60

সুরা ইউসুফ

اقتآم مرفيته يُغَاثُ ŝ فكتا رُلاَ الرَّسَولَ قَا يَوْ الَّتِى فَطَعُنَ أَيْدِيَهُنَّ • إ مُسْطَلُهُ مَنَا بَأَلُ أَلَ لِيْمُ۞

(৪৩) বাদশাহ বলল ঃ আমি ব্বপ্নে দেখলাম, সাতটি মোটাতাজা গাড়ী----এদেরকে স্তেটি শীর্ণ গাড়ী খেয়ে যাচ্ছে এবং সাতটি সবুজ শীষ ও জন্যগুলো ওজ । হে পারিয়দবর্গ ! তোমরা আমাকে আমার স্বপ্লের ব্যাখ্যা বল, যদি তোমরা স্বপ্লের ব্যাখ্যায় পারদশী হয়ে থাক। (88) তারা বলল ঃ এটা কল্পনাপ্রসূত হুপ । এরপ হুপের ব্যাখ্যা আমাদের জানা নেই । (৪৫) দু'জন কারারুছের মধ্য থেকে যে ব্যক্তি মুক্তি পেয়েছিল এবং দীর্ঘকাল পর স্মরণ হলো, সে বলল, আমি তোমাদেরকে এর ব্যাখ্যা বলছি। তোমরা আমাকে প্রেরণ কর। (৪৬) সে তথায় সৌঁছে বলল : হে ইউসুষ্ণ হে সত্যবাদী ! সাতটি মোটাতাজা গাড়ী----তাদেরকে খাচ্ছে সাতটি শীর্ণ গাড়ী এবং সাতটি সবুজ শীষ ও জন্যগুলো গুষ্ণ ; জাপনি জামানেরকে এ স্থগ্ন সম্পর্কে পথনির্দেশ প্রদান করুন **ঃ** যাতে জামি তাদের কাছে ফিরে গিয়ে তাদের অবগত করাতে পারি। (৪৭) বলল ঃ তোমরা সাত বছর উত্তমরূপে চাযাবাদ করবে। জতঃপর যা কাটবে, তার মধ্যে যে সামান্য পরিমাণ তোমরা খাবে তা ছাড়া জবশিচ্ট শস্য শীষ সমেত রেখে দেবে। (৪৮) এবং এরপরে আসবে দুভিক্ষের সাত বছর; তোমরা এ দিনের জন্যে যা রেখেছিলে, তা খেয়ে যাবে, কিন্তু অল পরিমাণ ব্যতীত, যা তোমরা তুলে (৪৯) এরগরই জাসবে একবছর----এতে মানুষের উপর হস্টি ববিত হবে এবং রাখবে । এতে তারা রস নিংড়াবে। (৫০) বাদশাহ বলল ঃ ফিরে যাও তোমাদের প্রভূর কাছে এবং জিজেস কর তাঁকে ঃ এ মহিলাদের শ্বরাপ কি, যারা শ্বীয় হস্ত কর্তন করেছিল ! জামার পালনকতা তো তাদের ছলনা সবই জানেন ।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

মিসরের বাদশাহ্ (-ও একটি য়ণ্ন দেখল এবং পারিষদবর্গকে একর করে) বলল : আমি (স্বণ্নে) দেখিয়ে, সাতটি মোটাতাজা গাঙীকে সাতটি শীৰ্ণ গাড়ী খেয়ে ফেলেছে এবং সাতটি সবুজ শীষ ও আরও সাতটি ওঞ্চ শীষ। ওঞ্চ শীষগুলো এমনিডাবে সবুজ শীষ-ওলোকে জড়িয়ে ধরে তাদেরকে ওক্ষ করে দিয়েছে। হে সভাসদবর্গ, যদি তোমরা (ব্বপ্লের) ব্যাখ্যা দিতে পার, তবে আমার এ **ব্বপ্ন সম্বরে আমাকে উত্তর দাও। তারা বল**ল ঃ ( প্রথমত এটা কোন শ্বগ্নই নয় যে, আপনি চিন্তিত হবেন।) এমনি বিক্ষিণ্ত কল্পনা এবং ( দ্বিতীয়ত ) আমরা ( রাজকার্যে পারদশী ) স্থপ্নের ব্যাখ্যা সম্পর্কে ভান রাখি না । ( দু'রকম উত্তর দেয়ার কারণ এই যে, প্রথম উত্তর দারা বাদশাহ্র মন থেকে অভিরতা ও উদ্বেগ দূর করা উদ্দেশ্য এবং খিতীয় উডর ছারা নিজেদের অক্ষমতা। প্রকাশ করা লক্ষ্য। মোটামুটি ব্যাপার এই যে, প্রথমত এরাপ ষণ্ণ ব্যাখ্যাযোগ্য নয় এবং দিতীয়ত আমরা এ শাস্তে অনভিত ( ) এবং ( উল্লেখিত ) দু'কয়েদীর মধ্যে যে মুজি পেয়েছিল, ( সে দরবারে উপস্থিত ছিল ) সে বলল এবং দীর্ঘকাল পর তার ( ইউসুফের উপদেশের কথা) স্মরণ হয়েছিলঃ আমি এর ব্যাখ্যার খবর আনহি। আপনারা আমাকে একটু যাওয়ার অনুমতি দিন। ( দরবার থেকে তাকে অনুমতি দেওয়া হল । সে কয়েদখানায় ইউসুফের কাছে পৌছে বলব ঃ ) হে ইউসুফ হে সততার মূর্ত প্রতীক, আপনি আমাদেরকে এর ( অর্থাৎ স্বপ্নের ) জওয়াব ( অর্থাৎ ব্যাখ্যা ) দিন যে, সাতটি মোটাতাজা গাভীকে সাতটি শীৰ্ণ গাড়ী খেয়ে ফেলেছে এবং সাতটি সবুজ শীষ এবং এ ছাড়া ( সাতটি ) শুষ্ণও। ( শুষ্ণগুলোতো জড়িয়ে ধরার ফলে সবুজগুলোও শুষ্ণ হয়ে গেছে। আপনি ব্যাখ্যা দিন, ) যাতে আমি (যারা আমাকে পাঠিয়েছে ) তাদের কাছে ফিরে যাই, (এবং বর্ণনা করি) যাতে ( এর ব্যাখ্যা এবং ফলে আপনার অবস্থা ) তাদেরও জানা হয়ে যায় (তারা ব্যাখ্যা অনুযায়ী কর্মপছা নিরাপণ করে এবং আপনার মুক্তির উপায় হয় )। তিনি বললেন : ( সাতটি মোটাতাজা গাড়ী এবং সাতটি সবুজ শীষের অর্থ হচ্ছে প্রচুর উৎপাদন ও বৃল্টির বছর। অতএব) তোমরা সাত বছর উপযুঁপরি (খুব) শস্য বপন করবে, অতঃপর ক্ষসল কেটে তাকে শীষের মধ্যেই থাকতে দেবে, ( যাতে ঘুণ লেগে না যায় ) তবে অল্প পরিমাণে, যা তোমাদের খাওয়ায় লাগবে, ( তাই শীষ থেকে বের করা হবে।) অতঃপর এর ( অর্থাৎ সাত বছরের ) পর সাত বছর এমন ক্ষঠিন (ও দুর্ভিক্ষের ) আসবে যে, ঐ ( গাঁটা ) ডাণ্ডার খেয়ে ফেলবে, যা তোমরা এ বছরঙনোর জন্য সঞ্চয় করে রেখে থাকবে কিন্তু অন্ধ পরিমাণে, যা ( বীজের জন্য ) রেখে দেবে ( তা অবশ্য বেঁচে যাবে। ওঞ্চ শীষ ও শীর্ণ গান্ডী এ সাত বছরের প্রতিই ইঙ্গিত বহন করে )। অতঃপর ( অর্থাৎ সাত বছর পর ) এক বছর এমন আসবে, যাতে মানুষের জন্য খুব বৃণ্টিপাত হবে এবং এতে ( আঙ্গুরের পর্যাণ্ড ফলনের কারণে ) রসঙ নিংড়াবে ( এবং মদ্যপান করবে। মোটকথা, এ ব্যক্তি ব্যাখ্যা নিয়ে দরবারে পেঁট্ছল ) এবং ( পাঁছে বর্ণনা করল )। বাদশাহ্ ( যখন শুনল, তখন ইউসুফের ডানে ও গুণে মুম্ধ হয়ে গেল এবং)নির্দেশ দিল ঃ তাকে আমার কাছে নিয়ে এস। (সেমতে দরবার থেকে দৃত রওয়ানা হল ) অতঃপর যখন দৃত তাঁর কাছে পৌছল ( এবং বার্তা দিল তখন) তিনি বললেন ঃ (যতক্ষণ পর্যন্ত আমার এ অপবাদ থেকে মুক্ত হওয়া ও নির্দোষ হওয়া প্রমাণিত না হয়ে যায়, তত্কণ আমি যাব না। ) তুমি তোমার প্রভুর কাছে ফিরে যাও,

৬২

আমার পালনকর্তা এ নারীদলের হলনা সম্পর্কে খুব ভাত রয়েছেন।

( অর্ধাৎ আল্লাহ্র তো জানাই আছে যে, যুলায়খা কর্তৃক আমাকে অপবাদ আরোগ একটি ছলনা মার। কিন্তু মানুষের কাছেও বিষয়টি পরিক্ষার হয়ে যাওয়া দরকার। সেমতে বাদশাহ মহিলাদেরকে দরবারে উপস্থিত করলেন।)

# জানুষলিক জাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে বর্ণিত হয়েছে যে, অতঃপর আল্লাহ্ তা'আলা ইউসুফ (আ)-এর মুজির জন্য অদৃশ্য যবনিকার অন্ধরাল থেকে একটি উপায় সৃষ্টি ফরলেন। বাদশাহ্ একটি ৰগ্ন দেখে উৰেগাকুল হলেন এবং রাজ্যের জানী ব্যাখ্যাতা ও অতীন্দ্রিবাদীদেরকে একর করে ৰগ্নের ব্যাখ্যা জিডেস করলেন। বগ্নটি কারও বোধগম্য হল না। তাই স্বাই উত্তর দিল : أَ مَعَانُ أَ مُعَانُ أَ مُعَانُ أَ مُعَانُ مَ أَ مُعَانُ مُ مَا نَحَى بِنَا وِ يُلُ إِ لاَ مُلًا م

শব্দটি 🗘 এর বহুবচন ৷ এর অর্থ এমন পুঁটলী, যাতে বিভিন্ন প্রকার আবর্জনা ও

থাসখড় জমা থাফে। অর্থ এই যে, এ স্বগ্নটি মিত্র ধরনের। এতে কল্পনা ইত্যাদি শামিল রয়েছে। আমরা এরাপ শ্বপ্নের ব্যাখ্যা জানি না। সঠিক স্বগ্ন হলে ব্যাখ্যা দিতে পারতাম।

এঘটনা দেখে দীর্ঘকাল পর ইউসুক (আ)-এর কথা মুজি প্রাণ্ড সেই কয়েদীর মনে পড়ল। সে অগ্রসর হয়ে বলল : আমি এ ব্ধের ব্যাখ্যা বলতে পারব। তখন সে ইউসুক (আ)-এর গুণাবলী, ৰগ ব্যাখ্যায় পারদশিতা এবং মজলুম হয়ে কারাগারে আবদ্ধ হওয়ার কথা বর্ণনা করে অনুরোধ করল যে, তাকে কারাগারে তাঁর সাথে সাক্ষাতের অনুমতি দেওয়া হোক। বাদশাহ এ সাক্ষাতের ব্যবহা করলেন এবং সে ইউসুক (আ)-এর কাছে উপহিত হল। কোরআন পাক এসব ঘটনা এফটিমার শব্দ رُوْرُوْرُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ اللَّهُ الْحُوْرُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْقُ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مَعْ اللَّهُ مُوَاللَّهُ مُوَاللَّةُ مُوَاللَّهُ مُوَاللَةُ مُوَاللَّهُ مُوَاللَّهُ مُوَاللَّهُ مُوَاللَّهُ مُوَاللَّةُ مُوَاللَّهُ مُوَاللَّةُ مُوَاللًا مُوَاللَّةُ مُوَاللَ مُوَالَعُالِي مُوَاللَّةُ مُوَاللَّةُ مُوَاللَّةُ مُوَاللَّةُ مُوَاللَةُ مُوَاللَّةُ مُوَاللَّةُ مُوَاللَّةُ مُوَالَعُالَةُ مُوَاللَةًا مُوَالَعُالَةُ مُوَاللَةًا مُوَالَعُالَةُ مُوَاللَةُ مُوَالَةًا مُوَالَةًا مُوَاللَةًا مُوَالَعُ مُ المد بن --- অর্থাৎ লোকটি কারাগারে পৌছে ঘটনার বর্ণনা ওরু করে প্রথমে ইউসুফ (আ)-এর من الله একাথে কথা ও কাজে সাচ্চা হওয়ার কথা শ্বীকার করেছে। অতঃপর দরখান্ত করেছে যে, আমাকে একটি স্বপ্নের ব্যাখ্যা বলে দিন। স্বপ্ন এই যে, বাদশাহ সাতটি মোটাতাজা গান্টী দেখেছেন। এগুলোকেই অন্য সাতটি শীর্ণ গান্ডী খেয়ে যাল্ছে। তিনি আরও সাতটি গমের সবুজ শীষ ও সাতটি গুরু শীষ দেখেছেন।

वाल ग्राथा नाल وَجَعَ إَلَى إِنَّا سِ لَعَلَّهُمْ يَعَلَّمُونَ

দিলে অচিরাৎ আমি ফিয়ে যাব এবং তাদের কাছে ব্যাখ্যা বর্ণনা করব। এতে সন্থবত তারা আগনার ভানগরিমা সম্পর্কে অবগত হবে।

তফসীরে-মাযহারীতে বলা হয়েছে, 'আলমে-মিসাল' তথা প্রত্যাকৃতি-জগতে ঘটনা-বলী যে আকারে থাকে, অগ্নে তাই দৃষ্টিগোচর হয়। এ জগতের প্রত্যাকৃতিসমূহের বিশেষ অর্থ আছে। রপ্ন ব্যাখ্যা শাস্ত্র পুরাপুরি ই এ সব অর্থ জানার ওপর নির্ডরশীল। আল্লাহ্ তা'আলা ইউসুফ (আ)-কে এ শাস্ত পুরাপুরি শিক্ষা দান করেছিলেন। তিনি স্বন্দের বিবরণ গুনে বুবে নিলেন যে, সাতটি মোটাতাজা গাড়ী ও সাতটি সবুজ শীষের অর্থ হচ্ছে প্রচুর ফলনসম্পল্ন সাত বছর। কেননা, মৃত্তিকা চষায় ও ফসল ফলানোর কাজে গাড়ীর বিশেষ ভূমিকা থাকে। এমনিডাবে সাতটি শীর্ণ গাড়ী ও সাতটি শ্রুঙ্গ শীষের অর্থ হচ্ছে, প্রথম সাত বছরের পর ভয়াবহ দুডিক্ষের সাতটি বছর আসবে। শীর্ণ সাতটি গাড়ী মোটাতাজা সাতটি গাড়ীকে থেয়ে ফেলার অর্থ এই যে, পূর্ববর্তী সাত বছরে খাদ্যশস্যের যে ডাণ্ডার সঞ্জিত থাকবে, তা সবই দুডিক্ষের সাত বছরে নিঃশেষ হয়ে যাবে। শুধু বীজের জন্য কিছু খাদ্যশস্য বেঁচে যাবে।

বাদশাহর বাপ্ন বাহাত এতটুকুই ছিল যে, সাত বছর ভাল ফলন হবে, এরপর সাত বছর দুভিক্ষ হবে। কিন্তু ইউসুফ (আ) আরও কিছু বাড়িয়ে বলনেন যে, দুভিক্ষের বছর অতিক্রান্ত হয়ে গেলে এক বছর খুব বৃষ্টিপাত হবে এবং প্রচুর ফসল উৎপন্ন হবে। এ বিষয়টি ইউসুফ (আ) এডাবে জানতে পারেন যে, দুভিক্ষের বছর যখন সর্বমোট সাতটি, তখন আল্লাহ্র চিরাচরিত রীতি অনুযায়ী অষ্টম বছর বৃষ্টিপাত ও উৎপাদন হবে। হযরত কাতাদাহ্ (রা) বলেন : আল্লাহ্ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে ইউসুফ (আ)-কে এ বিষয়ে জাত করিয়েছিলেন, যাতে স্বপ্নের বাখ্যার অতিরিক্ত কিছু সংবাদ তারা লাভ করে, তাঁর জান-গরিমা প্রকাশ পায় এবং তাঁর মুক্তির পথ প্রশন্ত হয়। তদুপরি ইউসুফ (আ) শুধু স্বপ্নের ব্যাখ্যা করেই ক্ষান্ত হননি ; বরং এর সাথে একটি বিজজনোচিত ও সহানুভূতিমূলক পরামর্শও দিয়ে-ছিলেনযে, প্রথম সাত বছরে যে অতিরিক্ত শস্য উৎপন্ন হবে, তা গমের শীষের মধ্যেই সংরক্ষিত রাখতে হবে----যাতে পুরানো হওয়ার পর গমে পোকা না লাগে-----অভিন্ততার আলোকে দেখা গেছে যে, শস্য যতদিন শীষের মধ্যে থাকে, ততদিন তাতে পোকা লাগে না।

অধাৎ প্রথম সাত --- ثُمَّ يَنَاتِئُ مِنْ بَعَلِ لَٰ لِكَ سَبْعَ شِكَ اذْ يَنْا كُمُنَ مَا قَتْ مُتْمُ لَهُنَّ

বছরের পর ভয়াবহ খরা ও দুভিক্ষের সাত বছর আসবে এবং পূর্ব সঞ্চিত শস্যভাণ্ডার খেয়ে ফেলবে। বাদশাহ্ হারে দেখেছিলেন যে, শীর্ণ ও দুর্বন গাডীগুলো মোটাতাজা ও শজি-শালী গাডীগুলোকে খেয়ে ফেলছে। তাই ব্যাখ্যায় এর সাথে মিল রেখে বলেছেন যে, দুভিক্ষের বছরগুলো পূর্ববর্তী বছরগুলোর সঞ্চিত শস্যভাণ্ডার খেয়ে ফেলবে ; যদিও বছর এমন কোন বস্তু নয়, যা কোন কিছুকে ভক্ষণ করতে পারে। উদ্দেশ্য এই যে, মানুষ ও জীব-জন্তুতে দুভিক্ষের বছরগুলোতে পূর্ব-সঞ্চিত শস্যভাণ্ডার খেয়ে ফেলবে।

কাহিনীর গতিধারা দেখে বোঝা যায় যে, এ ব্যক্তি শ্বপ্লের ব্যাখ্যা নিয়ে ফিরে এসেছে এবং বাদশাহ্কে তা অবহিত করেছে। বাদশাহ্ বৃত্তান্ত গুনে নিশ্চিন্ত ও ইউসুফ (আ)-এর গুণ-গরিমায় মুগ্ধ হয়েছেন। কিন্তু কোরআন পাক এসব বিষয় উল্লেখ করা দরকার মনে করেনি। কারণ, এগুলো আপনা থেকেই বোঝা যায়। পরবর্তী ঘটনা বর্ণনা করে বলা হয়েছে ঃ

بع أَنْتُونَى بع المُلك المُتُونَى بع صحة المُلك المُتُونَى بع

(আ)-কে কারাগার থেকে বাইরে নিয়ে এস। অতঃপর বাদশাহ্র জনৈক দৃত এ বার্তা নিয়ে কারাগারে পৌঁছল ।

ইউসুফ (আ) দীর্ঘ বন্দীজীবনের দুঃসহ যাতনায় অতিষ্ঠ হয়ে পড়েছিলেন এবং মনে মনে মুক্তি কামনা করছিলেন। কাজেই বাদশাহর প্রেরিত বার্তাকে সুবর্ণ সুযোগ মনে করে তিনি তৎক্ষণাৎ প্রস্তুত হয়ে বের হয়ে আসতে পারতেন। ফিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা পয়-গম্বরগণকে যে উচ্চ মর্যাদা দান করেছেন, তা অন্যের পক্ষে অনুধাবন করাও সন্তব নয়।

छिनि मुछल्क উडऩ मिलनः قَالَ أَرْجِعُ إِلَى رَبِّكَ فَسُلَكُمُ مَا بَالُ النَّسُوَةِ الَّتَى تَطَّعُنَ اَيْرِيَهُنَّ إِنَّ رَبَّى بِكَيْدِهِنَّ عَلَيْمُ ه

অর্থাৎ ইউসুফ (আ) দূতকে বললেন ঃ তুমি বাদশাহ্র কাছে ফিরে গিয়ে প্রথমে জিজ্জেস কর যে, আপনার মতে ঐ মহিলাদের ব্যাপারটি কিরাপ, যারা হাত কেটে ফেলেছিল ? বাদশাহ এ ব্যাপারে আমাকে সন্দেহ করেন কি না এবং আমাকে দোষী মনে করেন কি না ।

এখানে এ বিষয়টিও প্রণিধানযোগ্য যে, ইউসুফ (আ) এখানে হস্ত কর্তনকারিণী মহিলা-দের কথা উল্লেখ করেছেন, আষীষ-পত্নীর নাম উল্লেখ করেন নি ; অথচ সে-ই ছিল ঘটনার মূল কেন্দ্রবিন্দু। বলা বাহুল্য. এতে ঐ নিমকের কদর করা হয়েছে, যা ইউসুফ (আ) আযীযের গৃহে লালিত পালিত হয়ে খেয়েছিলেন। প্রকৃত ডদ্র স্বভাবের লোকেরা স্বডাবতই এরপ নিমকহালালী করার চেণ্টা করে থাকেন।---( কুরতুবী )

আরেক কারণ এই যে, নিজের পবিগ্রতা প্রমাণ করাই ছিল আসল উদ্দেশ্য। এ মহিলা-দের মাধ্যমেও এ উদ্দেশ্য অজিত হতে পারত এবং এতে তাদেরও তেমন কোন অপমান ছিল না। তারা সত্য কথা খীকার করলে শুধু পরামর্শ দানের দোষ তাদের ঘাড়ে চাপত। আষীয-পত্নীর অবস্থা এরুপ ছিল না। সরাসরি তার বিরুদ্ধে অভিযোগ করা হলে তাকে ঘিরেই তদন্ত কার্য অনুল্ঠিত হত। ফলে তার অপমান বেশী হত। ইউসুফ (আ) সাথে সাথে আরও বললেন: مَعْدَبُ مُوَعْدُ مُوَعْدُ مُوَعْدُ مُوَعَالًا مُعْمَا الْحَافَةُ مُوَعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُعَالَا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُوَعَالًا مُعَالًا مُوَعَالًا مُوَع

হযরত আৰু হরায়রার রেওয়ায়েতে বুখারী ও তিরমিযীর এক হাদীসে রস্লুক্লাহ (সা)-র উক্তি বণিত রয়েছে যে, খদি আমি এত দীর্ঘকাল কারাগারে থাকতাম, অতঃপর আমাকে মুক্তিদানের জন্য ডাকা হত, তবে আমি তৎক্ষণাৎ সম্মত হয়ে যেতাম।

ইমাম তাবারীর রেওয়ায়েতে বলা হয়েছে ঃ ইউসুফ (আ)-এর ধৈর্য, সহনশীলতা ও সচ্চরিত্রতা বান্তবিকই বিদময়কর। কারাগারে যখন তাঁকে বাদশাহ্র স্বপ্নের ব্যাখ্যা জিজেস করা হয়, তখন আমি তাঁর জায়গায় থাকলে বলতাম যে, আগে আমাকে কারা-গার থেকে মুক্ত কর, এর পর ব্যাখ্যা দেব। দ্বিতীয় বার যখন মুক্তির বার্তা নিয়ে দৃত আগমন করে, তখন তাঁর জায়গায় থাকলে তৎক্ষণাৎ কারাগারের দরজার দিকে পা বাড়া-তাম।---( কুরতুবী)

এ হাদীদে লক্ষণীয় বিষয় এই যে, ইউসুফ (আ)-এর ধৈষ্য, সহনশীলতা ও সচ্চ-রিগ্রতার প্রশংসা করাই হাদীসের উদ্দেশ্য। কিন্তু এর বিপরীতে রস্লুল্লাহ্ (সা)-র নিজের কর্মপন্থা বণিত হয়েছে, যা আমি থাকলে দেরী করতাম না ---এর অর্থ কি? যদি এর অর্থ এই হয় যে, তিনি ইউসুফ (আ)-এর কর্মপন্থাকে উত্তম এবং নিজের কর্মপন্থাকে অনুতম বলেছেন; তবে এটা গ্রেষ্ঠতম পয়গম্বরের অবস্থার সাথে সঙ্গতিসম্পন্ন নয়। এর উত্তরে বলা যায় যে, নিঃসন্দেহে রসূল্লাহ্ (সা) শ্রেষ্ঠতম পয়গম্বর। কিন্তু কোন আংশিক কাজে অন্য পয়গম্বরও শ্রেষ্ঠতম হতে পারেন।

এ ছাড়া তফসীরে কুরতুবীতে বলা হয়েছেঃ এরপ অর্ধও হতে পারে যে, ইউসুফ (আ)-এর কর্মপন্থার মধ্যে ধৈর্য, সহনশীলতা ও মহান চরিত্রের অনন্যসাধারণ প্রমাণ রয়েছে, তা যথান্থানে প্রশংসনীয় কিন্তু রসূলুল্লাহ্ (সা) নিজের যে কর্মপন্থা বর্ণনা করে-ছেন, উম্মতের শিক্ষা ও জনগণের হিতাকাঙ্ক্লার দিক দিয়ে তাই উপযুক্ত ও উত্তম। কেননা, বাদশাহ্দের মেজাজের কোন স্থিরতা নেই। এরাপ ক্ষেত্রে শর্ত যোগ করা অথবা দেরী করা সাধারণ লোকদের পক্ষে উপযুক্ত হয় না। কারণ, বাদশাহ্র মত পাণ্টে যেতে পারে। ফলে কারাবাসের বিপদ যথারীতি অব্যাহত থাকতে পারে। ইউসুফ (আ) তো পরগন্থর হওয়ার কারণে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে একথা জেনেও থাকতে পারেন যে, এ বিলম্বের

#### সুরা ইউসুফ

কারণে কোন ক্ষতি হবে না। কিন্তু সাধারণ লোক তো এ ন্তরে উনীত নয়। রাহমাতুল্লিল আলামীন (সা)-এর মেজাজ ও অভিরুচিতে সর্বসাধারণের কল্যাণ চিন্তার গুরুত্ব ছিল্ অধিক। তাই তিনি বলেছেনঃ আমি এরাপ সুযোগ পেলে দেরী করতাম না।

لت امرات العاية العُن بِنَ الصَّ**دِقِبُنَ**⊙ذ ، وَأَنَّ اللهُ لَا يَجْدِي كَيْدَ الْخَا

(৫১) বাদশাহ্মহিলাদেরকে বললেন ঃ ডোমাদের হাল-হকিকত কি, যখন তোমরা ইউসুফকে আত্মসংবরণ থেকে ফুসলিয়েছিলে? তারা বলল ঃ আলাহ্মহান, আমরা তার সম্পর্কে মন্দ কিছু জানি না। আয়ীয-পত্নী বলল ঃ এখন সত্য কথা প্রকাশ হয়ে গেছে। আমিই তাকে আত্মসংবরণ থেকে ফুসলিয়েছিলাম এবং সে সত্যবাদী। (৫২) ইউসুফ বললেন ঃ এটা এজন্য, যাতে আয়ীয় জেনে নেয় যে, আমি গোপনে তার সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করিনি। আরও এই যে, আলাহ্ বিশ্বাসঘাতকদের প্রতারণাকে এণ্ডতে দেন না।

#### তফ্র্সীরের সার-সংক্ষেপ

বলল ঃ তোমাদের ব্যাপার কি, যখন তোমরা ইউসুফ (আ)-এর কাছে কুমতলবের বাসনা করেছিলে ? (অর্থাৎ একজনে খায়েশ করেছিলে ও অবশিষ্টরা তাকে সাহায্য করেছিলে। কাজেই সাহায্যও কাজের মতই। তখন তোমরা কি বুবতে পারলে ? বাদশাহ্র এডাবে জিডেস করার কারণ সন্ডবত এই ঃ অপরাধী গুনে নিক যে, একজন মহিলা যে তার কাছে কুমতলবের বাসনা করেছিল, বাদশাহ তা জানেন এবং সন্ডবত তার নামও জানেন ; এমতাবন্থায় অন্বীকার করা চলবে না। সুতরাং এডাবে সন্ডবত নিজেই সে বীকারোজি করবে।) মহিলারা উত্তর দিল ঃ আল্লাহ্ মহান, আমাদের তো তাঁর সম্পর্কে বিন্দুমান্নও খারাপ কিছু জানা নেই। (সে সম্পূর্ণ নিষ্কলুষ ও পবিত্র। মহিলারা সন্ডবত খুলায়খার স্বীকারোজি এ কারণে প্রকাশ করেনি যে, ইউসুফের পবিত্রতা প্রমাণ করাই ছিল উদ্দেশ্য। তা হয়ে গেছে। অথবা যুলায়খা উপস্থিত থাকার কারণে তার নাম উল্লেখ ফরতে লজ্জাবোধ করেছে।) আহ্লীয-পত্নী (সে উপস্থিত থাকার কারণে তার নাম উল্লেখ ফরতে রজ্জাবোধ করেছে।) আহ্লীয-পত্নী (সে উপস্থিত ছিল) বলল ঃ এখন তো সত্য কথা (সবার সামনে) জাহির হয়েই গেছে ( এখন গোপন করা রথা। সত্য বলতে কি) আয়িই তাঁর কাছে কুমতলবের খায়েশ করেছিলাম (সে নয়; যেমন ইতিপূর্বে

আমি অপবাদ আরোপ করেছিলাম

ما جزاء من

বলে) এবং নিশ্চয়ই সে

সত্যবাদী। (সম্ভবত অপারক অবস্থায় যুলায়খা এ বিষয়টি শ্বীকার করেছিল। মোটকথা, মোকদ্দমার পূর্ণ রন্ডান্ত, এজাহার ও ইউসুফের পবিত্রতার প্রমাণ তাঁর কাছে বলে পাঠানো হলো। তখন) ইউসুফ বললঃ এসব বিচার-আচার (যা আমি দায়ের করেছি) ওধু এ কারণে যে, আষীয যেন দৃঢ় বিশ্বাস সহকারে জেনে নেয় যে, আমি তার অনুপস্থিতিতে তার ইয়যতের ওপর হন্ডক্ষেপ করিনি এবং এ কথা (জানা হয়ে যায়) যে, আল্লাহ্ তা'আলা বিশ্বাসঘাতকদের প্রতারণাকে এণ্ডতে দেন না। (যুলায়খা অপরের প্রতি লোলুপ দৃষ্টি নিক্ষেপ করে আযীযের সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করেছিল। আল্লাহ্ তা'আলা এর মুখোশ খুলে দিয়েছেন। আমার উদ্দেশ্য এটাই ছিল।)

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

ইউসুফ (আ)-কে যখন রাজকীয় দূত মুজির পয়গাম দিয়ে ডেকে নিতে আসে, তখন তিনি দৃতকে উত্তর দেন যে, প্রথমে ঐ মহিলাদের অবস্থা তদন্ত করা হোক যারা হাত কেটে ফেলেছিল। এতে অনেক রহস্য নিহিত ছিল। আল্লাহ্ তা'আলা পয়গন্বর-দেরকে যেমন পূর্ণ ধামিকতা দান করেছিলেন, তেমনি তাঁদেরকে পূর্ণ বুদ্ধিমণ্ডা ও বিভিন্ন ব্যাপারাদি সম্পর্কে পূর্ণ দূরদৃষ্টিও দান করেছিলেন। রাজকীয় পয়গাম পেয়ে ইউসুফ (আ) অনুমান করে নেন যে, কারামুজির পর মিসরের বাদশাহ্ তাঁকে কোন সম্মানে ভূষিত করবেন। তখন এটাই ছিল বুদ্ধিমত্তা যে, যে অপকর্মের অপবাদ তাঁর প্রতি আরোপ করা হয়েছিল এবং যে কারণে তাঁকে কারাগারে প্রেরণ করা হয়েছিল তার স্বরূপ বাদশাহ্ও অন্য সবার দৃষ্টিতে ফুটে উঠুক এবং তাঁর পবিত্রতার ব্যাপারে কারও মনে কোনরাপ সন্দেহ না থাকুক । নতুবা এর পরিণাম হবে এই যে, রাজকীয় সম্মানের কারণে জন-সাধারণের মুখ বন্ধ হয়ে গেলেও তাদের অন্তরে এ ধারণা ঘুরপাক খাবে যে, এ ব্যক্তিই যে মালিকের স্ত্রীর প্রতি কুমতলবের হাত প্রসারিত করেছিল। কোন সময় এ জাতীয় ধারণা ভারা শ্বয়ং বাদশাহ্রও প্রভাবান্বিত হয়ে যাওয়ার মত পরিস্থিতি সৃষ্টি হওয়া অসম্ভব কিছু নয়। তাই মুক্তির পূর্বে এ ব্যাপারে সাফাই ও তদন্তকে তিনি জরুরী মনে কররেন । উল্লিখিত দু' আয়াতের দ্বিতীয় আয়াতে ষয়ং ইউসুফ (আ) এ কর্ম ও মুজি বিলম্বিত করার দু'টি কারণ বর্ণনা করেছেন ।

প্রথম في الم أخلة بالغيب अध्य الم أخلة بالغيب अध्य الم أخلة بالغيب

যাতে আষীযে-মিসর নিশ্চিত হন যে, আমি তাঁর অবর্তমানে তাঁর সাথে বিশ্বাসঘাতকতা করিনি ।

তাঁকে নিশ্চয়তা দানের জন্যে উদগ্রীব হওয়ার কারণ এই যে, আয়ীয়ে-মিসরের মনে আমার প্রতি সন্দেহ থাকলে এবং রাজকীয় সম্মানের কারণে আমাকে কিছু বলতে না পারলে তাতে একটি অস্বস্তিকর পরিস্থিতির উদ্ভব হবে। আমার রাজকীয় সম্মানও তার কাছে অপ্রিয় থাকবে এবং চুপ থাকা তার জন্য আরও কম্টকর হবে। যে ব্যক্তি কিছুকাল পর্যন্ত প্রডু ছিল, তার মনে কম্ট দেওয়া ইউসুফ (আ) পছন্দ করেন নি। এ ছাড়া

৬৮

**আষীযে-মিসর তাঁর প**বিষ্ণতার ব্যাপারে নিশ্চিত হয়ে গেলে অন্যদের মুখ আপনা থেকেই বঞ্চ হয়ে যেত।

দিতীয় কারণ, بَعْدَى كَيْدَ الْخَا تَنْدِينَ مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى تَعْدَى تَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مَعْدَى مَ কারণ হচ্ছে, যাতে সবাই জেনে নেয় যে, আল্লাহ্ তা'আলা বিশ্বাসঘাতকদের প্রতারণা এণ্ডতে দেন না।

এর দুটি অর্থ হতে পারে। এক. তদন্তের মাধ্যমে বিশ্বাসঘাতকদের বিশ্বাসঘাতকতা ফুটে উঠবে এবং সবাই জানতে পারবে যে, বিশ্বাসঘাতককে পরিণামে লাঞ্ছনাই ডোগ করতে হয়। ফলে ভবিষ্যতে সবাই এহেন কাজ থেকে বেঁচে থাকার সযন্ত চেল্টা করবে। দুই. যদি এ ঘোলাটে পরিস্থিতিতে ইউসুফ (আ) রাজকীয় সম্মানে ভূষিত হতেন, তবে অন্যরা ধারণা করতে পারত যে, বিশ্বাসঘাতকরাও বড় বড় পদমর্যাদা লাভ করতে পারে। ফলে তাদের বিশ্বাসে রুটি দেখা দিত এবং বিশ্বাসঘাতকতার কুফল মন থেকে মুছে যেত। মোটকথা, উল্লিখিত কারণসমূহের পরিপ্রেক্ষিতে ইউসুফ (আ) মুক্তির পন্নগাম পাওয়া মান্নই কারাগার থেকে বের হয়ে পড়া পছন্দ করেন নি বরং রাজকীয় পর্যায়ে তদন্ড দাবী করেছেন।

আলোচ্য প্রথম আয়াতে এ তদন্তের সারমর্ম উল্লেখ করা হয়েছেঃ 👘 🚽 🕻

শ দির কি বাদশাহ হস্ত কর্তন এন এন এন এন কর্তি বাদশাহ হস্ত কর্তনকারিণী মহিলাদেরকে উপস্থিত করে প্রশ্ন করেলেন ঃ কি ব্যাপার ঘটেছে যখন তোমরা ইউসুফের কাছে কুমতলবের খায়েশ করেছিলে ? বাদশাহ্র এ প্রশ্ন থেকে জানা যায় যে, বস্থানে তাঁর মনে এ বিশ্বাস জন্মছিল যে, দোষ ইউসুফের নয়---মহিলাদেরই। তাই তিনি বলেছেন : তোমরা তার কাছে কুমতলবের খায়েশ করেছিলে। এরপর মহিলাদের উত্তর উল্লেখ করা হয়েছে :

قُلْنَ حَاشَ للله مَا عَلَمْنَا عَلَيْهَ مِنْ سُوْءٍ ط قَالَت إَشُرَاتُ الْعَزِيْزِ إِلَانَ حَصْحَمَ الْحَتَّى إَنَا وَآوَدُ تُنَهُ عَنْ نَّفْسَهُ وَإِنَّكُ لَمِيَ الصَّارِ قَيْمَنَ هِ

অর্থাৎ সবাই বলল ঃ আল্লাহ্ মহান, আমরা তাঁর মধ্যে বিন্দুমারও মন্দ কোন কিছু জানি না। আষীয-পত্নী বলল ঃ এখন তো সত্য কথা ফুটেই উঠেছে। আমিই তাঁর কাছে কুমতলবের কামনা করেছিলাম। সে নিশ্চিতই সত্যবাদী।

ইউসুফ (আ) তদভের দাবীতে আয়ীয-পত্নীর নাম চাপা দিয়েছিলেন। কিন্তু আল্লাহ্ যখন কাউকে ইযয্ত দান করেন, তখন তার সততা ও সাফাই প্রকাশে মানুষের মুখ আপনা থেকেই খুলে যায়। এ ক্ষেত্রে আয়ীয-পত্নী সাহসিকতার পরিচয় দিয়ে নিজেই সত্য প্রকাশ করে দিয়েছে।

এ পর্যন্ত বণিত ইউসুফ (আ)-এর অবস্থা ও ঘটনাবলীতে অনেক উপকারিতা, মাস-'আলা ও মানবজীবনের গুরুত্বপূর্ণ পথনির্দেশ রয়েছে। তন্মধ্যে ইতিপূর্বে আটটি বিষয় বণিত হয়েছে। আরও কিছু মাস'আলা ও পথনির্দেশ নিম্নে বণিত হল ঃ

মাস'আলে। ঃ (৯) আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর প্রিয় বান্দাদের উদ্দেশ্য পূর্ণ করার জন্য নিজেই অদৃশ্য ব্যবস্থা গ্রহণ করেন। তাঁরা কোন সৃষ্ট জীবের কাছে ঋণী হোন---এটা তিনি পছন্দ করেন না। এ কারণেই ইউসুফ (আ) যখন মুক্তিপ্রাণ্ড কয়েদীকে বললেন ঃ বাদশাহ্র কাছে আমার কথা বলো, তখন আল্লাহ্ তা'আলা তাকে অনেক দিন পর্যন্ত বিস্মৃত করে রাখেন এবং অদৃশ্য যবনিকার অন্তরাল থেকে এমন ব্যবস্থা করেন, যাতে ইউসুফ (আ) কারও কাছে ঋণী না হন এবং পূর্ণ মান-সম্প্রমের সাথে কারাগার থেকে মুক্তির উদ্দেশ্যও পূর্ণ হয়।

এ ব্যবস্থা ছিল এই যে, মিসরের বাদশাহৃকে একটি উদ্বেগজনক স্বপ্ন দেখানো হল. যার ব্যাখ্যা দিতে দরবারের সবাই অক্ষমতা প্রকাশ করল। ফলে ইউসুফ (আ)-এর কাছে যেতে হল।

মাস'জালা ঃ (১০) এতে সচ্চরিত্রতার শিক্ষা রয়েছে। মুক্তিপ্রাণত কয়েদী বাদশাহ্র কাছে বলে দেয়ার মত কাজটাও না করার দরুন ইউসুফ (আ)-কে অতিরিস্ত সাত বছর পর্যন্ত বন্দী জীবনের দুঃসহ যাতনা ডোগ করতে হয়। সাত বছর পর যখন সে স্বপ্নের ব্যাখ্যা নেয়ার জন্য আগমন করল, তখন তিনি স্বভাবতই তাকে ভর্ণেনা করতে পারতেন এবং বলতে পারতেন যে, তোমার দ্বারা আমার এতটুকু কাজও হল না! কিন্তু ইউসুফ (আ) তা করেন নি। তিনি পয়গন্বরসুলন্ড চরিত্রের পরিচয় দিয়ে এ বিষয়টি উল্লেখ পর্যন্ত করেন নি--( ইবনে-কাসীর, কুরতুবী )

মাস'জালা : (১১) সাধারণ লোকদের পারলৌকিক মঙ্গল চিন্তা করা এবং তাদেরকে পরকালে ক্ষতিকর কাজকর্ম থেকে বাঁচিয়ে রাখা যেমন পয়গন্বর ও আলিমদের কর্তবা, তেমনি মুসলমানদের অর্থনৈতিক অবস্থার প্রতি লক্ষ্য রাখাও তাদের দায়িত্ব। ইউসুফ (আ) এক্ষেত্রে ওধু স্বপ্নের ব্যাখ্যা দিয়েই ক্ষান্ত হন নি; বরং বিজজনোচিত ও হিতাকাওক্ষার পরামর্শও দেন যে, উৎপন্ন গম শীষের মধ্যেই থাকতে দেবে এবং খোরাকীর পরিমাণে বের করবে---যাতে সেসব শস্য নষ্ট না হয়ে যায়।

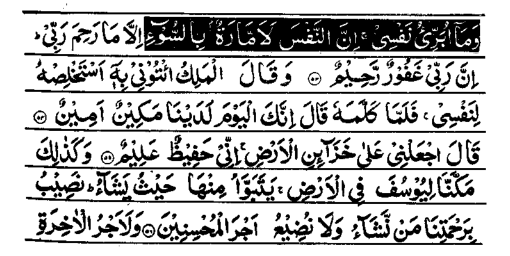
মাস জালা ঃ (১২) অনুসরণযোগ্য আলিম সমাজের এদিকেও লক্ষ্য রাখা উচিত যে, তাদের সম্পর্কে জনগণের মধ্যে যেন কোন মিথ্যা বা দ্রান্ত ধারণা সৃষ্টি না হয়। কেননা কুধারণা মূর্খতাপ্রসূত হলেও তা দাওয়াত ও প্রচারকার্যে বিদ্ন সৃষ্টি করে। জনগণের মধ্যে সংশ্লিষ্ট ব্যক্তির কথার ওজন থাকে না।---( কুরতুবী )

রস্লুলাহ্ (সা) বলেনঃ

অপবাদের স্থান থেকে বেঁচে থাক। অর্থাৎ এমন অবস্থা ও ক্ষেত্র থেকেও নিজকে দৃরে সরিয়ে রাখ, যেখানে কেউ তোমার প্রতি অপবাদ আরোপ করার সুযোগ পায়। এ নির্দেশ সাধারণ মুসলমানদের জন্য। তবে আলিম শ্রেণীকে এ ব্যাপারে দ্বিগুণ সাবধান হতে হবে। রসূলুল্লাহ (সা) যাবতীয় গোনাহ্ থেকে মুক্ত ও পবিত্র ছিলেন ; তা সত্ত্বেও তিনি এ ব্যাপারে বিশেষ রকম যত্নবান ছিলেন। একবার তাঁর একজন স্ত্রী তাঁর সাথে মদীনার এক গলিতে হেঁটে যাচ্ছিলেন। জনৈক সাহাবীকে সম্মুখ থেকে আসতে দেখে তিনি দূর থেকেই বলে দিলেন আমার সাথে আমার অমুক স্ত্রী রয়েছে। উদ্দেশ্য, যাতে তিনি অনাখ্যীয়া কোন মহিলার সাথে পথ অতিরুম করছেন বলে কেউ সন্দেহ না করে। এ ক্ষেত্রে ইউসুফ (আ) কারাগার থেকে মুক্তি এবং রাজকীয় আহবান পাওয়া সত্বেও মুন্তির পূর্বে জনগণের মন থেকে সন্দেহ দ্বর করার চেল্টা করেছেন।

মাস'জালা: (১৩) অধিকারের ডিউতে যার প্রতি সম্মান প্রদর্শন করা জরুরী যদি অনিবার্য পরিস্থিতিতে তার বিরুদ্ধে কোন কার্যরুম গ্রহণ করতেও হয়, তবে এতেও সাধ্যানুযায়ী অধিকার ও সম্মানের প্রতি লক্ষ্য রাখা ভদ্রতার দাবি। ইউসুফ (আ) স্বীয় পবিগ্রতা সপ্রমাণ করার জন্য যখন ঘটনার তদন্ত দাবি করেন, তখন আযীয ও তাঁর পত্নীর নাম উল্লেখ করার পরিবর্তে ঐ মহিলাদের কথা বলেছেন, যারা হাত কেটে ফেলে-ছিলেন ।--- ( কুরতুবী ) কেননা উদ্দেশ্য এতেও সিদ্ধ হতে পারত।

মাস'আলা ៖ (১৪) এতে উত্তম চরিত্রের একটি শিক্ষা রয়েছে যে, যাদের হাতে সাত অথবা বার বছর পর্যন্ত কারাভোগ করতে হয়েছিল, মুজির পর ক্ষমতা পেয়েও ইউসুফ (আ) তাদের উপর কোন প্রতিশোধ গ্রহণ করেন নি। অধিকন্ত তিনি তাদেরকে এতটুকু কল্ট দেয়াও পছন্দ করেন নি, যেমন لَيَعْلَمُ اَ خُنْكَ لِ أَخْلُكُ لِ لَغَيْبُ



# خَبْرُ لِلَّذِ بِنْنَ أَمَنُوا وَكَانُوا بَتْنَقُونَ ٥

(৫৩) আমি নিজেকে নির্দোধ বলি না। নিশ্চয় মানুধের মন মন্দ কর্মপ্রবণ, কিন্তু সে নয়----আমার পালনকর্তা যায় এতি উনুগ্রহ করেন। নিশ্চয় আমার পালনকর্তা ক্রমাশীল, দয়ালু। (৫৪) বাদশাহ্বলল ঃ তাকে আমার কাছে নিয়ে এস। আমি তাকে নিজের বিশ্বস্ত সহচর করে রাখব। জতঃপর যখন তার সাথে মত বিনিময় করল তখন বলল ঃ নিশ্চয়ই আপনি আমার কাছে আজ থেকে বিশ্বস্ত হিসাবে মর্যাদার স্থান লাড করেছেন। (৫৫) ইউসুফ বলল ঃ আমাকে দেশের ধন-ডাঙারে নিযুক্ত করুন। আমি বিশ্বস্ত রক্ষক ও অধিক জানবান। (৫৬) এমনিডাবে আমি ইউসুফকে সে দেশের বুকে প্রতিষ্ঠা দান করেছি। সে তথায় থেখানে ইচ্ছা স্থান করে নিতে পারত। আমি ঘীয় রহমত যাকে ইচ্ছা স্টেন্ছে দেই এবং আমি পুণ্যবানদের প্রতিদান বিনষ্ট করি না। (৫৭) এবং ঐ লোকদের জন্য পরকালে প্রতিদান উত্তম যারা ঈমান এনেছে ও সতকঁতা অবলম্বন করে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষপ

আমি নিজের মনকে (- ও সঙাগত দিক দিয়ে) মুক্ত (ও পবিত্র) বলি না। (কেননা প্রত্যোকের) মন মন্দেরই আদেশ দেয়, ঐ মন ছাড়া--যার প্রতি আমার পালনকর্তা অনুগ্রহ করেন [ এবং যার মধ্যে মন্দের বীজ না রাখেন; যেমন প্রগন্ধরদের মন। এওলোকে 'মুতমায়িল্লা' (প্রশান্ত) বলা হয়। ইউসুফ (আ)-এর মনও ছিল এগুলোর অন্তর্ভু জা উদ্দেশ্য এই যে, আমার পবিত্রতা ও সাধুতা আমার মনের সন্তাগত গুণ নয়, বরং আল্লাহ্র অনুগ্রহ ও সুদুপ্টির ফল। তাই আমার মন মন্দ কাজের আদেশ দেয় না। নতুবা অন্য লোকদের মন যেমন, আমার মনও তেমনি হত ]। নিশ্চয় আমার পালনকর্তা অত্যন্ত ক্ষমাশীল, পরম দয়ালু। অর্থাৎ উপরে মনের দু'প্রকার শ্রেণীভেদ জানা গেছে ঃ 'আম্মারা' ও 'মুতমায়িল্লা'। আম্মারা তওবা করলে ক্ষমাপ্রণত হয় এবং এ পর্যায়ে তাকে 'লাওয়ামা' বলা হয়। মুত-মায়িল্লার গুণ তার সন্তার জরুরী আঙ্গ নয়, বরং আল্লাহ্র অনুকন্পা ও রহমতের ফল। অতএব আন্দ্যারা যখন লাওয়ামা হয়, তখন শল্কমা' গুণ প্রকাশ পায় এবং 'মুত-মায়িল্লা' গে প্রালা; গুণ প্রকাশ পায়।

এসৰ হচ্ছে ইউসুফ (আ)-এর বক্তব্যের বিষয়বস্তা। এখন প্রশ্ন এই যে, অপবিরতা প্রমাণের এ কাজটি মুক্তির পরও তো সঙ্জবপর ছিল। মুক্তির আগে তা ফেন করা হল ? সঙ্ভবত এর কারণ এই যে, মুক্তির পূর্বে এ পবিরতা প্রমাণ করলে যতটু কু বিশ্বাসযোগ্য হতে পারে, মুক্তির পর ততটুকু হতে পারে না। কেননা, যুক্তি-প্রমাণ মুক্তির আগে ও পরে উডয় অবস্থাতে পবিরতা সপ্রমাণ করত ঠিক ; কিন্তু মুক্তিন্র আগে পেশকৃত যুক্তি-প্রমাণের সাথে একাট অতিরিক্ত বিষয়ও রয়েছে। তা এই যে বাদশাহ্ ও আয়ীয় যেন বুঝতে পারেন যে, যুধ্বন পবিরতা প্রমাণ ব্যতিরেকে ইউসুফ মুক্ত হতে চায় না, অথচ এমতাবস্থায় মুক্তিই

92

ক্ষেদীর পরম বাসনা হয়ে থাকে ; তখন বোঝা যায় যে, স্বীয় পবিষ্কতার ব্যাপারে তিনি পূর্ণ আন্থাবান। তাই তা প্রমাণিত হয়ে যাবে বলে নিশ্চিত। বলা বাহল্য, এরাপ পূর্ণ আছা নির্দোষ ব্যক্তিরই হতে পারে---দোষী ব্যক্তির নয়। বাদশাহ্ এসব কথাবার্তা ওনলেন ] এবং ( গুনে ) বাদশাহ্ বরলেন ঃ তাকে আমার কাছে নিয়ে এস। আমি তাকে একাভঙাবে নিজের (কাজের) জন্য রাখব (এবং আযীথের ফাছ থেকে নিয়ে নেব। সে আর তার অধীনে থাকবে না । লোকেরা তাকে বাদশাহ্র কাছে নিয়ে এল ) । যখন বাদশাহ্ তাঁর সাথে কথা বঙ্গরেন (এবং কথাবার্তার মধ্যে তাঁর আরও ৩ণ-গরিমা প্রকাশ পেল)তখন বাদশাহ্ (তাঁকে) বললেনঃ আপনি আমার কাছে আজ (থেকে) খুবই সম্মানাই ও বিশুস্তু। ( এরপর অথের ব্যাখ্যা সম্পর্কে আলোচনা হল। বাদশাহ্বললেন ঃ এতবড় দুর্ভিক্ষের মুকাবেলা করা খুবই কঠিন কাজ। এর ব্যবস্থাপনা কার দায়িত্বে দেয়া যায়?) ইউসুফ (আ) বললেন ঃ আমাকে জাতীয় সম্পদের রক্ষণাবেক্ষণে নিযুক্ত করুন। আমি ( এগুলোর ) রক্ষণাবেক্ষণ (-ও) করব এবং ( আমি আমদানী-রফতানীর ব্যবস্থা ওহিসাব-কিতাবের পদ্ধতি সম্পর্কেও ) পুরাপুরি অভিজ্ঞতা রাখি ( সেমতে তাঁকে বিশেষ কোন পদ দানের পরিবর্তে নিজের প্রতিভূ হিসাবে সর্বপ্রকার ক্ষমতাই দান করলেন । বাস্তবে যেন ইউসুফই বাদশাহ্ হয়ে গেলেন এবং তিনি নামেমার বাদশাহ্রইলেন। ইউসুফ (আ) আযীষের পদাধিকারী বলে খ্যাত হয়ে গেলেন। তাই আল্লাহ্ বলেনঃ ) আমি এমনি (আশ্চর্যজনক ) ডাবে ইউসুফকে ( মিসর ) দেশে ক্ষমতাশালী করে দিলাম। সে যথা ইচ্ছা, তথায় বসবাস করতে পারে। ( যেমন বাদশাহ্গণ এ ব্যাপারে স্বাধীন হয়। অর্থাৎ এমন এক সময় ছিল, যখন তিনি কুপে বন্দী ছিলেন। এরপর আয়ীযের অধীনে গোলাম ছিলেন। আজ এমন সময় এসেছে যে, তিনি পূর্ণ স্বাধীনতা লাভ করেছেন। ব্যাপার এই যে ) আমি ষাকে ইচ্ছা, স্বীয় অনুগ্রহ পৌঁছে দেই এবং আমি সৎকর্মশীলদের প্রতিদান বিনষ্ট করি না। ( অর্থাৎ ইহ-কালেও সৎকাজের প্রতিদান পায় অর্থাৎ পবির জীবন লাভ করে। হয় ধনাচ্য হয়ে--ষেমন ইউসুফ লাভ করেছেন, না হয় ধনাঢ্যতা ব্যতিরেকে-- আলে তুলিট ও সন্তলিটির মাধ্যমে মধুর জীবন প্রাপত হয়ে। এ হচ্ছে ইহকালের কথা) এবং পরকালের প্রতিদান আরও উত্তম ঈমান ও আল্লাহ-ভীতি অবলম্বনকারীদের জন্য।

## আনুষলিক ভাতব্য বিষয়

নিজের পবিষ্ণতা বর্ণনা করা দুরস্ত নয়; কিন্তু বিশেষ অবস্থায় ? পূর্ববর্তী আয়াতে ইউসুফ (আ)-এর এ উস্তি বর্ণিত হয়েছিল ঃ আমার বিরুদ্ধে আমীত অভিযোগের পুরাপুরি তদন্তের পূর্বে আমি কারাগার থেকে মুক্তি পছন্দ করি না----যাতে আযীয় ও বাদশাহ্র মনে পুরাপুরি বিশ্বাস জন্মে যে, আমি কোন বিশ্বাসঘাতক্ষতা করিনি এবং অভিযোগটি নিছক মিথ্যা ছিল। এ উস্তিতে একটি অনিবার্য প্রয়োজনে নিজের মুখেই নিজের পবিষ্ণতা বর্ণিত হয়েছিল, যা বাহ্যত নিজের গুচিতা নিজে বর্ণনা করার শামিল। এটা আরাহ তা আলার পছন্দনীয় নয়; যেমন কোরআনে বলা হয়েছে ঃ

. .

অর্থাৎ আপনি কি তাদেরকে দেখেন না যারা নিজেরাই নিজেদেরকে শুচিশুদ্ধ বলে ? বরং আল্লাহ্ তা'আলারই অধিকার আছে, তিনি যাকে ইচ্ছা, শুচিশুদ্ধ সাব্যস্ত করবেন। সূরা নজমেও এ বিষয়বস্ত সম্বলিত একটি আয়াত রয়েছে ঃ

مَرْ مَرْ مُرْ مَرْ مُرْ مُرْ مُرْ مُوْ مَا مَكُوْ مَا مَعْتَمَ مَ مَوْ مَا مَكُمْ مُوْ الْقَعْمَ بَمَنَ الْقَى علام بمن القى অর্থাৎ তোমরা নিজের ভচিতা مَوْ أَ عَلَمُ بَمَنَ الْقَعْمَ

নিজে দাবি করো না। আল্লাহ্ তা'আলাই সম্যক ভাত আছেন, কে বান্তবিক পরহিজগার ও আল্লাহ্জীরু।

তাই আলোচ্য আয়াতে ইউসুফ (আ) আপন পবিৱতা প্রকাশ করার সাথে সাথেই এ সত্যও ফুটিয়ে তুলেছেন যে, আমার এ কথা বলা নিজের আল্লাহ্ভীরুতা ও পবিত্রতা প্রকাশ করার জনা নয়; বরং সত্য এই যে, প্রত্যেক মানুষের মন, যার মৌল উপাদান চার বস্তু যথা---অগ্নি, পানি, সৃত্তিকা ও বায়ু দ্বারা গ**টি**ত হয়েছে, এ মন আপন স্বভাবে প্রত্যেককে মন্দ কাজের দিকেই আরুপ্ট করে। তবে ঐ মন এর ব্যতিক্রম, যার প্রতি আমার পালনকর্তা অনুগ্রহ করেন এবং মন্দ স্পৃহা থেকে পবিত্র রাখেন। পয়গম্বরগণের মন এরাপই হয়ে থাকে। কোর-আন পাকে এরাপ মনকে 'নফসে মুতমায়িলা' আখ্যা দেয়া হয়েছে। মোটকথা, এমন কঠোর পরীক্ষার সময় গোনাহ থেকে বেঁচে যাওয়াটা আমার কোন সন্তাগত পরাকার্চা ছিল না; বরং আল্লাহ্ তা'আলারই রহমত ও পথ প্রদর্শনের ফল ছিল। তিনি যদি আমার মন থেকে হীন প্রবৃত্তিকে বহিষ্ণার করে না দিতেন, তবে আমিও সাধারণ মানুষের মত কুপ্রবৃত্তির হাতে পরাভূত হয়ে যেতাম।

কোন কোন হাদীসে আছে, ইউসুফ (আ)-এর এ কথা বলার কারণ এই যে, তাঁর মনেও এক প্রকার কল্পনা সৃষ্টি হয়েই গিয়েছিল, যদিও তা অনিচ্ছাকৃত ধারণার পর্যায়ে ছিল। কিন্তু নবুয়তের মাপকাঠিতে এটাও পদস্খলনই ছিল। তাই এ কথা ব্যক্ত করেছেন যে, আমি নিজের মনকে সম্পূর্ণ মুক্ত ও পবিত্র মনে করি না।

মানব-মন তিন প্রকার : আয়াতে এ বিষয়টি চিন্তাসাপক্ষ যে, এতে প্রত্যেক মানব-মনকেই এই এই এই এই এই এই বিদ্যু আয়োকে প্রাক্ত আদেশদাতা ) বলা হয়েছে : যেমন এক হাদীসে আছে, রস্লুলুলাহ্ (সা) সাহাবায়ে কিরামকে প্রাক্ত করলেন : এরুপ সাথী সম্পর্কে তোমাদের কি ধারণা যাক্ষে সম্মান-সমাদর করলে অর্থাৎ অন্ন দিলে, বন্ত দিলে সে তোমাদের কি ধারণা যাক্ষে সম্মান-সমাদর করলে অর্থাৎ অন্ন দিলে, বন্ত দিলে সে তোমাদেরকে বিপদে ফেলে দেয়। পক্ষান্তরে তার অব্যামনা করা হলে অর্থাৎ তাকে কুধার্ত ও উলঙ্গ রাখা হলে সে তোমাদের সাথে সদ্ধাবহার করে ? সাহাবায়ে কিরাম আরয করলেন : ইয়া রাস্লাল্লাহ্ ! এর চাইতে অধিক মন্দ দুনিয়াতে আর কোন কিছু হতে পারে না। তিনি বললেন : এ সন্তার কসম, যার কম্জায় আমার প্রাণ, তোমাদের বুকের মধ্যে যে মনটি আছে সে এই ধরনের সাথী ঃ-- (কুরতুবী) অন্য এক হাদীসে আছে. সুরা ইউসুফ

ভোমাদের প্রধান শর্রু স্বয়ং তোমাদের মন। সে তোমাদেরকে মন্দ কাজে লিণ্ত করে লান্চিত ও অপমানিত করে এবং নানাবিধ বিপদাপদেও জড়িত করে দেয়।

মোটকথা, উল্লিখিত আয়াত এবং হাদীস দ্বারা জানা যায় যে, মানব-মন মন্দ কাজেই উদ্বুদ্ধ করে। কিন্তু সূরা কিয়ামায় এ মানব-মনকেই 'লাওয়ামা' উপাধি দিয়ে এভাবে সম্মানিত করা হয়েছে যে, আল্লাহ্ তা'আল্লা এর কসম খেয়েছেন ঃ

কজরে এ মনকেই 'মুতমায়িন্না' আখ্যায়িত করে জান্নাতের সুসংবাদ দান করা হয়েছে----কজরে এ মনকেই 'মুতমায়িন্না' আখ্যায়িত করে জান্নাতের সুসংবাদ দান করা হয়েছে---কে ব্রু হিন্দু এডাবে মানব-মনকে এক জায়গায় এবং তৃতীয় জায়গায় কিন্দু বলা হয়েছে।

এর ব্যাখ্যা এই যে, প্রত্যেক মানব-মন আপন সতার দিক দিয়ে অর্থাৎ মন্দ কাজের আদেশদাতা। কিন্তু মানুষ যখন আল্লাহ্ ও পরকালের ভয়ে মনের আদেশ পালনে বিরত থাকে, তখন তা এর হয়ে যায়। অর্থাৎ মন্দ কাজের জন্য তিরক্ষারকারী ও মন্দ কাজ থেকে তওবাকারী; যেমন সাধারণ সাধু-সজ্জনদের মন এবং যখন কোন মানুষ নিজের মনের বিরুদ্ধে সাধনা করতে ফরতে মনকে এ ভরে পৌছিয়ে দেয় যে, তার মধ্যে মন্দ কাজের কোন স্পৃহাই অবশিল্ট থাকে না, তখন তা 'মৃত্যায়িয়া' হয়ে যায় অর্থাৎ প্রশান্ত ও নিরুদ্বেগ মন। পুণ্যবানরা চেল্টা ও সাধনার মাধ্যমে এন্ডর আর্জন করতে পারে; কিন্তু তা সদাসর্বদা অব্যাহত থাকা নিশ্চিত নয়। পয়গম্বরগণকে আল্লাহ্ তা আলা আপনা-আপনি পূর্বসাধনা ব্যতিরেকেই এ মন দান করেন এবং তাঁরা সদাসর্বদা এ ভরেই অবন্থান করেন। এডাবে মনের তিনটি অবস্থার দিক দিয়ে তিন প্রকার ক্রিয়াকর্মকে তার সাধ্যে সম্পুক্ত করা হয়েছে।

আয়াতের শেষে مَعْوَرُ رَحِيمُ عَنْوُرُ رَحِيمُ سَاتِهُمُ سَاتِة اللَّهُ عَنْوُرُ وَحَيْمُ مَا اللَّهُ مَعْوَرُ مُعْمُورُ مُعْمُورُ مُعْمُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَعْوُرُ وَحَيْمُ مَا اللَّهُ اللَّهُ مَعْوُرُ وَحَيْمُ مُا اللَّهُ مَعْوُرُ وَحَيْمُ مُعْمُورُ مُعْمُ مُا اللَّهُ مَعْمُورُ مُعْمُ مُا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَعْمُورُ مُعْمُ مُعْمُورُ مُعْمُ مُا اللَّهُ مُعْمُورُ مُعْمُ مُا اللَّهُ مَا اللَّهُ مُعْمُورُ مُعْمُورُ مُعْمُ مُا اللَّهُ مُعْمُورُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُورُ مُعْمُ مُ مُ مُعْمُ مُعْمَعُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ الْعُمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمَعُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمَعُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْمُ مُعْ

96

বাদশাহ্ যখন ইউসুফ (আ)-এর দাবি অনুযায়ী وَتَالَ إِنَّهُ لَكُ ا ثُتُو نِي الْح

মহিলাদের কাছে ঘটনার তদন্ত করলেন এবং যুলায়খা ও অন্যান্য সব মহিলা বাস্তব ঘটনা স্বীকার করল, তখন বাদশাহ্ নির্দেশ দিলেন ঃ ইউসুফ (আ)-কে আমার কাছে নিয়ে এস---যাতে আমি তাকে একান্ত উপদেল্টা করে নেই। নির্দেশ অনুযায়ী তাঁকে সসল্মানে কারাগার থৈকে দরবারে আনা হল। অতঃপর পারস্পরিক আলাপ-আলোচনার ফলে তাঁর যোগ্যতা ও প্রতিডা সম্পর্কে নিশ্চিত হয়ে বাদশাহ্ বললেন ঃ আপনি আজ থেকে আমার কাছে অত্যন্ত সম্মানার্হ এবং বিশ্বস্ত।

ইমাম বগভী বর্ণনা করেন, যখন বাদশাহ্র দূত দ্বিতীয় বার কারাগারে ইউসুফ (আ)-এর কাছে পৌঁছল এবং বাদশাহ্র পয়গাম পৌঁছাল, তখন ইউসুফ (আ) সব কারাবাসীদের জন্য দোয়া করলেন এবং গোসল করে নতুন কাপড় পরিধান করলেন। তিনি বাদশাহ্র দরবারে পৌঁছে এ দোয়া করলেন ঃ

حَسْبِي رَبَّى مِنْ دُنْيَا ى وَحَسْبِي رَبَّى مِنْ خَلْقِه عَزَّجًا رَلاً وَجَلَّ ثَنَا تُمَ وَلاَ إِلَٰهُ عَيْرُلاً

অর্থাৎ----আমার দুনিয়ার জন্য আমার পালনকর্তাই যথেষ্ট এবং সকল সৃষ্ট জীবের মুকাবিলায় আমার পালনকর্তা আমার জন্য যথেষ্ট। যে তাঁর আশ্রয়ে আসে, সে সম্পূর্ণ নিরাপদ। তিনি ব্যতীত অন্য কোন উপাস্য নেই।

দরবারে পৌঁছে আল্লাহ্র দিকে রুজু হয়ে দোয়া করেন এবং আরবী ভাষায় সালাম করেন ঃ আসসালামু আলায়কুম ওয়া রাহমাতুল্লাহ্ এবং বাদশাহ্র জন্য হিরু ভাষায় দোয়া করলেন। বাদশাহ্ অনেক ভাষা জানতেন, কিন্তু আরবী ও হিরু ভাষা তাঁর জানা ছিল না। ইউসুফ (আ) বলে দেন যে, সালাম আরবী ভাষায় এবং দোয়া হিরু ভাষায় করা হয়েছে।

এ রিওয়ায়েতে আরও বলা হয়েছে যে, বাদশাহ্ ইউসুফ (আ)-এর সাথে বিডিন্ন ভাষায় কথাবার্তা বলেন। তিনি তাঁকে প্রত্যেক ভাষায়ই উত্তর দেন এবং আরবী ও হিন্দু এ দু'টি অতিরিক্ত ডাষা গুনিয়ে দেন। এতে বাদশাহ্র মনে ইউসুফ (আ)-এর যোগ্যতা গভীরডাবে রেখাপাত করে।

অতঃপর বাদশাহ্ বললেন ঃ আমি আমার যপ্রের ব্যাখ্যা আপনার মখ থেকে সরাসরি ভনতে চাই। ইউসুফ (আ) প্রথমে স্বপ্রের এমন বিবরণ দিলেন, যা আজ পর্যন্ত বাদশাহ্ নিজেও কারও কাছে বর্ণনা করেন নি। এরপর ব্যাখ্যা বললেন।

বাদশাহ্ বললেন ঃ আমি আশ্চর্য বোধ করছি যে, আপনি এসব বিষয় িং করে জান-লেন ! অতঃপর তিনি পরামর্শ চাইলেন যে, এখন কি করা দরকার ৷ ইউসুফ (আ) বললেন ঃ প্রথম সাত বছর খুব বৃশ্টিপাত হবে। এ সময় অধিকতর পরিমাণে চামাবাদ করে অতি-ব্লিক্ত ফসল উৎপাদনের ব্যবস্থা করতে হবে। জনগণকে অধিক ফসল ফলানোর জন্য নির্দেশ দিতে হবে। উৎপন্ন ফসন্নের একটা উল্লেখযোগ্য অংশ নিজের কাছে সঞ্চিতও রাখতে হবে।

এভাবে দুর্ভিক্ষের সাত বছরের জন্য মিসরবাসীদের কাছে প্রচুর শস্যভাগ্তার মজুদ ধাকবে এবং আপনি তাদের পক্ষ থেকে নিশ্চিত্ত থাকবেন। রাজস্থ আয় ও খাস জমি থেকে যে পরিমাণ কসল সরকারের হাতে আসবে, তা ভিন্দেশী লোকদের জন্য রাখতে হবে। কারণ, এ দুর্ভিক্ষ হবে সুদূর দেশ অবধি বিস্তৃত। ভিন্দেশীরা তখন আপনার মুখাপেক্ষী হবে। আপনি খাদ্যশস্য দিয়ে সেসব আর্তমানুষকে সাহায্য করবেন। বিনিময়ে যৎকিঞ্চিৎ মূল্য গ্রহণ করলেও সরকারী ধনডাণ্ডারে অভূতপূর্ব অর্থ সমাগম হবে। এ পরামর্শ ত্তনে বাদশাহ্ মুগধ ও আনন্দিত হয়ে বললেন ঃ এ বিরাট পরিকপ্পনার ব্যবস্থাপনা কিডাবে হবে এবং কে করবে ? ইউসুফ (আ) বললেন ঃ

একজন অর্থমন্ত্রীর মধ্যে যেসব গুণ থাকার দরকার, উপরোক্ত দু'টি শব্দের মধ্যে ইউসুফ (আ) তার সবগুলোই বর্ণনা করে দিয়েছেন। কেননা, অর্থমন্ত্রীর জন্য সর্বপ্রথম প্রয়োজন হচ্ছে সরকারী ধনসম্পদ বিনপ্ট হতে না দেওয়া, বরং পূর্ণ হিফাযত সহকারে একত্রিত করা এবং অনাবশ্যক ও দ্রান্ত খাতে ব্যয় না করা। দ্বিতীয় প্রয়োজন হচ্ছে, যেখানে যে পরিমাণ ব্যয় করা জরুরী, সেখানে সেই পরিমাণে ব্যয় করা এবং এক্ষেত্রে কোন কমবেশী না করা। দুর্দ্ন শব্দটি প্রথম প্রয়োজনের এবং পার্ট দ্বিতীয় প্রয়োজনের গ্যারাণ্টি।

বাদশাহ্ যদিও ইউসুফ (আ)-এর গুণাবলীতে মুগ্ধ ও তাঁরে ধর্মপরায়ণতা ও বুদ্ধি-মঙায় পুরাপুরি বিশ্বাসী হয়ে গিয়েছিলেন, তথাপি কার্যত তাকে অর্থমন্ত্রীর পদ সোপর্দ করলেন না ; বরং এক বছর পর্যন্ত একজন সম্মানিত অতিথি হিসাবে দরবারে রেখে দিলেন।

এক বছর অতিবাহিত হওয়ার পর ওধু অর্থ মন্ত্রণালয়ই নয়; বরং যাবতীয় সর-ফারী দায়িত্বও তাঁকে সোপদ করে দেওয়া হলো। সম্ভবত এ বিলম্বের কারণ ছিল এই যে, নিকট-সান্নিধ্যে রেখে চরিত্র ও অড্যাস সম্পর্কে পুরাপুরি অভিজ্ঞতা আজিত না হওয়া পর্যন্ত তাকে এত বড় পদ দান করা উপযুক্ত ছিল না; যেমন শেখ সাদী বলেন ঃ

# چو یو سف کسے در صلاح و تمیز بیک سال ہاید کہ گرد دعز یز

ু অর্থাৎ ঃ কোন ব্যক্তির মধ্যে যদি ইউসুফ সমতুল্য যোগ্যতা ও ঞিল্টে চার থাকে, তার পক্ষে এফ বছর কালের মধ্যেই মন্ত্রী পর্যায়ের মর্যাদা লাড় সন্তব। কোন কোন তফসীরবিদ লিখেছেন ঃ এ সময়েই যুলায়খার শ্বামী কিতফীর মৃত্যৃ-বরণ করে এবং বাদশাহ্র উদ্যোগে ইউসুফ (আ)-এর সাথে ঘুলায়খার বিবাহ হয়ে যায়। তখন ইউসুফ (আ) যুলায়খাকে বললেন ঃ তুমি যা চেয়েছিলে, এটা কি তার চাইতে উত্তম নয় ? যুলায়খাশ্বীয় দোষ শ্বীকার করে ক্ষমা প্রার্থনা করেন।

আল্লাহ্ তা'আলা সসম্মানে তাঁদের মনোবান্ছা পূর্ণ করলেন এবং খুব আমোদ-আহলাদে তাঁদের দাম্পত্য জীবন অতিবাহিত হতে লাগল । ঐতিহাসিক বর্ণনা অনুযায়ী তাঁদের দু'জন পুৱ সন্তানও জন্মগ্রহণ করেছিল । তাদের নাম ছিল ইফরায়ীম ও মানশা ।

কোন কোন রেওয়ায়েতে আছে, বিবাহের পর আল্লাহ্ তা'আলা ইউসুফ (আ)-এর অন্তরে যুলায়খার প্রতি এত গড়ীর ডালবাসা সৃষ্টি করে দেন, যা যুলায়খারে অভরে ইউসুফ (আ)-এর প্রতি ছিল না। এমন কি, একবার ইউসুফ (আ) যুলায়খাকে অভিযোগের স্বরে বললেন ঃ এর কারণ কি যে, তুমি পূর্বের ন্যায় আমাকে ডালবাস না? যুলায়খা আরয করল ঃ আপনার ওসিলায় আমি আল্লাহ তা আলার ডালবাসা অর্জন করেছি। এ ডাল-বাসার সামনে সব সম্পর্ক ও চিন্তা-ডাবনা ম্লান হয়ে গেছে। এ ঘটনাটি আরও কিছু বর্ণনাসহ তফসীরে কুরতুবী ও মাযহারীতে বণিত হয়েছে।

ইউসুফ (আ)-এর কাহিনীতে সাধারণ মানুষের জন্যে কল্যাণকর অনেক পথনির্দেশ ও শিক্ষা নিহিত রয়েছে। পূর্বে এগুলোর আংশিক বর্ণনা প্রদন্ত হয়েছে। আলোচ্য আয়াত-সমূহে বণিত আরও কিছু পথনির্দেশ নিন্দেন বণিত হচ্ছেঃ

মাস'লালা: (১) دُوْمَا بُرِي نُفْسِي (১) ইউসুফ (আ)-এর উজিতে সৎ

আশ্লাহ্ডীরু ও পরহিযগারদের জন্য পথনির্দেশ এই যে, কোন গোনাহ্থেকে আত্মরক্ষার তওফীক হলে তজ্জন্যে গর্ব করা উচিত নয় এবং এর বিপরীতে যারা গোনাহ্ করে, তাদেরকে হেয় মনে করা উচিত নয় বরং ইউসুফ (আ)-এর ন্যায় অন্তরে এ কথা বদ্ধমূল করতে হবে যে, এটা আমার কোন সত্তাগত গুণ নয় বরং আল্লাহ্ তা'আলার অনুগ্রহ ও কৃপা। তিনি 'নফসে-আম্মারা'কে আমার উপর প্রভুত্ব বিস্তার করতে দেন নি। নতুবা প্রত্যেকের মন স্বভাবগতভাবে তাকে যন্দ কাজের দিকে আকৃষ্ট করে।

শ্বতঃপ্রণোদিত হয়ে সরকারী কোন পদ প্রার্থনা করা বৈধ নয় কিন্তু কতিপয় শতীধীনে এর অনুমতি আছে :

याम धाल जान ا إَجْعَلْنَى عَلَى خَزَ ا ثِنِ ا لاَ وَضٍ: साम जाता ! إَجْعَلْنَى عَلَى خَزَ ا ثِنِ ا لاَ وَضِ

বিশেষ সরকারী পদ নিজে তলব করা বিশেষ বিশেষ অবস্থায় জায়েয, যেমন ইউসুফ (আ) দেশীয় সম্পদের ব্যবস্থাপনা ও দায়িত্ব তলব করেছেন।

কিন্তু এ সম্পর্কে বিস্তারিত তথ্য এই যে, কোন বিশেষ পদ সম্পর্কে যদি জানা যায় যে, অন্য কোন ব্যক্তি এর সুষ্ঠু ব্যবস্থা করতে সক্ষম হবে না এবং নিজে ভালরাপে তা সম্পাদন করতে পারবে বলে দুচু আত্মবিশ্বাস থাকে এবং তাছাড়া কোন গোনাহে লিণ্ড হওয়ারও

## সূরা ইউসুফ

আশংকা না থাকে, তবে পদটি নিজে চেয়ে নেয়াও জায়েয। তবে শর্ত এই যে, প্রভাব-প্রতিপত্তি ও অর্থকড়ির মোহে নয় বরং জনগণের বিশ্তদ্ধ সেবা ও ইনসাফের সাথে তাদের অধিকার সংরক্ষণ করাই উদ্দেশ্য থাকতে হবে; যেমন ইউসুফ (আ)-এর সামনে এ লক্ষ্যই ছিল। আর যেখানে এরাপ অবস্থা না হয়, সেখানে রস্লুল্লাহ্ (সা) কোন সরকারী পদ প্রার্থনা করতে নিষেধ করেছেন। যে ব্যক্তি নিজে কোন পদের জন্য আবেদন করেছে, তিনি তাকে পদ দেন নি।

মুসলিমের এক হাদীসে আছে, রসূলুল্লাহ্ (সা) আবদুর রহমান ইবনে সামরা (রা)-কে বললেন ঃ কখনও প্রশাসকের পদ প্রার্থনা করো না। নিজে প্রার্থনা করে যদি প্রশাসকের পদ পেয়েও ফেল, তবে আল্লাহ্র সাহায্য ও সমর্থন পাবে না। ফলে, তুমি ভুল-দ্রান্তি ও পদকখলন থেকে বাঁচতে পারবে না। পক্ষান্তরে দরখাস্ত ব্যতিরেকে যদি তোমাকে কোন পদ দান করা হয়, তবে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে সাহায্য ও সমর্থন পাবে। ফলে তুমি পদের পূর্ণ মর্যাদা রক্ষা করতে সক্ষম হবে।

মুসলিমের অপর এক হাদীসে আছে, এক ব্যক্তি রস্লুলাহ (সা)-এর কাছে একটি পদ প্রার্থনা করলে তিনি বললেন ؛ اذا لن نستعمل على عهلنا من أز أد لا از لا من أز ان الن নিজে পদ প্রার্থনা করে, আমি তাকে সরকারী পদ দান করি না।

ইউসুফ (জা)-এর পদ প্রার্থনা বিশেষ রহস্যের উপর ভিত্তিশীল ছিল ঃ ইউসুফ (আ)-এর ব্যাপারটি এই প্রেক্ষাপট থেকে ভিন্ন। কারণ তিনি জানতেন যে, বাদশাহ্ কাফির। তার কর্মচারীরাও তেমনি। এদিকে দুর্ভিক্ষের পদধ্বনি শোনা যাচ্ছে। এমতাবস্থায় স্বার্থ-বাদী মহল জনগণের প্রতি দয়ার্দ্র হবে না। ফলে লাখো মানুষ না খেয়ে মারা যাবে। এমন কোন দ্বিতীয় ব্যক্তি ছিল না, যে গরীবের প্রতি সুবিচার করতে পারে। তাই তিনি নিজেই এ পদের জন্য আবেদন করলেন। তবে এর সাথে নিজের কিছু গুণগত বৈশিল্ট্যও তাঁকে প্রকাশ করতে হয়েছে, যাতে বাদশাহ্ সম্ভল্ট হয়ে তাঁকে এ পদ দান করেন।

আজও যদি কেউ সরকারী এমন কোন পদ দেখেযে, এ কর্তব্য যথাযথ পালন করার মত অন্য কেউ নেই এবং তিনি নিজে তা বিশুদ্ধভাবে সম্পন্ন করতে পারবেন বলে বিশ্বাস করেন, তবে সে পদের জন্য দরখান্ত করা তাঁর জন্য জায়েয় তো বটেই বরং ওয়াজিব; কিন্তু প্রভাব-প্রতিপত্তি ও অর্থকড়ি লাভ নয় বরং জনসেবা এখানে প্রধান উদ্দেশ্য থাকতে হবে। এর সম্পর্ক আন্তরিক ইচ্ছার সাথে, যে সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলা খুব উত্তমভাবে পরিজাত।---( কুরতুবী)

খোলাফায়ে-রাশেদীন স্বেচ্ছায় খিলাফতের দায়িত্ব পালন করেছেন। এর কারণও ডাই ছিল যে, তাঁরা জানতেন, অন্য কেউ এ দায়িত্ব সঠিকভাবে সম্পন্ন করতে পারবে না। সাহাবায়ে-কিরামের মধ্যে হযরত আলী, হযরত মু'আবিয়া, হযরত হুসায়ন, হযরত আবদু-লাহ্ ইবনে যুবায়ের প্রমুখের মতানৈক্যও এ বিষয়ের ওপর ডিতিশীল ছিল যে, তাঁদের প্রত্যে-কের ধারণা ছিল যে, তৎকালীন প্রেক্ষিতে খিলাফতের দায়িত্ব প্রতিপক্ষের তুলনায় তিনি অধিক সুষ্ঠুডাবে পালন করতে পারবেন। প্রভাব-প্রতিপত্তি কিংবা অর্থকড়ি অর্জন কারও মূল লক্ষ্য ছিল না। জমুসলিম রাল্ট্রে সরকারী পদ গ্রহণ করা জায়েয কি না ঃ মাস জালা ঃ (৩) হযরত ইউসুষ্ণ (আ) মিসর-সম্রাটের চাকুরী গ্রহণ করেছিলেন। অথচ সম্রাট ছিল কাফির ; এ থেকে বোঝা যায় যে, কাফির অথবা ফাসিক শাসনকর্তার অধীনে সরকারী পদ গ্রহণ করা বিশেষ অবস্থায় জায়েয়।

হযরত ইউসুফ (আ) এ চাকুরী শুধু গ্রহণই করেন নি বরং দরখান্ড করে লাভ করেছেন। তঙ্কসীরবিদ মুজাহিদের মতে এর বিশেষ কারণ এই যে, বাদশাহ তখন মুসলমান হয়ে গিয়ে-ছিলেন। কিন্তু কোরআন-হাদীসে এর কোন প্রমাণ পাওয়া যায় না। তাই অধিকাংশ তফসীর-বিদের মতে এর ফারণ এই যে, ইউসুফ (আ) বাদশাহ্র আচরণদৃষ্টে অনুভব করেছিলেন যে, তিনি তাঁর কাজে হস্তক্ষেপ করবেন না এবং শরীয়ত বিরোধী কোন আইন জারি করতে তাঁকে বাধ্য করবেন না। তাঁকে পূর্ণ ক্ষমতা অর্পণ করা হবে। ফলে তিনি খ্রীয় অভিমত ও ন্যায়ানুগ আইন অনুযায়ী কাজ করতে পারবেন। শরীয়তবিরোধী কোন আইন মানতে বাধ্য করা হবে না-—এরাপ পূর্ণ ক্ষমতা নিয়ে কোন কাফির অথবা জালিমের চাকুরী করার মধ্যে যদিও কাফিরের সাথে সহযোগিতা করার দোষ বিদ্যমান থাকে, তথাপি যে পরিস্থিতিতে তাকে ক্ষমতাচ্যুত করার শক্তি না থাকে এবং পদগ্রহণ না করলে জনগণের অধিকার খর্ব হওয়ার অথবা অত্যাচার ও উৎপীড়নের প্রবল আশংকা থাকে, সেই পরিস্থিতিতে এতটুকু সহযোগিতা করার অবকাশ ইউসুফ (আ)-এর কর্ম দ্বারা প্রমাণিত হয়ে যায়, যতটুকুতে স্বয়ং কোন শরীয়ত-বিরোধী কাজ সম্পাদন করতে না হয়। ফেননা, এটা প্রকৃতপক্ষে তার গোমরাহীর কাজে সাহায্য করা হবে না ; যদিও দূরবতী কারণ হিসেবে এতেও তার সাহায্য হয়ে যায় । উল্লিখিত পরিস্থিতিতে সাহায্যের দূরবতী কারণ সম্পর্কে শরীয়তসম্মত অবকাশ আছে। ফিকাহ্বিদগণ এর পূর্ণ বিবরণ দান করেছেন। পূর্ববতী সাহাবী ও তাবেয়ীগণের অনেকেই এহেন পরি-ছিতিতে অত্যাচারী শাসনকর্তাদের চাকুরী গ্রহণ করেছেন বলে প্রমাণিত আছে।—(কুরতুবী, মাযহারী )

আল্পামা মাওয়ারদি 'শরীয়তসম্মত রাজনীতি' সম্পর্কে স্বীয় গ্রন্থে লিখেছেন যে, কেউ কেউ ইউসুফ (আ)-এর এ কর্মের ভিত্তিতে কাফির ও জালিম শাসকদের অধীনে চাকুরী কিংবা রান্ট্রীয় দায়িত্ব গ্রহণ করা এই শর্তে জায়েয বলেছেন যে, স্বয়ং তাকে শরীয়তবিরোধী কোন কাজ করতে না হয়। পক্ষান্তরে কেউ কেউ এ শর্ত সহকারেও এরূপ চাকুরী নাজায়েয বলেছেন। কারণ, এতেও জুলুমকারীদেরকে শক্তিশালী ও পরোক্ষভাবে সমর্থন করা হয়। তাঁরা ইউসুফ (আ)-এর এ কাজের বিন্তিন্ন কারণ বর্ণনা করে থাকেন। এণ্ডলোর সারমর্ম এই যে, এ কাজটি গ্রহণ করা ইউসুফ (আ)-এর সত্তা অথবা তাঁর শরীয়তের বৈশিচ্ট্য ছিল। অন্যান্যের জন্য এখন তা জায়েয় নয়। কিন্তু অধিক সংখ্যক আলিম ও ফিকাহ্বিদ প্রথমোক্ত মতামত গ্রহণ করে একে জায়েয় বলেছেন। ---(কুরতুবী)

ত্তফসীর বাহ্রে-মুহীতে আছে ঃ যে ক্ষেত্রে জানা যায় যে, আলিম ও পুণ্যবান ব্যক্তিরা এ পদ গ্রহণ না করলে সর্বসাধারণের অধিকার ক্ষুণ্ণ হবে এবং সুবিচার পদে পদে ব্যাহত হবে, সেখানে পদ গ্রহণ করা জায়েষ বরং সওয়াবের কাজ ; শর্ত এই যে, এ পদ গ্রহণ করে যদি স্বয়ং তাকে কোন শরীয়তবিরোধী কাজ করতে না হয়।

মাস'জালা ঃ (৪) ইউসুক্ষ (আ)-এর بَوْرُ حَعْيَظْ عَلَيْهُمْ উজি থেকে প্রমাণিত হয় যে, প্রয়োজনের ক্ষেত্রে নিজের কোন গুণগত বৈশিষ্টা ও ত্রেষ্ঠত্ব বর্ণনা করা অবৈধ নয়। এটা কোর-আনে নিষিদ্ধ 'নিজের মুখে নিজের পবিত্রতা জাহির করা' অন্তর্ভু জ নয়; অবশ্য যদি তা অহ-হ্বার, গর্ব ও আস্ফালনবশত না হয়।

وَكَذَلِكَ مَكَنًا لِيهُوسُفَ فِي الْأَرْضِ بَتَبَوْ أُمِنْهَا حَيْثُ بَشَاء نَصِيبُ بَرَحْهَتِنَا مَنْ نَشَاء وَلَا نُضِيع آَجَر ٱلْمُحْسِنِينَ ٥

জর্থাৎ আমি ইউসুফকে বাদশাহুর দরবারে যেডাবে মান-সম্মান ও উচ্চ পদমর্যাদা দান করেছি, এমনিডাবে আমি তাকে সমগ্র মিসরের শাসনক্ষমতা দান করেছি। এখানে সে যেডাবে ইচ্ছা আদেশ জারি করতে পারে। আমি যাকে ইচ্ছা স্বীয় রহমত ও নিয়ামত দ্বারা সৌডাগ্যমন্ডিত করি এবং আমি সৎকর্মশীলদের প্রতিদান বিনণ্ট করি না।

ঘটনা এ ভাবে বর্ণনা করা হয় যে, এক বছর অভিজতা অর্জনের পর বাদশাহ্ দরবারে একটি উৎসবের আয়োজন করেন। রাজ্যের সমস্ত সম্ভ্রান্ত পদাধিকারী ব্যক্তি ও কর্মকর্তা এতে আমরিত হন। ইউসুফ (আ)-কে রাজমুকুট পরিহিত অবস্থায় দরবারে হাজির করা হয় এবং শুধু অর্থ দফতরের দায়িত্ব নয়----যাবতীয় রাজকার্যই কার্যত ইউসুফ (আ)-কে সোপর্দ করে বাদশাহ্ নির্জনবাসী হয়ে যান।---- (কুরতুবী, মাযহারী)

ইউসুক (আ) এমন সুশৃঙ্খল ও সুচুঁড়াবে রাজকার্য পরিচালনা করলেন যে, কারও কোন অভিযোগ রইল না। গোটা দেশ তাঁর প্রশংসার মুখর হয়ে উঠল এবং সর্বর শান্তি-শৃঙ্খলা ও আছন্দ্য বিরাজ করতে লাগল। রাষ্ট্রের দায়িত্ব পালনে ব্বয়ং ইউসুফ (আ)-ও কোনরাপ বাধাবিপত্তি কিংবা কল্টের সম্মুখীন হননি।

তক্ষসীর্ববিদ মুজাহিদ বলেন : এসব প্রভাব-প্রতিপত্তি ও রাজক্ষমতা দারা ইউসুফ (আ)-এর একমাত্র লক্ষ্য ছিল আল্লাহ্র বিধি-বিধান জারি করা এবং তাঁর দীন প্রতির্শিত করা। তিনি কোন সময় এ কর্তব্য বিস্মৃত হননি এবং অব্যাহতভাবে বাদশাহ্কে ইসলামের দাওয়াত দিডে থাকেন। তাঁর অবিরাম দাওয়াত ও প্রচেল্টার ফলে শেষ পর্যন্ত বাদশাহ্ও মুসলমান হয়ে যান। - অর্থাৎ পরকালের প্রতি- وَلَا جُرِ اللَّ خَرَةَ خَيرُ لَلَّذَ بِنَ أَ سَنُوا وَكَا دُوا يَتَّقُونَ

দান ও সওয়াব দুনিয়ার নিয়ামতের চাইতে বহুঙণে শ্রেষ্ঠ তাদের জন্য, যারা ঈমানদার এবং যারা তাকওয়া ও পরহেযগারী অবলম্বন করে।

জনগণের সুখশান্তি নিশ্চিত করার জন্য ইউসুফ (আ) এমন কাজ করেন, যার নজির মুঁজে পাওয়া দুষ্কর। স্বপ্নের ব্যাখ্যা অনুযায়ী সুখ-শান্তির সাত বছর অতিবাহিত হওয়ার পর দুর্ভিক্ষ দেখা দিল। ইউসুফ (আ) পেট ডরে খাওয়া ছেড়ে দিলেন। সবাই বলল ঃ মিসর সায়াজ্যের যাবতীয় ধনডান্তার আপনার কম্জায়, অথচ আপনি ক্ষুধার্ত থাকেন, এ কেমন কথা। তিনি বললেন ঃ সাধারণ মানুষের ক্ষুধার অনুভূতি যাতে আমার অন্তর থেকে উধাও হয়ে না যায়, সেজন্য এটা করি। তিনি শাহী বাবুচিদেরকে নির্দেশ দিলেন ঃ দিনে যায় একবার ছিগ্রহরের খাদ্য রাম্না করবে, যাতে রাজপরিবারের সদস্যবর্গও জনসাধারণের ক্ষুধায় কিছু অংশগ্রহণ করতে পারে।

ف فَكْخَلُوْا عَلَيْهِ فَعَرْفَهُ هِمْ قَالَ انْتُوْنِي د خكر ل وَأَنَّا لَ لَكُمْ عِنْـدِي وَلَا هُ أَبَاهُ وَإِنَّا لَفَحِلُونَ 🛛 وَ قَالَ لِفِتْنِيْنِ غذ إذا انظَبُوا 2 لْعُلْهُمْ يَرْجِعُوْنَ ۞

(৫৮) ইউসুফের ভাতারা আগমন করল, অতঃপর তার কাছে উপস্থিত হল। সে তাদেরকে চিনল এবং তারা তাকে চিনল না। (৫৯) এবং সে যখন তাদেরকে তাদের রসদ গ্রন্তত করে দিল, তখন সে বলল ঃ তোমাদের বৈযারেয় ভাইকে আমার কাছে নিয়ে এসো। তোমরা কি দেখ না যে, আমি পুরা মাপ দেই এবং মেহমানদেরকে উত্তম সমাদর করি ? (৬০) অতঃপর যদি তাকে আমার কাছে না জান, তবে আমার কাছে তোমাদের কোন বরাদ নেই এবং তোমরা আমার কাছে আসতে পারবে না। (৬১) তারা বলে ঃ আমরা তার সম্পর্কে তার পিতাকে সম্মত করার চেস্টা করৰ এবং আমাদেরকে এ কাজ করতেই হবে। (৬২) এবং সে ভূত্যদেরকে বলল ঃ তাদের পণ্যমূল্য তাদের রসদ-পত্রের মধ্যে রেখে দাও----সভবত ছারা গৃহে গৌছে তা বুষতে পারবে, সন্তবত তারা পুনর্বার আসবে।

#### তৃষ্ণসীরের সার-সংক্ষেপ

(মোটকথা, ইউসুফ [আ] ক্ষমতাসীন হয়ে খাদ্যশস্যের চাষাবাদ করাতে ও তার ব্যাপক সঞ্চর করাতে শুরু করলেন সাত বছর পর দুঙিক্ষ শুরু হল। মিসরে সরকারের তরফ থেকে খাদ্যশস্য বিক্রি করা হচ্ছে--এ সংবাদ ওনে দুর-দুরান্ত থেকে দলে দলে লোক আসতে শুরু করল ) এবং (কেনানেও দুর্ভিক্ষ দেখা দিল।) ইউসুফ (আ)-এর ব্রাতারা ( -ও বেনি-হামিন ছাড়া খাদ্যশস্য নিতে মিসরে ) আগমন করল। অতঃপর ইউসুফ (আ)-এর কাছে উপ– ছিত হলে ইউসুফ (তো) তাদেরকে চিনলেন, কিন্তু তারা তাঁকে। চিনল না । ( কেননা, তাদের চেহারা -ছবিতে পরির্বতন কম হয়েছিল । এছাড়া তারা যে আসবেই সে সম্পর্কে ইউসুফ (আ)-এর প্রবল ধারণা ছিল। আগনি কে, কোথা থেকে এসেছেন---নবাগতকে এরূপ জিন্তাসাবাদও করা যায় এবং পূর্বপরিচিত হলে সামান্য অনুসন্ধান দারা চিনেও নেওয়া যায়। কিন্তু ইউসুক্ষ [আ]-এর অবস্থা এরাপ ছিল না। তিনি ডাইদের কাছ থেকে বিচ্ছিন্ন হওয়ার সময় কচি বালক ছিলেন। ফলে তাঁর চেহারা-ছবিতে বিরাট পরিবর্তন এসে গিয়েছিল। তিনি ষে ইউসুফ হবেন, ভাতাদের মনে এরাপ ধারণাও ছিল না । 🛛 এ 'ছাড়া আপনি থেকে কে', শাসক-বর্গকে এরাপ জি**ন্ডাসা করারও রীতি নেই। ইউসুফ**[আ]-এর রীতি ছিল, তিনি প্রত্যেকের কাছে তার প্রয়োজনের পরিমাণ খাদ্যশস্য বিক্রি করতেন। ব্রাতারা যখন দেখল যে, তাদেরও মূল্যের বিনিময়ে মাথাপিছু এক উট বোঝাই খাদ্যশস্য দেয়া হচ্ছে, তখন তারা বলল ঃ আমাদের আরও একটি বৈমারেয় ডাই আছে। আমাদের পিতার একটি ছেলে ছোট বেলায় নিখোঁজ হয়ে গেছে। তাই সাম্থ্রনার জন্য পিতা তাকে নিজের কাছে রেখে দিয়েছেন ! অতএব, তার অংশেরও এক উট বোঝাই খাদ্যসন্তার আমাদেরকে দেয়া হোক। ইউসুফ[আ] বললেন : এটা আইনের বিপরীত। তার অংশ নিতে হলে তাকে স্বয়ং আসতে হবে। শেষ পর্যন্ত তাদের অংশের খাদ্যশস্য তাদেরকে প্রদন্ত হল।) যখন ইউসুফ [আ] তাদের (খাদ্যশস্যের) বোঝা প্রস্তুত করে দিলেন, তখন ( প্রস্থানের সময় ) বলে দিলেন ঃ ( এ খাদ্যশস্য শেষ হওয়ার পর যদি আবার আসতে চাও তবে ) তোমাদের বৈমারেয় ডাইকেও (সাথে) আনবে ( যাতে তার অংশও দেয়া যায় )। তোমরা কি দেখ না যে, আমি পুরাপুরি মেপে দেই এবং আমি সর্বাধিক অতিধিপরায়ণ ? ( অতএব তোমাদের ঐ ডাই আসলে তাকে আমি পুরাপুরি অংশ দেব এবং তাকে আদর-আপ্যায়ন করব; যেমন তোমরা নিজেদের ব্যাপারে তা দেখেছ। মোটকথা, তার আগমনে তোমাদেরই উপকার নিহিত রয়েছে ) এবং যদি তোমরা ( দ্বিতীয় বার আস এবং ) তাকে আমার কাছে না আন, তবে ( আমি বুঝব যে, তোমরা আমাকে প্রতারিত করে অধিক খাদ্যশস্য নিতে চেয়েছিলে। এর শাস্তি এই যে,) আমার কাছে তোমাদের নামের কোন খাদ্যশস্য বরান্দ নেই এবং তোমরা আমার কাছে আসতেও পারবে না। ( অতএব তাকে না আনলে তোমাদের ক্নতি এই যে, তোমাদের অংশের খাদ্যশস্যও বাতিল হয়ে যাবে )। ডারা বলল ঃ ( দেখুন ) আমরা (যথাসাধ্য ) তার পিতার কাছ থেকে তাকে চাইব এবং আমরা

এ কাজ ( অর্থাৎ চেল্টা ও অনুরোধ ) অবশ্যই করব। ( এরপর পিতার ইচ্ছা ) এবং ( যখন সেখান থেকে রওয়ানা হয়ে তারা চলতে লাগল, তখন ) ইউসুফ (আ) চাকরদেরকে বললেন : তাদের দেয়া পণ্যমূল্য ( যার বিনিময়ে তারা খাদ্যশস্য রুয় করেছে ) তাদেরই আসবাবপরের মধ্যে ( গোপনে ) রেখে দাও----যাতে গৃহে পৌছে একে ( যখন আসবাব-পরের ডেতর থেকে বের হয়ে আসে তখন ) চিনে। সম্ভবত ( এ দয়া ও অনুগ্রহ দেখে ) তারা পুনর্বার ফিরে আসবে। ( তাদের পুনর্যার আসা এবং ডাইকে নিয়ে আসা ইউসুফ (আ)-এর কাম্য ছিল। তাই তিনি এর উপায় অবলম্বন করেছেন। প্রথমত তিনি ওয়াদা করেছেন যে, তাকে নিয়ে আসলে তার অংশ পাওরা যাবে। দ্বিতীয়ত সাবধান করে দিয়েছেন যে, তাকে না আনলে নিজেদের অংশও পাবে না। তৃতীয়ত মূল্য ফিরিয়ে দেওয়া হয়েছে, যা প্রচলিত মুদ্রার পরিবর্তে অন্য কোন বস্ত ছিল। এর পেছনে দু'টি ধারণা কার্যরত ছিল। এক একে দয়া ও অনুগ্রহ বৃবে তারা আবার আসবে। দুই. সম্ভবত তাদের কাছে এ-ছাড়া কোন মূল্য নেই , ফলে পুনর্বার আসতে সক্ষম হবে না। এ মূল্য পেয়ে এঙলো নিয়েই তারা পুনর্বার আসতে পারবে।)

# আনুষরিক জাতব্য বিষয়

পূর্ববর্তী আয়াতসমূহে বণিত হয়েছে যে, ইউসুফ (আ) আল্লাহ্র রুপায় মিসরের পূর্ণ শাসন ক্ষমতা লাভ করলেন। আলোচ্য আয়াতসমূহে ইউসুফ-ড্রাতাদের খাদ্যশস্যের জন্য মিসরে আগমন উল্লেখ করা হয়েছে। প্রসঙ্গরুমে একথাও বলা হয়েছে যে, দশ ডাই মিসরে আগমন করেছিল। ইউসুফ (আ)-এর সহোদর ছোট ডাই তাদের সাথে ছিল না।

কাহিনীর মধ্যবর্তী অংশ কোরআন বর্ণনা করেনে নি। কারণ, তা আপনা-আপনি বোঝা যায়।

ইবনে-কাসীর সুদ্দী, মুহাম্মাদ ইবনে ইসহাক প্রমুখ তফসীরবিদের বরাতে যে বিবরণ দিয়েছেন, তা ঐতিহাসিক ও ইসরাইলী রেওয়ায়েত থেকে গৃহীত হলেও কিছুটা গ্রহণ-যোগ্য । কারণ, কোরআনের বর্ণনারীতিতে এর প্রতি ইরিত পাওয়া যায় ।

তাঁরা বলেছেন ঃ ইউসুফ (আ)-এর হাতে মিসরের শাসনভার অপিত হওয়ার পর বন্ধের ব্যাখ্যা অনুযায়ী প্রথম সাত বছর সমগ্র দেশের জন্য প্রভূত সুখ-দ্বাক্ষ্ম্য ও কল্যাণ নিয়ে আসে। অচেল ফসল উৎপন্ন হয় এবং তা অধিকতর পরিমাণে অর্জন ও সঞ্চয়ের চেল্টা করা হয়। এরগর ব্বপ্নের দ্বিতীয় অংশ প্রকাশ পেতে থাকে। ভয়াবহ দুর্ভিক্ষ দেখা দেয় এবং তা দীর্ঘ সাত বছর অব্যাহত থাকে। ইউসুফ (আ) পূর্ব থেকেই জাত ছিলেন যে, দুভিক্ষ সাত বছর পর্যন্ত অবিরাম অব্যাহত থাকবে। তাই দুর্ভিক্ষের প্রথম বছরে তিনি দেশের মওজুদ শস্যভাণ্ডার খুব সাবধানে সঞ্চিত ও সংরক্ষিত রাখলেন।

মিসারের অধিবাসীদের কাছে তাদের প্রয়োজন পরিমাণে খাদ্যশস্য পূর্ব থেকে সঞ্চিত করানো হলো। এখন দুর্ভিক্ষ ব্যাপক আকারে ছড়িয়ে পড়ল এবং চতুর্দিক থেকে বুভুক্ষু জন-সাধারণ মিসরে আগমন করতে লাগল। ইউসুফ (আ) একটি বিশেষ পদ্ধতিতে খাদ্যশস্য বিরুয়ে করতে গুরু করলেন। অর্থাৎ এক ব্যক্তিকে এক উট্ট-বোঝাই খাদ্যশস্য দিতেন--- এর বেশি দিতেন না। কুরতুবী এর পরিমাণ এক ওসক্ অর্থাৎ ষাট সা' লিখেছেন, যা আমাদের ওজন অনুযায়ী দু'শ দশ সের অর্থাৎ পাঁচ মণের কিছু বেশি হয়।

তিনি এ কাজকে এতটুকু শুরুত্ব দেন যে, বিক্রয় কার্যের তদারকি নিজেই করতেন। গুখু মিসরেই দুর্ভিক্ষ সীমাবদ্ধ ছিল না বরং দূর-দূরান্ত অঞ্চল এর করালগ্রাসে পতিত হয়েছিল। হযরত ইয়াকুব (আ)-এর জন্মভূমি কেনান ছিল ফিলিন্ডীনের একটি অংশ। অদ্যাবধি তা 'খলিল' নামে একটি সমৃদ্ধ শহরের আকারে বিদ্যমান রয়েছে। এখানে হযরত ইবরাহীম, ইসহাক. ইয়াকুব ও ইউসুফ (আ)-এর সমাধি অবস্থিত। এ বাসভূমিও দুর্ভিক্ষের করাল গ্রাস থেকে মুক্ত ছিল না। ফলে ইয়াকুব (আ)-এর পরিবারেও অনটন দেখা দেয়। সাথে সাথেই মিসরের এ সুখ্যাতি সর্বন্ধ ছড়িয়ে পড়ে যে, সেখানে মূল্যের বিনিময়ে খাদ্যশস্য পাওয়া যায়। হযরত ইয়াকুব (আ)-এর কানে এ সংবাদ পৌছে যে, মিসরের বাদশাহ্ অত্যন্ত সহ ও দয়ালু ব্যক্তি। তিনি জনসাধারণের মধ্যে খাদ্যশস্য বিতরণ করেন। অতঃপর তিনি পুরদেরকৈ বললেন গে তোমরাও যাও এবং মিসর থেকে খাদ্যশস্য নিয়ে এস।

এ কথাও জানাজানি হয়ে গিয়েছিল যে, একজনকে এক উটের বোঝার চাইতে বেশি খাদ্যশস্য দেওয়া হয় না! তাই তিনি সব পুরকেই পাঠাতে মনস্থ করলেন। সর্ব কনিষ্ঠ পুর বেনিয়ামিন ছিল ইউসুফ (আ)-এর সহোদর। ইউসুফ নিখোঁজ হওয়ার পর ইয়াকুব (আ)-এর মেহ ও ভালবাসা তার প্রতি কেন্দ্রীভূত হয়েছিল। তাই সাম্ভনা ও দেখাশোনার জন্য তাঁকে নিজের কাছে রেখে দিলেন।

দশ ভাই কেনান থেকে মিসর পৌছল। ইউসুফ (আ) শাহী পোশাকে রাজ্যাধিপতির বেশে তাদের সামনে এলেন। শৈশবে সাত বছর বয়সে ভ্রাতারা তাঁকে ফাফেলার লোকজনের কাছে বিরুয় করে দিয়েছিল কিন্ত এখন আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েত অনুযায়ী তাঁর বয়স ছিল চল্লিশ বছর। ----(কুরতুবী, খাযহারী)

বলা বাহলা, এত দীর্ঘ সময়ে মানুষের অঙ্গাবয়ব পরিবর্তিত হয়ে কোথা থেকে কোথায় পৌছে যায়। তাদের ধারণাও এ কথা ছিল না যে, যে বালককে তারা গোলামরপে বিরুয় করেছিল, সে কোন দেশের মন্ত্রী বা বাদশাহ হয়ে যেতে পারে। তাই তারা ইউসুফ (আ)-কে চিনল না, কিন্তু ইউসুফ (আ) তাদেরকে চিনে ফেললেন। أَوَ الْمُ مُذَكَرُونَ مَ أَنْكُمُ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ مُنْكُونَ وَ المَّاتِ العَامَةَ العَامَةُ العَامَةُ العَامَةُ مُنْكُورُ وَ المَاتِ تَعَامُ وَهُمْ وَهُمْ وَهُمْ مُعَامَةُ مُنْكُورُونَ العَامَةُ العَامَةُ العَامَةُ مُعَامَةًا مَعَامَةُ مُعَامَةًا مَعَامَةًا مُعَامَةًا مَعَامَةُ مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةُ مُعَامَةُ مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامًا مُعَامَةًا أَخْتُونُونَا المُعَامَةُ مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةُ مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةً مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامَةُ مُعَامَةًا مُعَامَةً مُعَامَةً مُعَامَةًا مُعَامَةًا مُعَامًا مُعَامَةًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامًا مُعَامَةًا مُعَامًا مُعَامَةً مُعَامًا مُعامًا مُعَامًا مُعامُعُامُ مُعَامًا مُعامُعُمُ مُعَامًا مُعامُ مُعَامُ مُعَامًا م

ইউসুষ্ণ (আ)-এর চিনে নেওয়া সম্পর্কে সুদ্দীর বরাত দিয়ে ইবনে কাসীর আরও বর্ণনা করেন যে, দশ ডাই দরবারে পৌছলে ইউসুষ্ণ (আ) তাদেরকে এমনডাবে জিজাসাবাদ করলেন, যেমন সন্দেহযুক্ত লোকদেরকে করা হয়---যাতে তারা সম্পূর্ণ সত্য উদঘাটন করে দেয়। প্রথমত জিজেস করলেন, তোমরা মিসরের অধিবাসী নও। তোমাদের ডাযাও হিন্দু। এমতাবস্থায় এখানে কিরপে এলে ? তারা বলল ঃ আমাদের দেশে ভীষণ দুডিক্ষ। আমরা আপনার প্রশংসা উনে খাদ্যশস্যের জন্য এখানে এসেছি। দ্বিতীয়ত প্রশ্ন করলেন ঃ তোমরা যে সত্য বলছ এবং তোমরা কোন শল্লুর চর নও—একথা কিরপে বিশ্বাস করব ৈতারা বলল ঃ আল্লাহ্র পানাহ্। আমাদের দ্বারা এরাপ কখনও হতে পারে না। আমরা আল্লাহ্র নবী ইয়াকুব (আ)-এর সন্তান। তিনি কেনানে বসবাস করেন।

হযরত ইয়াকুব (আ)-এর ও তাঁর পরিবারের বর্তমান হাল অবস্থা জানা এবং ওদের মুখ থেকেই অতীতের কিছু ঘটনা বর্ণিত হোক---তাদেরফে প্রশ্ন করার পেছনে এটাই ছিল ইউসুফ (আ)-এর লক্ষ্য। এরপর তিনি জিডেস করলেন ঃ তোমাদের পিতার আরও কোন সব্তান আছে কি ? তারা বলল ঃ আমরা বারো ডাই ছিলাম। তন্মধ্যে ছোট এক ডাই জঙ্গলে নিখোঁজ হয়ে গেছে। আমাদের পিতা তাকেই সর্বাধিক আদর করতেন। এরপর তার ছোট সহোদর ডাইকে আদর করতে শুরু করেন। এ সাম্জ্বনার জন্য তাকে আমাদের সাথে এ সফরে পাঠান নি।

এ সব কথা তনে ইউসুফ (আ) তাদেরকে রাজকীয় মেহমানের মর্যাদায় রাখা এবং যথারীতি খাদ্যশস্য প্রদান করার আদেশ দিলেন।

বন্টনের ব্যাপারে ইউসুফ ( আ )-এর রীতি ছিল এই যে, একবারে কোন এক ব্যক্তিকে এক উটের বোঝার চাইতে বেশি পরিমাণ খাদ্যশস্য দিতেন না। হিসাব অনুযায়ী যখন তা শেষ হয়ে যেত, তখন পুনর্বার দিডেন।

ডাইদের কাছে সব বিবরণ জানার পর তাঁর মনে এরাপ আকা•ক্ষা উদয় হওয়া বাডা-বিক ছিল যে, তারা পুনর্বার আসুক। এর জন্য একটি প্রকাশ্য ব্যবস্থা গ্রহণ করে তিনি বয়ং ডাইদেরকে বললেন ঃ

اِ ثُنُوْنِي بِاَح تَحُمُ مِنْ اَ بِهَكُمُ أَلَا تَرَوْنَ اَ نِي أَوْنِي الْكَهْلَ وَأَنَّا خَيْرُ الْمُنْزِلِيْنَ ٥

অর্থাৎ, তোমরা যখন পুনর্বার আসবে, তখন তোমাদের সেই ডাইকেও নিয়ে আসবে। তোমরা দেখতেই গাচ্ছ যে, আমি কিডাবে পুরাপুরি খাদ্যশস্য প্রদান করি এবং কিডাবে অতিথি আপ্যায়ন করি।

অপর একটি গোপন ব্যবস্থা এই করলেন যে, তারা খাদ্যশস্যের মূল্য বাবদ যেসব নগদ অর্থকড়ি কিংবা অলংকার জমা দিয়েছিল, সেঙলো গোপনে তাদের আসবাবপরের মধ্যে রেখে দেওয়ার জন্য কর্মচারীদেরকে আদেশ দিলেন, যাতে বাড়ীতে পৌছে যখন তারা আসবাব খুলবে এবং নগদ অর্থ ও অলংকার পাবে, তখন যেন পুনর্বার খাদ্যশস্য নেওয়ার জন্য আসতে পারে।

ইবনে কাসীর ইউসুফ (আ)-এর এ কাজের কয়েকটি সম্ভাব্য কারণ বর্ণনা করেছেন। এক. ইউসুফ (আ) মনে করলেন যে, তাদের কাছে এ নগদ অর্থ ও অলংকার ছাড়া সম্ভবত জার কিছুই নেই। ফলে পুনর্বার খাদ্যশস্য নেওয়ার জন্য তারা আসতে পারবে না। দুই. তিনি পিতা ও ডাইদের কাছ থেকে খাদ্যশস্যের মূল্য গ্রহণ করা পছন্দ করেন নি। তাই শাহী ডাণ্ডারে নিজের কাছ থেকে পণ্যমূল্য জমা করে দিয়েছেন এবং তাদের অর্থ তাদেরকে ফেরত দিয়েছেন। তিন. তিনি জানতেন যে তাদের অর্থ যখন তাদের কাছে ফিরে যাবে এবং পিতা তা জানতে পারবেন, তখন তিনি আল্লাহ্র নবী বিধায় এ অর্থকে মিসরীয় রাজডাণ্ডারের আমানত মনে করে অবশ্যই ফেরত পাঠাবেন। ফলে ভাইদের পুনর্বার আসা আরও নিশ্চিত হয়ে যাবে।

মোটকথা, ইউসুফ (আ) কর্তৃ ক এসব ব্যবস্থা সম্পন্ন করার কারণ ছিল এই যে, ভবিষা-তেও ডাইদের আগমন যেন অব্যাহত থাকে এবং ছোট সহোদর ডাইয়ের সাথেও তাঁর সাক্ষাত ঘটার সুযোগ উপস্থিত হয়।

জনুধাবনযোগ্য মাস'জালা ঃ ইউসুফ (আ)-এর এ ঘটনা থেকে বোঝা যায় যে, যদি দেশের অর্থনৈতিক দুরবন্থা এমন চরমে পৌছে যে, সরকার বাবন্থা গ্রহণ না করলে অনেক লোক জীবন ধারণের অত্যাবশ্যকীয় দ্রব্যসামগ্রী থেকে বঞ্চিত হয়ে পড়বে, তবে সরকার এমন দ্রব্য-সামগ্রীকে স্বীয় নিয়ন্ত্রণে নিয়ে নিতে পারে এবং খাদ্যশস্যের উপযুক্ত মূল্য নির্ধারণ করে দিতে পারে ৷ ফিকাহ্রিদগণ এ বিষয়টি পরিঞ্চারভাবে বর্ণনা করেছেন ৷

ইউসুফ (আ)-এর অবস্থা সম্পর্কে পিতাকে অবহিত না করা আল্লাহ্র লাদেশের কারণে ছিল: ইউসুফ (আ)-এর ঘটনায় একটি চরম বিস্ময়কর ব্যাপার এই যে, একদিকে তাঁর পিতা আল্লাহ্র নবী ইয়াকুব (আ) তাঁর বিরহ-ব্যথায় অশুচ বিসর্জন করতে ফরতে অন্ধ হয়ে পেলেন এবং অন্যদিকে ইউসুফ (আ) শ্বয়ং নবাঁ ও রসূল, পিতার প্রতি শ্বভাবগত ভালবাসা বাতীত তাঁর অধিকার সম্পর্কেও সচেতন ছিলেন। কিন্তু সুদীর্ঘ চল্লিশ বছর সময়ের মধ্যে তিনি একবারও বিরহ-থাতনায় অস্থির ও মুহামান পিতাকে কোন উপায়ে শ্বীয় কুশল সংবাদ পৌছানোর কথা চিন্তাও ফরলেন না। সংবাদ পৌছানো তখনও অসন্তব ছিল না, যখন তিনি গোলাম হয়ে মিসরে পৌছেছিলেন। আজীজে-মিসরের গৃহে তাঁর সব রকম স্বাধীনতা ও সুযোগ-সুবিধার সামগ্রী বিদ্যমান ছিল। তখন কারও মাধ্যমে পল্ল অথবা খবর পৌছিয়ে দেওরা তাঁর পক্ষে তেমন কঠিন ছিল না। এমনিভাবে কারাগারের জীবনেও যে সংবাদ এদিক সেদিক পৌছাতে পারে, তা কে না জানে। বিশেষত আল্লাহ্ তা'আলা যখন তাঁকে সসম্মানে কারাগার থেকে মুক্তি দেন এবং মিসরের শাসনক্ষমতা তাঁর হাতে আসে, তখন নিজে গিয়ে পিতার কাছে উপস্থিত হওয়া তাঁর সর্বপ্রথম কাজ হওয়া উচিত ছিল। এটা কোন কারণে অসমীচীন হলে কমপক্ষে দৃত প্রেরণ করে পিতাকে নিরুদ্বেগ করে দেওয়া তো ছিল তাঁর জন্য নেহাত মামুন্রি ব্যাগার।

কিন্তু আল্লাহ্র পয়গন্নর ইউসুফ (আ) এরাপ ইচ্ছা করেছেন বলেও কোথাও বর্ণিত

নেই। নিজে ইচ্ছা করা দুরের কথা, যখন খাদ্যশস্য নেওয়ার জন্য শ্রাতারা আপমন করল, তখনও আসল ঘটনা প্রকাশ না করে তাদেরকে বিদায় করে দিলেন।

এ অবন্থা কোন সামান্যতম মানুষের কাছ থেকেও করনা করা যায় না। আল্লাহ্র মনোনীত পয়গম্বর হয়ে তিনি তা কিরপে বরদাশত করলেন!

এ বিস্ময়ফর নীরবতার জওয়াবে সব সময় মনে একথা জাগ্রত হয় যে, সন্তবত আল্লাহ্ তা'আলা বিশেষ রহস্যের অধীনে ইউসুফ (আ)-কে আত্মপ্রকাশে বিরত রেখেছিলেন। তঞ্চসীর কুরতুবীতে পরে সুস্পল্ট বর্ণনা পাওয়া গেল যে, আল্লাহ্ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে ইউসুফ (আ)-কে নিজের সম্পর্কে কোন সংবাদ গৃহে প্রেরণ করতে নিষেধ করে দিয়েছিলেন।

আল্লাহ্ তা'আলার রহস্য একমাত্র তিনিই জানেন। মানুষের পক্ষে তা বোঝা কিরপে সম্ভব ! তবে মাঝে মাঝে কোন বিষয় কারও বোধগম্য হয়েও যায়। এখানে বাহাত ইয়াকুব (আ)-এর পরীক্ষাকে পূর্ণতা দান করাই ছিল আসল রহস্য। এ কারণেই ঘটনার শুরুতে যখন ইয়াকুব (আ) বুঝতে পেরেছিলেন যে, ইউসুফকে বাঘে খায়নি, বরং এটা তাঁর ভাইদের দুষ্ণৃতি, তখন স্বাভাবিকভাবেই সেখানে পৌছে সরেজমিনে তদন্ত করা তাঁর কর্তব্য ছিল। কিন্ত আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর মনকে এ দিকে যেতে দেন নি। অতঃপর দীর্ঘদিন পর তিনি ছেলদেরকে বললেন ঃ তোমরা যাও, ইউসুফ ও তার ভাইকে তালাশ কর। আল্লাহ্ তা'আলা যখন কোন কাজ করতে চান, তখন তার কারণাদি এমনিডাবে সন্নিবেশিত করে দেন।

فلتنا رَجَعُوَ بنم فَالُوًا بَيَأْبِإِنَّا مُنِعَ مِنَّا الْكَنْهِ مَعَنَاً أَخَانًا تَكْتَلْ وَإِنَّا لَهُ لَخْفِظُوْنَ ۞ قَالَ هَ بِنْنَكُمْ عَلَى أَخِبْلُو مِنْ قَبْلُ. فَاللَّهُ خَايَرٌ حَفِظٌ ى<sup>ن</sup>ى © ۇكت<sup>ت</sup>ا فَنْحُوَامَتَاعَهُمْ وَجَدُوْا بِع هُر فَالُوْا يَابَانَا مَا نَبْغِي هٰذِم بِضَاعَتُنَا رُدَّتَ إِلَيْنَاء وَ نَحْفَظُ آخَاناً وَنَزْدَا دُكَثِل بَعِبْرِ ذَلِكَ كَنِكَ بَمِنَ يَسِبَرُ 🕫 قَا لَنْ، أُرْسِلَهُ مَعَكُمُ حَتَّى تُؤْتَوْنِ مَوْ ثِقًا مِّنَ اللهِ لَتَأَتُنَكِّنِي بِ إِلَّا أَنْ يُحَاطَ بِكُمْ فَلَمَّنَا أَتَوْهُ مُؤْتِقَهُمْ قَالَ اللهُ عَلَ نَقُوْلُ وَكِيْلٌ ۞

(৬৩) তারা যখন তাদের পিতার কাছে ফিরে এল, তখন বলল : হে আমাদের পিতা, জামাদের জন্য খাদ্যশস্যের বরাদ্দ নিষিদ্ধ করা হয়েছে। অতএব আপনি জামাদের ভাইকে জামাদের সাথে প্রেরণ করুন, যাতে আমরা খাদ্যশস্যের বরাদ্দ জানতে পারি এবং জামরা জবশাই তার পুরাগুরি হিফাযত করব। (৬৪) বললেন, জামি তার সম্পর্কে তোমাদেরকে কি সেরপ বিশ্বাস করব, যেমন ইতিপূর্বে তার ভাই সম্পর্কে বিশ্বাস করেছিলাম? জতএব জালাহ্ উত্তম হিফাযতকারী এবং তিনিই সর্বাধিক দয়ালু। (৬৫) এবং যখন তারা আসবাবপর খুলে, তখন দেখতে পেল যে, তাদেরকে তাদের পণ্যমূল্য ফেরত দেয়া হয়েছে। তারা বলে গ্র হে-জামাদের পিতা, জামরা জার কি চাইতে পারি! এই জামাদের প্রদের পণ্যমূল্য, জামাদেরকে ফেরত দেওয়া হয়েছে। এখন আমরা আবার জামাদের পরিবারবর্গের জন্যে রসদ জানব ; এবং জামাদের ডাইয়ের দেখাশোনা করব এবং এক উটের বরাদ্দ খাদ্যশস্য আমাদেরকে রিক্ত জানব। ঐ বরাদ্দ সহজ। (৬৬) বললেন গ তাকে ততক্ষণ তোমাদের সাথে গঠিব না, যতক্ষণ তোমরা আমাকে জালাহ্র নামে জঙ্গীকার না দাও যে, তাকে অবশ্যই জামার কাছে সৌছিয়ে দেবে, কিন্তু যদি তোমরা সবাই একান্ডই অসহায় না হয়ে যাও। অতঃপর যখন সবাই তাঁকে জঙ্গীকার দিল, তখন তিনি বললেন গ আমাদের মধ্যে যা কথাবার্তা হলো সে ব্যাপারে আল্লাহ্ হি মধ্যন্থ রাদ্য নি বললেন গ আমাদের মধ্যে যা কথাবার্তা হলো সে ব্যাপারে আল্লাহ্র মধ্যন্থ রেনেন নে না আরা জামাদের জানারে মারে বার্বান্ত ব্যাপারে আল্লাহ্র মধ্যন্থ রেলেন।

#### তব্দসীরের সার-সংক্ষেপ

মোটকথা, তারা যখন পিতা ( ইয়াকুব আ )-র কাছে ফিরে এল, তখন বলল : হে আমাদের পিতা, ( আমাদের খুব সমাদর হয়েছে, খাদ্যশস্যও পেয়েছি, কিন্তু বেনিয়ামিনের অংশ পাইনি। ভবিষ্যতেও বেনিয়ামিনকে সঙ্গে নিয়ে যাওয়া ব্যতীত ) আমাদের জন্য খাদ্যশস্যের বরাদ ( একেবারেই ) নিষিদ্ধ করা হয়েছে। অতএব এমতাবস্থায় জরুরী যে, আপনি ডাই (বেনিয়ামিন)-কে আমাদের সাথে প্রেরণ করুন, যাতে (পুনর্বার খাদ্যশস্য আনার পথে যে বাধা, তা অপসান্নিত হয়ে যায় এবং ) আমরা ( আবার ) খাদ্যশস্যের বরান্দ আনতে পারি এবং ( যদি তাকে প্রেরণ করতে আগনি কোন আশংকা বোধ করেন, তবে সে সম্পর্কে আরয় এই যে ) আমরা তার পুরাপুরি হিফাযত করব। ইয়াকুব (আ) বললেন ঃ বাস, ( রাখ রাখ ) আমি কি তার সম্পর্কেও তোমাদেরকে তেমনি বিশ্বাস করবো, যেমন ইতিপূর্বে তার ডাই ( ইউসুফ )-এর ব্যাপারে তোমাদেরকে বিশ্বাস করেছিলাম ? ( অর্থাৎ আমার মন তো সাক্ষ্য দেয় না ; কিন্তু তোমরা বলছ যে, তার যাওয়া ব্যতীত ভবিষ্যতে খাদ্যশস্য বরাদ্দ পাওয়া যাবে না, অথচ খাদ্যশস্যের উপর জীবন নির্ভরশীল এবং জান বাঁচানো ফরয)। অতএব ( যদি নিয়েই যাও, তবে) আল্লাহ্ তা'আলার ( কাছে তাকে সোপর্দ করলাম। তিনি) সবোঁতম রক্ষণাবেক্ষণকারী। ( আমার রক্ষণাবেক্ষণে কি হয়।) এবং তিনি সব দরালুর চাইতে দয়ালু। ( আমার দয়া ও রেহে কি হয় ! ) এবং ( এ কথাবার্তার পর ) যখন তারা আসববিপত্র খুলল, তখন (তাতে ) তাদের জমা দেওয়া পণ্যমূল্য (-ও) পাওয়া গেল, যা তাদেরকে ফেরত দেওয়া হয়েছে। তারা বলল ঃ পিতঃ ( নিন ) আমরা আর কি চাই ! এই আমাদের জমা দেওয়া পণ্যমূল্য,

যা আমাদেরকেই ফেরত দেওয়া হয়েছে! (এমন দয়ালু বাদশাহ্! আমরা এর চাইতে বেশি কোন দয়ার জন্য অপেক্ষা করব ? এটাই যথেষ্ট। এ কারণে আমাদের পুনর্বার বাদশাহ্র কাছে যাওয়া উচিত। এটা ভাইকে নিয়ে যাওয়ার উপর নির্ভরশীল। কাজেই অনুমতি দিন, আমরা তাকে নিয়ে যাব ) এবং পরিবারের জন্য ( আরও ) রসদ আনব এবং ডাইয়ের খুব হিফাযত করব এবং এক উটের বরাদ্দ পরিমাণ খাদ্যশস্য বেশি আনব। ( কেননা, এখন ষে পরিমাণ এনেছি) এ তো অপ্রতুল। (শীঘ্র শেষ হয়ে যাবে। অতঃপর আরও প্রয়োজন হবে এবং তা পাওয়া ডাইকে নিয়ে যাওয়ার উপর নির্ভরশীল )। ইয়াকুব (আ) বললেন : তাকে আমি ততক্ষণ তোমাদের সাথে পাঠাব না, যতক্ষণ না তোমরা আল্লাহ্র নামে অঙ্গীকার কর ষে, তোমরা তাকে অবশ্যই আমার নিকট পৌছে দেবে ! অবশ্য যদি তোমরা একান্তভাবেই অসহায় হয়ে পড় তাহলে ডিন্ন কথা। ( এমতাবস্থায় পাঠাতে অশ্বীকার করি না ; কিন্তু ) যতক্ষণ তোমরা হিফাযতের কসম না খাও ( ততক্ষণ আমি পাঠাতে অক্ষম। সেমতে তারা সবাই কসম খেল)। যখন তারা কসম খেয়ে পিতাকে অঙ্গীকার দিল, তখন তিনি বললেন ঃ আমরা যা কিছু বলছি; তা আল্লাহ্ তা 'আলায়ে সমর্পিত ( অর্থাৎ তিনিই আমাদের কথা ও অঙ্গীকারের সাক্ষী। কারণ, তিনি ওনছেন। তিনি একথা পূর্ণ করতে পারেন। অতএব এ কথা বলার দু'উদ্দেশ্য---এক. তাদেরকে আপন অঙ্গীকারের প্রতি লক্ষ্য রাখতে উৎসাহিত ও সতর্ক করা। আল্লাহ্কে 'হাজির' ও 'নাযির' মনে করলে তা অর্জিত হয়। দুই. তকদীরকে এই তদবীরের শেষ সীমা স্থির করা, যা তাওয়াক্সুলের সারমর্ম। অতংপর বেনিয়ামিনকে সাথে যাওয়ার অনু-মতি দিয়ে দিলেন। পুনর্বার মিসর সফরের জন্য বেনিয়ামিনসহ তারা সবাই প্রস্তত হয়ে গেল )।

### লানুষলিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে ঘটনার অবশিল্টাংশ বর্ণিত হয়েছে যে, ইউসুফ (আ)-এর দ্রাতারা যখন মিসর থেকে খাদ্যশস্য নিয়ে গৃহে প্রত্যাবর্তন করল, তখন পিতার কাছে মিসরের অবস্থা বর্ণনা করতে গিয়ে এ কথাও বলল ঃ আজীজে-মিসর ডবিষ্যতের জন্য আমাদেরকে খাদ্যশস্য দেওয়ার ব্যাপারে একটি শর্ত আরোপ করেছেন। তিনি বলেছেন যে, ছোট ডাইকে সাথে আনলে খাদ্যশস্য পাবে, অন্যথায় নয়। তাই আপনি ভবিষ্যতে বেনিয়ামিনকেও আমাদের সাথে প্রেরণ করুন---যাতে ডবিষ্যতেও আমরা খাদ্যশস্য পাই। আমরা তার পুরাপুরি হিফাষত করব। তার কোনরেপ কণ্ট হবে না।

· ~. ··+

পিতা বললেন : আমি কি তার সম্পর্কে তোমাদেরকে তেমনি বিশ্বাস করব, যেমন ইতিপূর্বে তার ডাই ইউসুফের ব্যাপারে করেছিলাম ? উদ্দেশ্য, এখন তোমাদের কথায় কি বিশ্বাস ! একবার বিশ্বাস করে বিপদ ডোগ করেছি। তখনও হিফাযতের ব্যাপারে তোমরা এ ভাষাই প্রয়োগ করেছিলে।

এটা ছিল তাদের কথার উত্তর। কিন্তু পরে পরিবারের প্রয়োজনের পরিপ্রেক্ষিতে পয়গন্ধরসুলভ তাওয়ারুল এবং এ বাস্তবতায় ফিরে গেলেন যে, লাড-ক্ষতি কোনটাই বান্দার ক্ষমতাধীন নয়--যতক্ষণ আলাহ্ তাণ্আলা ইচ্ছা না করেন। আল্লাহ্র ইচ্ছা হয়ে গেলে তা কেউ টলাতে পারে না। তাই সৃষ্ট জীবের উপর ডরসা কপ্নাও ঠিক নয় এবং তাদের কথার উপর নির্ভর করাও অসমীচীন।

তাই বললেন : فَاللَّهُ خَيْرُ حَا نظا তার্থাৎ তোমাদের হিফাযতের ফল তো

ইতিপূর্বে দেখে নিয়েছি । এখন আমি আল্লাহ্র হিফাযতের উপরই ডরসা করি ।

জামার বাধক্য, বর্তমান দুঃখ ও দুশ্চিন্তার প্রতি লক্ষ্য রেখে আমাকে অধিক কল্টে নিপতিত করবেন না।

মোটকথা, ইয়াকুব (আ) বাহ্যিক অবস্থা ও সন্তানদের ওয়াদা-অঙ্গীকারের উপর ডরসা করলেন না। তবে আঞ্লাহ্র ডরসায় কনিঠ ছেলেকেও সাথে প্রেরণ করতে সম্মত হলেন।

وَلَمَّا نَتَحُوث مَسَمَّا عَهُمْ وَجَدُوا بِفَا مَعَهُمْ رُدَّتْ اللَهِمْ قَالُوْا يَا آَبَا ذَا مَا نَهْغَى هٰذَه بِضَا عَتْنَا رُدَّتْ الْهُذَا وَنَمِهْرُ أَهْلَنَا وَنَحْظُ إَخَانَا وَنَزُدا دُ كَيْلَ بَعَيْرِ ذَلِكَ كَهْلُ يَعْهَرُه

অর্থাৎ এতক্ষণ পর্যন্ত সফরের অবস্থা বর্ণনা প্রসঙ্গেই তাদের কথাবার্তা হচ্ছিল। আস-বাবপর তখনও খোলা হয়নি। অতঃপর যখন আসবাবপত্র খোলা হল এবং দেখা গেল যে, খাদ্যশস্যের মূল্য বাবদ পরিশোধিত পণ্যমূল্য আসবাবপত্রের মধ্যে বিদ্যমান রয়েছে, তখন তারা অনুভব করতে পারল যে, এ কাজ ভুলবশত হয়নি, বরং ইচ্ছাপূর্বক আমাদের পুঁজি আমা-দেরকে ফেরত দেয়া হয়েছে। তাই أَيْنَاً বলা হয়েছে। অর্থাৎ এ পণ্যমূলা

আমাদেরকে ফেরত দেয়া হয়েছে। অতঃপর তারা পিতাকে বলন : আরু কি চাই ? খাদ্যশস্যও এসে গেছে এবং এর মূল্যও ফেরত পাঁওয়া গেছে। এখন তো অবশ্যই ভাইকে নিয়ে পুনর্বার নিবিন্নে যাওয়া দরকার। কারণ, এ আচরণ থেকে বোঝা যাল্ছে যে, আজীজে-মিসর আমাদের প্রতি খুবই সদর। কাজেই কোন আশংকার কারণ নেই ; আমরা পরিবারের জন্য খাদ্যশস্য আনব, ডাইকেও হিফাযতে রাখব এবং ডাইয়ের অংশের বরাদ্দ অতিরিক্ত পাব। কারণ, আমরা যা এনেছি, তা প্রয়োজনের তুলনায় অপ্রতুল। অল্প-দিনের মধ্যেই নিঃশেষ হয়ে যাবে।

এ নাক্ষ্যের এক অর্থ বণিত হল। এ বাক্ষ্যের 🦾 শব্দটি 'না' বোধক

অর্থে নিলে বাকোর আরেকটি অর্থ এরাপও হতে পারে যে, তারা পিতাকে বললঃ এখন তো আমাদের কাছে খাদ্যশস্য আনার জন্য মূল্যও রয়েছে। আমরা আপনার কাছে কিছুই চাই না--স্তধু ডাইকে আমাদের সাথে পাঠিয়ে দিন।

এসব কথা তনে পিতা উত্তর দিলেন ঃ

لَنْ أَرْسِلَةُ مَعْدَمُ حَتَّى تُسُونُونِي مَوْثِقًا مِّنَ اللهِ لَتَا تُنْإِنِي بِهِ

অর্থাৎ আমি বেনিয়ামিনকে তোমাদের সাথে ততক্ষণ পর্যন্ত পাঠাখ না, যতক্ষণ না তোমরা আল্লাহ্র কসম এবং সাথে এরূপ ওয়াদা-অঙ্গীকার আমাকে দাও যে, তোমরা অবশ্যই তাকে সাথে নিয়ে আসবে। কিন্তু সত্যদশীদের দুল্টি থেকে এ বিষয় কোন সময় উধাও হয় না যে, মানুষ বাহ্যত যত শক্তি-সামর্থাই রাখুফ;- আল্লাহ্র শক্তির সামনে সে নিতান্তই অপারক ও অক্ষম। সে কাউকে নিরাপদে ফিরিয়ে আনার কতটুকু ওয়াদা-অঙ্গীকারই বা করতে পারে। কারণ, তা পালন করার পূর্ণ শক্তি তার নেই। তাই ইয়াকুব (আ) এ ওয়াদা-অঙ্গীকারের সাথে একটি ব্যতিক্রমও জুড়ে দিলেন :

যখন তোমরা সবাই কোন বেষ্টনীতে পড়ে যাও। তফসীরবিদ মুজাহিদ বলেন ঃ এর অর্থ এই যে, তোমরা সবাই মৃত্যুমুখে পতিত হও। কাতাদাহ্র মতে অর্থ এই যে, তোমরা সম্পূর্ণ অক্ষম ও পরাড়ত হয়ে পড়।

عامة المراجع المراجع موتقهم تمال الله على ما نقول وكيل

প্রাথিত পন্থায় ওয়াদা-অঙ্গীকার করল অর্থাৎ সবাই কসম খেল এবং পিতাকে আশ্বন্ত করার জন্য কঠোর ডাষায় প্রতিভা করল, তখন ইয়াকুব (আ) বললেনঃ বেনিয়ামিনের হিফাযতের জন্য হলফ নেয়া ও হলফ করার যে কাজ আমরা করেছি, আল্লাহ্ তা'আলার উপরই তার নির্ভর। তিনি শক্তি দিলেই কেউ কারও হিফাযত করতে পারে এবং দেয় অঙ্গীকার পূর্ণ করতে পারে। নতুবা মানুষ অসহায়; তার ব্যক্তিগত সামর্থ্যাধীন কোন কিছু নয়।

নির্দেশ ও মাস আলা ঃ আলোচ্য আয়াতসমূহে মানুষের জন্য অনেক নির্দেশ ও মাস-আলা বিদ্যমান রয়েছে। এগুলো স্মরণ রাখা দরকার ঃ

সন্তান ডুলচুটি করলে সম্পর্কছেদের পরিবর্তে সংশোধনের চিন্তা করাই একাড বিধেয় ঃ

মাস'জালা (১) ঃ ইউসুফ-দ্রাতারা ইতিপূর্বে যে ডুল করেছিল, তাতে অনে**ক** কবীরা

ও জঘন্য গোনাহ্ সংঘটিত হয়েছিল। উদাহরণত এক. মিথ্যা কথা বলে ইউসুফকে তাদের সাথে খেলাধুলার জন্য গ্রেরণ করতে পিতাকে সম্মত করা। দুই. পিতার সাথে অঙ্গীকার করে তা ভল করা। তিন. কচি ও নিষ্পাপ ভাইয়ের সাথে নির্দয় ও নিষ্ঠুর ব্যবহার করা। চার. বৃদ্ধ পিতাকে নিদারুণ মনোকষ্ট দানে ভুল্লেপ না করা। পাঁচ. একটি নিরপরাধ লোককে হত্যা করার পরিকল্বনা করা। ছয়. একজন মুক্ত ও স্বাধীন লোককে জোর-জবরদন্তি ক্রীতদাসরূপে বিক্রি করে দেয়া।

এগুলো ছিল চরম অপরাধ। ইয়াকুব (আ) যখন জানতে পারনেন যে, তারা মিথ্যা ভাষণ দিয়েছে এবং স্বেচ্ছায় ও সজ্ঞানে ইউসুফকে কোথাও রেখে এসেছে, তখন বাহ্যত এটা ছেনেদের সাথে সম্পর্কছেদ করার কিংবা ওদেরকে বাড়ি থেকে বের করে দেয়ার মত বিষয় ছিল। কিন্তু তিনি তা করেন নি। বরং তারা যথারীতি পিতার কাছেই থাকে। এমনকি, মিসর থেকে খাদ্যশস্য আনার জন্য পিতা তাদেরকেই প্রেরণ করেন। তদুপরি দ্বিতীয়বার তার ছোট ভাই সম্পর্কে পিতার কাছে আবেদন-নিবেদন করার সুযোগ পায় এবং অবশেষে তাদের কথা মেনে নিয়ে ছোট ছেলেকেও তাদের হাতেই সমর্পণ করেন।

এ থেকে জানা গেল যে. সন্তান কোন গোনাহ্ ও ছুটি করে ফেললে পিতার কর্তব্য হচ্ছে শিক্ষা ও উপদেশ দানের মাধ্যমে তার সংশোধন করা এবং যতক্ষণ পর্যন্ত সংশোধনের আশা থাকে. ততক্ষণ সম্পর্কছেদ না করা। হযরত ইয়াকুব (আ) তাই করেছিলেন। অবশেষে ছেলেরা সবাই কৃত অপরাধের জন্য অনুতণ্ড হয়েছে এবং গোনাহ্র জন্য তওবা করেছে। হাঁ, যদি সংশোধনের আশা না থাকে এবং তাদের সাথে সম্পর্ক বর্জায় রাখার মধ্যে অন্যদের ধর্মীয় ক্ষতির আশংকা থাকে, তবে সম্পর্কছেদ করাই অধিকতর সমীচীন।

মাস'জালা (২)ঃ এখানে ইয়াকুব (আ) সদাচরণ ও সচ্চরিত্রতার অনুপম দুস্টাস্ত স্থাপন করেছেন। ছেলেদের এহেন কঠিন অপরাধ সত্ত্বেও তিনি এমন আচরণ দেখিয়ে-ছেনযে, তারা পুনর্বার ছোট ডাইকে সাথে নিয়ে যাওয়ার অনুরোধ জানাতে সাহসী হয়েছে।

মাঙ্গ জালা (৩) ঃ এমতাবস্থায় সংশোধনের উদ্দেশ্যে অন্যায়কারীকে একথা বলে দেওয়াও সমীচীন যে, বিগত আচরণের কারণে তোমার কথা প্রত্যাখ্যান করাই উচিত ছিল, কিন্তু আমি তা ক্ষমা করে দিচ্ছি। এতে সে লজ্জিত হয়ে ভবিষ্যতে পুরাপুরি তওবা করার সুযোগ পাবে। যেমন ইয়াকুব (আ) প্রথমে বলে নিয়েছিলেন যে, বেনিয়ামিনের ব্যাপারেও কি আমি তোমাদেরকে তেমনি বিশ্বাস করব, যেমন ইউসুফের ব্যাপারে করেছিলাম ? কিন্তু বলার পর অবস্থার প্রেক্ষিতে তাদের তওবার কথা জেনে তিনি আল্লাহ্র উপর ভরসা করেছেন এবং ছোট ছেলেকে তাদের হাতে সঁপে দিয়েছেন।

মাস'জালা (৪) ঃ কোন মানুষের ওয়াদা ও হিফাযতের আশ্বাসের উপর সত্যি-কারডাবে ভরসা করা ভুল। প্রকৃত ভরসা শুধু আল্লাহ্র উপর হওয়া উচিত। তিনিই সত্যিকার কার্যনির্বাহী এবং কারণ উদ্ভাবক। কারণ সরবরাহ করা অতঃপর তাতে ক্রিয়া-শক্তি দান করার ক্ষমতা তাঁরই। এ কারণেই ইয়াকুব (আ) বলেছেন ঃ

فَ اللهُ خَدَيْهُ اللهُ عَدالَهُ اللهُ عَدالَةُ اللهُ عَدالَهُ اللهُ عَدالَهُ اللهُ عَدالَهُ اللهُ ا

কা'বে আহবার বলেন ঃ এবার ইয়াকুব (আ) ঙ্গু ছেলেদের উপর ভরসা করেন নি, বরং ব্যাপারটি আল্লাহ্র হাতে সোপর্দ করেছেন। তাই আল্লাহ্ বললেন ঃ আমার ইয়্যত ও প্রতাপের কসম, এখন আমি আপনার উভয় সন্তানকেই আপনার কাছে ফেরত পাঠাব।

মাস জালা (৫) ঃ যদি অন্যব্যক্তির মাল অথবা কোন বস্তু আসবাব-পত্তের মধ্যে পাওয়া যায় এবং বলিষ্ঠ আলামত দ্বারা বোঝা যায় যে, সে তাকে দেওয়ার জন্য ইচ্ছা পূর্বক আসবাবপত্তের মধ্যে রেখে দিয়েছে তবে তা গ্রহণ করা এবং তাকে নিজ কাজে ব্যয় করা জায়েয। ইউসুষ্ণ দ্রাতাদের আসবাবপত্তের মধ্যে যে পণ্যমূল্য পাওয়া গিয়েছিল সে সম্পর্কে বলিষ্ঠ আলামতের সাক্ষ্য ছিল এই যে. ভুল অথবা অনিচ্ছা বশত তা হয়নি, বরং ইচ্ছাপূর্বকই তা ফেরত দেওয়া হয়েছে। তাই ইয়াকুব (আ) তা ফেরত পাঠানোর নির্দেশ দেন নি। কিন্তু যে ক্ষেত্রে জুলবশত এসে যাওয়ার সন্দেহ থাকে, সেখানে মালিকের কাছে জিন্ডাসাবাদ করা ব্যতীত তা ব্যবহার করা বৈধ নয়।

মাস'জালা (৬)ঃ কোন ব্যক্তিকে এরাপ কসম দেওয়া উচিত নয়, যা পূর্ণ করা তার সাধ্যাতীত। যেমন, ইয়াকুব (আ) বেনিয়ামিনকে সুস্থ ও নিরাপদে ফিরিয়ে আনার কসম দেওয়ার সাথে সাথে একটি অবস্থার ব্যতিক্রম প্রকাশ করেছেন যে, যদি তারা সম্পূর্ণ অপারক ও অক্ষম হয়ে পড়ে কিংবা সবাই ধ্বংসের মুখে পতিত হয়, তবে ডিন্ন কথা।

এ কারণেই রস্কুল্লাহ্ (সা) যখন সাহাবায়ে-কিরামের কাছ থেকে স্বীয় আনুগত্যের অঙ্গীকার নেন, তখন নিজেই তাতে 'সাধ্যের শর্ত' যুক্ত করে দেন। অর্থাৎ আমরা সাধ্যানু-যায়ী আপনার পুরাপুরি আনুগত্য করব ।

মাস'আলা (৭)ঃ ইউসুফ-ডাতাদের কাছ থেকে এরাপ ওয়াদা-অঙ্গীকার নেওয়া যে, তারা বেনিয়ামিনকে ফিরিয়ে আনবে---এ থেকে বোঝা যায় যে,

(ব্যক্তির জামানত) বৈধ। অর্থাৎ কোন মোকদ্দমার আসামীকে মোকদ্দমার তারিখে আদালতে হাষির করার জামানত নেওয়া জায়েয।

এ মাস'আলায় ইমাম মালেক (র) ধিমত প্রকাশ করেছেন। তিনি শুধু আথিক জামানতকে বৈধ মনে করেন এবং ব্যক্তির জামানতকে অবৈধ আখ্যায়িত করেন।

، يُبَنِيَّ لَا تَدُخُلُوْا مِنْ بَأَبِ قَاحِدٍ وَّادْخُلُوْا مِنْ أَبُوَا أُغْنِى عَنْكُمْ قِمْنَ اللهِ مِنْ نَتْى إِدِانِ الحُكُمُ إِلاً إ فترقة ومر تُ وَعَلَيْهُ وَفَلَيْتُوَكِّلِ ٱلْمُ ڹۜۅؙڲؚۜڵۅ۫ڹۘۛ؈ؘۘۅڵؠۜٵۮڂڶۏٛٳ؞ؚ أَبُوُهُمْ مَا كَانَ بُغْنِي عَنْهُمْ مِّنَ اللهِ مِنْ شَيْءٍ

ليو لِمَا عَلْمُنْهُ قضبصاءداته كذوء ں لا يَعْلَبُونَ خَ وَلَتَّنَا دَخَلُوْا عَلَمْ الْذَ النَّاء اَخَاهُ قَالَ إِنَّى آَنَا اَخُوْكَ فَلَا تَنَّا كأنوا يغملون

(৬৭) ইয়াকুৰ বললেন ঃ হে জামার বৎসগণ ! সৰাই একই প্রবেশদ্বার দিয়ে যেয়ো না, বরং পৃথক পৃথক দরজা দিয়ে প্রবেশ করো। আলাহ্র কোন বিধান থেকে জামি তোমাদেরকে রক্ষা করতে পারি না। নির্দেশ আলাহ্রই চলে। তাঁরই উপর জামি ভরসা করি এবং তাঁরই উপর ভরসা করা উচিত ভরসাকারীদের। (৬৮) তারা যখন পিতার কথামত প্রবেশ করল, তখন জালাহের বিধানের বিরুদ্ধে তা তাদের বাঁচাতে পারল না। কিন্তু ইয়াকুবের সিদ্ধান্তে তাঁর মনের একটি বাসনা ছিল, যা তিনি পূর্ণ করেছেন। এবং তিনি তো জামার শেখানো বিষয় জবগত ছিলেন। কিন্তু অনেক মানুষ অবগত নয়। (৬৯) মখন তারা ইউসুফের কাছে উপন্থিত হল, তখন সে আপন ভ্রাতাকে নিজের কাছে রাখল। বলল ঃ নিশ্চয়ই জামি তোমার সহোদর। অতএব তাদের রুতকর্মের জন্য দুঃখ করো না।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (রওয়ানা হওয়ার সময়) ইয়াকুব (আ) (তাদেরকে) বলনেে: বৎসগণ, (যখন মিসরে পৌঁছবে, তখন) সবাই একই প্রবেশদ্বার দিয়ে যেয়ো না; বরং পৃথক পৃথক দরজা দিয়ে যেয়ো এবং (এটা কুদৃষ্টি ইত্যাদি অপছন্দনীয় বিষয় থেকে আত্মরক্ষার একটি বাহ্যিক তদবীর মাত্র। নতুবা) আল্লাহ্র নির্দেশকে আমি তোমাদের উপর থেকে হটাতে পারি না। নির্দেশ তো একমাত্র আল্লাহ্র নির্দেশকে আমি তোমাদের উপর থেকে হটাতে পারি না। নির্দেশ তো একমাত্র আল্লাহ্রই (চলে; এ বাহ্যিক তদবীর সত্ত্বেও মনেপ্রাণে) তাঁর উপরই ডরসা রাখি। এবং ডরসাকারীদের উচিত, তাঁরই উপর ডরসা রাখা। (অর্থাৎ তোমরাও তাঁর উপরই ডরসা রেখো ---তদবীরের দিকে দৃষ্টি দিও না। মোটকথা, সবাই বিদায় নিয়ে চলল।) যখন (মিসরে পৌঁছে) পিতার কথামত (শহরে) এবেশ করল, তখন পিতার মনোবাসনা পূর্ণ হয়ে গেল। (নতুবা) তাদের উপর থেকে, (এ তদবীর বনে) আল্লাহ্র নির্দেশ এড়ানো পিতার উদ্দেশ্য ছিল না (যে, তার কাজে কোনরাপ আপত্তি উত্থাপন করা যাবে কিংবা তদবীর উপকারী না হওয়ার দরুন তার প্রতি সন্দেহ করা হবে। তিনি নির্জেই তো বলেছিলেন ঃ

প্রকাশ করেছেন এবং তিনি নিশ্চিতই বড় আলিম ছিলেন এ কারণে যে, আমি তাকে শিক্ষা

# তফসীরে মা'আরেফুল-কোরআন ॥ পঞ্চম খণ্ড

দিয়েছিলাম। (তিনি ইলমের বিপরীত তদবীরকে বিশ্বাসের পর্যায়ে সত্যিকার প্রভাব-শালী কিরাপে মনে করতে পারতেন ? তার এ উক্তির কারণ সেই তদবীরই ছিল, যা শরীয়তসিদ্ধ ও প্রশংসনীয়।) কিন্তু অধিকাংশ লোক জানে না(বরং মূর্খতাবশত তদবীরকে সত্যিকার প্রভাবশালী বলে বিশ্বাস করেনেয় ) এবং যখন তারা (অর্থাৎ ইউসুফ-ভাতারা ) ইউসুফ (আ)-এর কাছে পৌঁছল ( এবং বেনিয়ামিনকে উপস্থিত করে বললঃ আপনার নির্দেশে আমরা তাকে এনেছি) তখন সে ডাইকে নিজের কাছে ডেকে নিল এবং ( একান্তে ডাকে ) বলল ঃ আমি তোমার ডাই (ইউসুফ )। অতএব তারা যা কিছু (অসদাচরণ ) করেছে, সেজনা দুঃখ করো না। (কেননা, এখন আরাহ্ তা'আলা আমাদেরকে মিলিত করে দিয়েছেন। এখন সব দুঃখ ডুলে যাওয়া উচিত। ইউসুফ (আ)-এর সাথে অসম্যব-হারের কথা তো সবারই জানা। বেনিয়ামিনকেও হয়তো তারা কল্ট দিয়ে থাব্ববে। যদি কল্ট না-ও দিয়ে থাকে, তবে ইউসুফের বিচ্ছেদ কি তার জন্য কম কল্টদায়ক ছিল ? অতঃপর উভয় ভ্রাতা মিলে পরামর্শ করলেন বেনিয়ামিনকে কিডাবে রেখে দেওয়া যায়। এমনিতে রাখনে ভাতারা অঙ্গীকার ও কসমের কারণে নিয়ে যেতে পীড়াপীড়ি করবে। ফলে অষথা কথা কাটাকাটি হবে। পক্ষান্তরে রাখার কারণ প্রকাশ হয়ে পড়লে গোপন ডেদ ফাঁস হয়ে যাবে। আর কারণ গোপন থাকলে ইয়াকুব (আ)-এয় কণ্ট বাড়বে যে, বিনা কারণে কেন রাখা হল, কিংবা কেন রইল ? ইউসুফ (আ) বললেন ঃ উপায় তো রয়েছে, কিন্তু এতে তোমার বদনাম হবে। বেনিয়ামিন বললঃ বদনামের পরওয়া করি না। মোটকথা, তাদের মধ্যে একথাই সাবাস্ত হয়ে গেল। এদিকে সবাইকে খাদ্যশস্য দিয়ে বিদায় দেওয়ার আয়োজন করা হল।)

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে ছোষ্ট ডাইকে সাথে নিয়ে ইউসুফ-ড্রাতাদের থিতীয়বার মিসর সফরের কথা বণিত হয়েছে। তখন ইয়াকুব (আ) তাদেরকে মিসর শহরে প্রবেশ-করার জন্য একটি বিশেষ উপদেশ দেন যে, তোমরা এগারো ডাই শহরের একই প্রবেশ দ্বার দিয়ে প্রবেশ করো না, বরং নগর-প্রাচীরের কাছে পৌছে ছয়ডক হয়ে যেয়ো এবং বিডিন্ন দরজা দিয়ে শহরে প্রবেশ করো।

এরাপ উপদেশ দানের কারণ এই আশংকা ছিল যে, রাস্থাবান, সুঠাম দেহী, সুদর্শন এবং রূপ ও ঔজ্জ্লোর অধিকারী এসব যুবক সম্পর্কে যখন লোকেরা জানবে যে, এরা একই পিতার সন্তান এবং ডাই ডাই, তখন কারও বদ নজর লেগে তাদের ক্ষতি হতে পারে। অথবা সংঘবদ্ধভাবে প্রবেশ করার কারণে হয়তো কেউ হিংসাপরায়ণ হয়ে তাদের ক্ষতি সাধন করতে পারে।

ইয়াকুব (আ) তাদেরকে প্রথম সফরের সময় এরাপ উপদেশ দেন নি; খিতীয় সফরের প্রাক্কালেই দিয়েছেন। এর কারণ সন্তবত এই যে, প্রথমবার তারা মুসাফিরের বেশে এবং দুর্দশাগ্রস্ত অবস্থায় মিসরে প্রবেশ করেছিল। কেউ তাদেরকে চিনত না এবং তাদের প্রতি কারও অতিরিক্ত মনোযোগ দানের আশংকা ছিল না। কিন্তু প্রথম সফরেই মিসরসমাট

তাদের প্রতি অসামান্য সম্মান প্রদর্শন করেন। ফলে সাধারণ রাজ কর্মচারী ও শহর-বাসীদের কাছে তারা পরিচিত হয়ে পড়ে। সুতরাং এখন কারও কুদৃষ্টি লেগে যাওয়ার আশংকা প্রবল হয়ে ওঠে কিংবা সবাইকে একটি জাঁকজমকপূর্ণ দল মনে করে হয়ত কেউ হিংসায় মেতে উঠতে পারে। এছাড়া এবারকার সফরে ছোট পুত্র বেনিয়ামিন সঙ্গে থাকাও তাদের প্রতি পিতার অধিকতর মনোযোগ দানের কারণ হতে পারে।

কুদুল্টির প্রভাব সত্য ঃ এতে বোঝা গেল যে, মানুষের চোখ (কুদুল্টি) লাগা এবং এর ফলে অন্য মানুষ অথবা জন্তু জানোয়ারের কল্ট কিংবা ক্ষতি হওয়া সত্য। এটা মূর্ষতাসুলভ কুসংস্কার নয়। এ কারণেই ইয়াকুব (আ) এ থেকে পুত্রদের আত্মরক্ষার চিন্তা করেছেন।

রসুলুল্লাহ্ (সা)-ও একে সত্যায়িত করেছেন। এক হাদীসে তিনি বলেন ঃ কুদৃষ্টি মানুষকে কবরে এবং উটকে উনানে ঢুকিয়ে দেয়। এ কারণেই রসূলুল্লাহ্ (সা) যেসব বিষয় থেকে আশ্রয় প্রার্থনা করেছেন এবং উম্মতকে আশ্রয় প্রার্থনা করতে বলেছেন, তন্মধ্য نامی کل میں کل میں کر میں ال

সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে আবৃ মহল ইবনে হনায়ফের ঘটনা সুবিখ্যাত। একবার গোসল করার জন্য পরিধেয় বস্ত্র খুলতেই তাঁর গৌরবর্ণ ও সুঠাম দেহের উপর আমের ইবনে রবীয়ার দুল্টি পতিত হয়। সাথে সাথে তার মুখ থেকে বের হয়ে পড়েঃ আমি আজ পর্যন্ত এমন সুন্দর ও কান্তিময় দেহ কারও দেখিনি। আর যায় কোথায়, তৎক্ষণাণ্ মহল ইবনে হনায়ফের দেহে ভীষণ জ্বর চেপে গেল। রসূলুল্লাহ্ (সা) সংবাদ পেয়ে প্রতি-কারার্ধে আমের ইবনে রবীয়াকে আদেশ দিলেন যে, সে যেন ওষু করে ওযুর পানি থেকে কিছু অংশ পারে রাখে। অতঃপর তা যেন মহল ইবনে হনায়ফের দেহে চেলে দেওয়া হয়। আদেশ মত কাজ করা হলে মহল ইবনে হনায়ফের দেহে চেলে দেওয়া হয়। আদেশ মত কাজ করা হলে মহল ইবনে হনায়ফের গেলেন। তার জ্ব থেমে গেল এবং তিনি সম্পূর্ণ সুছ হয়ে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র সাথে পূর্ব নির্ধারিত অভিযানে রওয়ানা হয়ে গেলেন। এ ঘটনায় রসূলুল্লাহ্ (সা)-র সাথে পূর্ব নির্ধারিত অভিযানে বলেছিলেন: এ ঘটনায় রসূলুল্লাহ্ (সা) আমের ইবনে রবীয়াকে সতর্ক করে বলেছিলেন: তার দের গু পের তার দেহ সুন্দর প্রতিভাতে হয়েছিল তখন তুমি তার জন্য বরুকতের দোয়া করলে না কেন? মনে রেখো, চোখ লেগে যাওয়া সত্য।

এ হাদীস থেকে আরও জানা গেল,যে, অপরের জান ও মালের মধ্যে যদি কেউ বিস্ময়কর কোন কিছু দেখে, তবে তার উচিত দোয়া করা যে, আল্লাহ্ তা'আলা এতে বরকত দান করুন। কোন কোন রেওয়ায়েতে আছে যে عَنَّ الْإِذَا وَالَّذَا مَا اللَّهُ لَا تَوْوَ قَالًا بِاللَّهُ الْ বলা উচিত। এতে কুদৃষ্টির প্রভাব বিনষ্ট হয়ে যায়। আরও জানা গেল যে, কেউ চোখ

লাপায় আক্রান্ত হলে যার চোখ লাগে, তার হাত, পা ও মুখমণ্ডল ধোয়া পানি রোগীর দেহে চেলে দিলে চোখ লাগার অনিস্ট বিদূরিত হয়ে যায়।

কুরতুবী বলেন ঃ আহ্লে সুরত ওয়াল-জমাআতের সব শীর্ষস্থানীয় আলিম এ বিষয়ে একমত যে, চোখ লাগা এবং তম্বারা ক্ষতি সাধিত হওয়া সত্য।

ইয়াকুব (আ) একদিকে কুদৃণ্টি অথবা হিংসার আশংকাবশত ছেনেদেরকে একই দরজা দিয়ে শহরে প্রবেশ করতে নিষেধ করেছেন এবং অন্যদিকে একটি বান্তব সত্য প্রকাশ করাও জরুরী মনে করেছেন। এ সত্যের প্রতি উদাসীন্যের ফলে এ জাতীয় ব্যাপারাদিতে জনসাধারণ মূর্শতাসুলড ধারণা ও কুসংচ্চারের শিকার হয়ে পড়ে। সত্যটি এই যে, কোন মানুষের জান ও মালের মধ্যে কুদৃণ্টির প্রভাব এক প্রকার মেসমেরিজম। ক্ষতিকর ঔষধ কিংবা খাদ্য যেমন মানুষকে অসুছ করে দেয় এবং শীত ও গ্রীমের তীরতায় রোগব্যাধি জন্ম নেয়, তেমনি কুদৃষ্টি ও মেসমেরিজমের প্রজাবও এসব অড্যন্ড কারণের অধীন। দৃষ্টি অথবা কল্পনার শক্তিবলে এদের প্রভাব প্রতিফলিত হয়। স্বয়ং এদের মধ্যে কোন সন্ত্যিকার প্রভাবশক্তি নাই। বরং সব কারণ আল্লাহ্ তা'আলার অপার শন্তি, ইচ্ছা ও ইরাদার অধীন। আল্লাহ্র তক্ষদীরের বিপরীতে কোন উপকারী তদবীরে উপকার হতে পারে না এবং ক্ষতিকর তদবীরের ক্ষতির প্রভাব বিস্তার করতে পারে না। তাই ইয়াকুব (আ) বলেছেন ঃ

وَمَا ٱڠٛنى صَفْكُم مَّنَ الله من شَنَى إِنِ الْحَكْمُ الاَ للهِ صَلَيْهِ تَوَكَّلْتُ وَعَلَيْهِ فَلْيَنَوَ دَلِ الْمُتَوَ كِّلُوْنَ o

অর্থাৎ কুদৃল্টি থেকে আত্মরক্ষার যে তদবীর আমি বলেছি, আমি জানি যে তা আরাহ্র ইক্ছাকে এড়াতে পারবে না। আদেশ একমাত্র আরাহ্রই চলে। তবে মানুষের প্রতি বাহ্যিক তদবীর করার নির্দেশ আছে। তাই এ উপদেশ দেওয়া হয়েছে। কিন্তু আমি তদবীরের উপর ডরসা করি না বরং আল্লাহ্র উপরই ডল্পসা করি। তাঁর উপরই ডরসা করা এবং বাহ্যিক ও বন্তুডিত্তিক তদবীরের উপর ডরসা না করা প্রত্যেক মানুষের অবশ্য ফর্তব্য।

ইয়াকুব (আ) যে সত্য প্রকাশ করেছেন, ঘটনাচক্রে হয়েছেও কিছুটা তেমনি। এ সক্ষরেও বেনিয়ামিনকে নিরাপদে ফিরিয়ে আনার যাবতীয় তদবীর চূড়ান্ত করা সন্থেও সব বার্থতায় পর্যবসিত হয়েছে এবং বেনিয়ামিনকে মিসরে আটকে রাখা হয়েছে। ফলে ইয়াকুব (আ) আরও একটি আঘাত পেলেন। তাঁর তদবীরের বার্থতা পরবর্তী আয়াতে স্পল্ট করে উল্লেখ করা হয়েছে। এর উদ্দেশ্য তাই যে, আসল লক্ষ্যের দিরু দিয়ে তদবীর বার্থ হয়েছে, যদিও কুদৃল্টি হিংসা ইত্যাদি থেকে আত্মরক্ষার তদবীর সফল হয়েছে। কারণ, সফরে অপ্রীতিকর কোন ঘটনা ঘটেনি। কিন্তু আল্লাহ্ কর্তুকে নির্ধার্য্নে তদবীরে যে দুর্ঘটনা অনিবার্য ছিল, ইয়াকুব (আ)-এর দুল্টি সেদিকে যায়নি এবং এর জন্য কোন তদবীর করতে

সুরা ইউসুফ

পারেন নি । এ বাহ্যিক ব্যর্থতা সত্ত্বেও আল্লাহ্র উপর ভরসার বরকতে এ থিতীয় আঘাত প্রথম আঘাতেরও প্রতিকার প্রমাণিত হয়েছে এবং পরিণামে পরম নিরাপত্তা ও ইজ্জতের সাথে ইউসুফ ও বেনিয়ামিন উভয়ের সাথে সাক্ষাৎ ঘটেছে ।

পরবর্তী আয়াতে এ বিষয়বস্তুটিই বণিত হয়েছে যে, ছেলেরা পিতার আদেশ পালন করে বিভিন্ন দরজা দিয়ে শহরে প্রবেশ করে। ফলে পিতার নির্দেশ কার্যকর হয়ে গেল। অবশ্য এ তদবীর আল্লাহ্র কোন নির্দেশকে এড়াতে পারত না, কিন্তু পিতৃসুলড স্নেহ-মমতার চাহিদা ছিল যা, তা তিনি পূর্ণ করেছেন।

এ আয়াতের শেষডাগে ইয়াকুব (আ)-এর প্রশংসা করে বলা হয়েছে :

وَ النَّاسِ الْدَعْ وَ لَكُورُ النَّاسِ الْ يَعْلَمُونَ ٥ ইয়াকুব (আ) বড় বিদ্ধান্ ছিলেন, কারণ আমি তাঁকে বিদ্যা দান করেছিলাম। উদ্দেশ্য এই যে, সাধারণ লোকদের ন্যায় তাঁর বিদ্যা পুঁথিগত ও অনুশীলনলম্ধ নয় বরং তা ছিল সরাসরি আল্লাহ্র দান। এ কারণেই তিনি শরীয়তসম্মত ও প্রশংসনীয় বাহ্যিক তদবীর অবলম্বন ফরলেও তার উপর ভরসা করেন নি। কিন্তু আনেক লোক এ সত্য জানে না এবং অক্ততাবশত ইয়াকুব (আ) সম্পর্কে সন্দেহ প্রকাশ করে যে, একজন পয়গম্বরের পক্ষে এ জাতীয় তদবীর শোভনীয় ছিল না।

কোন কোন তক্ষসীরবিদ বলেন ঃ প্রথম শব্দটি দ্বারা ইল্ম অনুযায়ী আমল করা বুঝানো হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, আমি তাঁকে যে ইল্ম দিয়েছিলাম তিনি তদনুযায়ী আমল করতেন। এ কারণেই বাহ্যিঞ্চ তদবীরির উপর ডরসা করেন নি বরং একমাত্র আয়াহ্র উপরই ডরসা করেছেন।

نَكُمًا رَخُلُوا عَلَى يُوُسِّغَ أَوَى الَيْهَ آَخَاءُ قَالَ إِنِّي أَنَا أَخُوْكَ ذَلَا تَهْتَلَسُ بِهَا كَانُوا يَعْمَلُونَ -

অর্থাৎ মিসরে পৌঁছার পর যখন সব ডাই ইউসুফ (আ)-এর দরবারে উপস্থিত হল এবং তিনি দেখলেন যে, ওয়াদা অনুযায়ী তারা তাঁর সহোদর ছোট ডাইকেও নিয়ে এসেছে, তখন ইউসুফ (আ) ছোট ডাই বেনিয়ামিনকে বিশেষভাবে নিজের সাথে রাখলেন। তফসীর-বিদ কাতাদাহ বলেন ঃ সব ডাইয়ের বসবাসের ব্যবস্থা করে ইউসুফ (আ) প্রতি দু'জনকে একটি করে কক্ষ দিলেন। ফলে বেনিয়ামিন একা থেকে যায়। ইউসুফ তাকে নিজের সাথে অবস্থান করতে বললেন। ফলে বেনিয়ামিন একা থেকে যায়। ইউসুফ তাকে নিজের সাথে অবস্থান করতে বললেন। যখন উভয়েই একান্তে গেলেন, তখন ইউসুফ (আ) সহোদর ডাইয়ের কাছে নিজের পরিচয় প্রকাশ করে বললেন ঃ আমিই তোমার সহোদর ডাই ইউসুফ ; এখন তোমার কোন চিন্তা নেই। অন্য ডাইগণ এ ষাবত যে সব দুর্যাবহার করেছে, তজ্জন্য মনোকল্টে পত্রিত হওয়ারও প্রয়োজন নেই। নির্দেশ ও মাস'জ।লা ঃ আলোচ্য দু' আয়াত থেকে কতিপয় মাস'আলা ও নির্দেশ জানা যায় ঃ

(১) চোখ লাগা সত্য। সুতরাং ক্ষতিকর খাদ্য ও ক্ষতিকর ক্রিয়াকর্ম থেকে আত্মরক্ষার তদবীর করার ন্যায় এ থেকে আত্মরক্ষার তদবীর করাও সমভাবে শরীয়তসিদ্ধ ও প্রশংসনীয়।

(২) প্রতিহিংসা থেকে আত্মরক্ষার জন্য বিশেষ নিয়ামত ও ভণগত বৈশিষ্ট্যকে গোপন রাখা দুরস্ত ।

(৩) ক্ষতিকর প্রভাব থেকে আত্মরক্ষার জন্য বাহ্যিক ও বস্তুভিত্তিক তদবীর করা তাওয়াক্সুল ও পয়গন্বরগণের পদমর্যাদার পরিপন্থী নয়।

(৪) যদি কেউ অন্য কারও সম্পর্কে আশংকা পোষণ করে যে, সে দুঃখ-কল্টে পতিত হবে, তবে তাকে অবহিত করা এবং দুঃখ-কল্টের হাত থেকে আত্মরক্ষার সন্তাব্য উপায় বাতনে দেওয়া উন্তম. যেমন ইয়াকুব (আ) করেছিলেন।

(৫) যদি অন্য কারও কোন গুণ অথবা নিয়ামত দৃষ্টিতে বিস্ময়কর ঠেকে এবং চোখ লেগে যাওয়ার আশংকা হয়, তবে তা দেখে مَنْ وَاللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَامَ اللَّهُ عَ বলা দরকার, যাতে অন্যের কোন ক্ষতি না হয়।

(৬) চোখ লাগা থেকে আঅরক্ষার জনা যে কোন সঙাব্য তদবীর করা জায়েয়। তব্যধ্যে দোয়া-তাবীজ ইত্যাদি দ্বারা প্রতিকার করাও অন্যতম; যেমন রসূলুলাহ্ (সা) জা'ফর ইবনে আবূ তালিবের দু'ছেলেকে দুর্বল দেখে তাবীজ ইত্যাদি দ্বারা চিকিৎসা করার অনুমতি দিয়েছিলেন।

(৭) বিজ্ঞ মুসলমানের কর্তব্য হচ্ছে প্রত্যেক কাজে আসল ভরসা আল্লাহ্র উপর রাখা। কিন্তু বাহ্যিক ও বস্তুভিত্তিক উপায়াদিকেও উপেক্ষা করবে না এবং সাধ্যানুযায়ী বৈধ উপায়াদি অবলম্বন করতে এুটি করবে না। ইয়াকুব (আ) তাই করেছিলেন এবং রসুলুল্লাহ্ (সা)-ও তাই শিক্ষা দিয়েছেন। মাওলানা রামী বলেন ঃ

# ہر تو کل زا نو 1ے ا شتر بن بند

এটাই পয়গম্বরসুলন্ড তাওয়াকুল ও রাসূল (সা)-এর সুমত।

(৮) এখানে প্রশ্ন হতে পারে যে. ইউসুফ (আ) ছোট ডাইকে আনার জন্য চেল্টা করেছেন এবং যখন সে এসেছে, তখন তার কাছে নিজের পরিচয়ও প্রকাশ করে দিয়েছেন। কিন্তু পিতাকে আনার জন্য কোন চিন্তাও করেন নি এবং তাঁকে স্বীয় রুশল সংবাদ অবগত করানোর কোন পদক্ষেপও গ্রহণ করেন নি। এর কারণ পূর্বে বণিত হয়েছে যে, চল্লিশ বছর সময়ের মধ্যে এমন আনেক সুযোগ ছিল, যখন তিনি পিতাকে স্বীয় অবস্থা ও কুশল সংবাদ দিতে পারতেন, কিন্তু যা কিছু হয়েছে, সব আরাহ্র নির্ধারিত তকদীর ও ওহীর ইঙ্গিতেই হয়েছে। হয়তো তখন পর্যন্ত আরাহ্র পক্ষ থেকে পিতাকে স্বীয় অবস্থা সম্পর্কে অবহিত করার অনুমতি ছিল না। কারণ, তখনও প্রিয় পুত্র বেনিয়ামিনের বিল্ডেদের

মাধ্যমে গিতার আরও একটি পরীক্ষা বাকী ছিল। এ পরীক্ষা সমাপ্ত করার জন্যই সব ব্যবহাদি সম্পন্ন হয়েছে।

هَّزَهُمْ بِجَهَازِهِمْ جَعَلَ السِّقَاكِةَ فِحْ رَحُلِ أَخِيْهِ ثُمَّ - (213 أَيَّتُهُا الْعِبْرُ إِنَّكُمُ لَسَرِقُوْنَ حَالُوًا وَأَقْبَلُوْا عَلَيْهِمُ وْنَ۞ قَالُوًّا نَفْقِدُ صُوَاءَ الْهَلِكِ وَلِمَنْ جَاءَيهِ حِمْلُ يْجُر<sub>ْ</sub> قَالُوْا تَاللهِ لَقَدْ عَلَيْهُ مَا به زَء سرقِبْنَ ، قَالُوا فَمَاجَزًا ۇڭەمن دْجِدَ فِخْ رْحُهُ لظَّلِيهِ بْنَ ۞ فَبَكَا َ بِأَوْعِيَ ن قِعَاء آخِنْهِ ، كَذَلِكَ كِذَاكَ لِيُوْسُفُ أَخُذَ آخَا لاَفِحْ رِدِينِنِ الْمِلَكِ إِلاَّ أَنْ يَبْنَاءَ اللهُ مُوَفَّ مَّنُ نَنْنَا: إِذَى عِلْمِ عَلِيْهُ وَنَوْقَ كُلْ ذِي عِلْمِ عَلِيْهُ مَ

(৭০) অতঃপর ষখন ইউসুফ তাদের রসদপন্ন প্রস্তুত করে দিলেন, তখন পানপাত্র আপন ডাইয়ের রসদের মধ্যে রেখে দিল। অতঃপর একজন ঘোষক ডেকে বলল ঃ হে কাফিলার লোকজন, তোমরা অবশাই চোর। (৭১) তারা ওদের দিকে মুখ করে বলল ঃ তোমাদের কি হারিয়েছে? (৭২) তারা বলল ঃ আমরা বাদশাহ্র পানপাত্র হারিয়েছি এবং যে কেউ এটা এনে দেবে সে এক উটের বোঝা পরিমাণ মাল পাবে এবং আমি এর যামিন। (৭৩) তারা বলল ঃ আল্লাহ্র কসম, তোমরা তো জান, আমরা অনর্থ ঘটাতে এদেশে আসিনি এবং আমরা কখনও চোর ছিলাম না। (৭৪) তারা বলল ঃ যদি তোমরা মিথ্যাবাদী হও, তবে যে চুরি করেছে তার কি শান্তি? (৭৫) তারা বলল ঃ এর শান্তি এই যে, যার রসদপত্র থেকে তা পাওয়া যাবে, এর প্রতিদানে সে দাসত্বে যাবে। আমরা জালিমদেরকে এডাবেই শান্তি দিই। (৭৬) অতঃপর ইউসুফ আপন ডাইয়ের থলের পূর্বে তাদের থলে তলাশী গুরু করেলেন। অবশেষে সেই পাত্র আপন ডাইয়ের থলের মধ্য থেকে বের করলেন। এমনিডাবে আমি ইউস্ফকে কৌশল শিক্ষা দিয়েছিলাম। সে বাদশাহ্র আইনে আপন ভাইকে কখনও দাসদ্বে নিতে পারত না, কিন্তু আল্লাহ্ যদি ইচ্ছা করেন । আমি যাকে ইচ্ছা, মর্যাদায় উন্নীত করি এবং প্রত্যেক জানীর উপরে আছেন । অধিকতর এক জানীজন ৷

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

অতংপর যখন ইউসুফ (আ) তাদের ( খাদাশস্য ও রওয়ানা হওয়ার ) রসদপরাদি প্রস্তুত করে দিলেন তখন (নিজেই কিংবা কোন নির্ভরযোগ্য কর্মচারীর মাধ্যমে) পানপার (খাদ্যশস্য দেওয়ার মাপও ছিল তাই ) আপন ভাইয়ের রসদের মধ্যে রেখে দিলেন। অতঃপর ( যখন তারা রওয়ানা হল, তখন ইউসুফের আদেশে পেছন দিক থেকে ) একজন আহ-বানকারী ডেকে বললঃ হে কাফেলার লোকজন, তোমরা অবশ্যই চোর। তারা তাদের ( অর্থাৎ অন্বেষণকারীদের ) দিকে মুখ ফিরিয়ে বললঃ তোমাদের কি বস্ত হারিয়েছে ( যা চুরির ব্যাপারে আমাদেরকে সন্দেহ করছ ) ? তারা বলল ঃ আমরা শাহী পরিমাপ পাত্র পাচ্ছি না (তা উধাও হয়ে গেছে)। যে ব্যক্তিতা (এনে) উপস্থিত করবে, সে এক উট বোঝাই খাদ্যশস্য ( পুরস্কার হিসাবে শস্যজান্তার থেকে ) পাবে। ( কিংবা উদ্দেশ্য এই যে, যদি শ্বয়ং চোর মাল ফেরত দেয়, তবে ক্ষমার পর পুরক্ষার পাবে ) আমি তার ( পুরস্কার আদায় করে দেওয়ার ) যামিন । [ সঙৰত ইউসুফ (আ)-এর আদেশেই এ আহবনে ও পুরক্ষারের ওয়াদা করা হয়েছিল ] তারা বলল ঃ আরাহ্র কসম তোমরা ডাল রাপেই জান যে, আমরা দেশে অশান্তি ছড়ানোর জন্য ( যার মধ্যে চুরি অন্যতম ) আসিনি এবং আমরা চোর নই ( অর্থাৎ এটা আমাদের অভ্যাস নয় )। তারা (অনুসন্ধানকারীরা)বললঃ আচ্ছা যদি তোমরা মিথ্যাবাদী হও, ( এবং তোমাদের মধ্যে কারও চুরি প্রমাণিত হয়ে যায় ) তবে তার ( চৌর্য-কর্মের ) শান্তি কি ? তারা[ ইয়াকুব (আ)-এর শরীয়তানুযায়ী ] উত্তর দিল ঃ তার শান্তি এই যে, যার রসদপত্রের মধ্যে তা পাওয়া যায়, সে নিজেই তার শান্ডি ( অর্থাৎ চুরির বিনিময়ে সংশ্লিষ্ট চোরকে গোলাম বানিয়ে নেবে )। 🛛 আমরা জালিম ( অর্থাৎ ) চোরদেরকে এমনি শাস্তি দেই। (অর্থাৎ আমাদের শরীয়তের নির্দেশ ও কাজ তাই। মোটকথা, পরম্পরে এসব কথাবার্তা সাব্যস্ত হওয়ার পর রসদপত্র নামানো হল )। অতঃপর ( তল্লাশি নেওয়ার সময় ) ইউসুফ ( নিজে অথবা কোন নিওঁরযোগ্য কর্মচারীর মাধ্যমে ) আপন ভাইয়ের ( রসদপরের ) থনের আগে অন্য ডাইদের থলে তল্পাশি শরু করনেন। অতঃপর ( শেষে ) এটিকে ( অর্থাৎ পানপাইটিকে ) আপন ডাইয়ের ( রসদপত্রের ) থলে থেকে বের করলেন। আমি ইউসুফ (আ)-এর খাতিরে এডাবে ( বেনিয়ামিনকে ) তার নিকটে রাখার তদবীর করেছি (এ তদবীরের কারণ এই যে) ইউসুফ স্বীয় ভাইকে বাদশাহ্র আইন অনুযায়ী নিতে পারতেন না; ( কেননা বাদশাহ্র আইনে চুরির শাস্তি কিছু মারপিট ্ও জরিমানা ছিল।—-তিবরানী রহল মাআনী ) কিন্তু এট। আল্লাহ্ তা'আলারই কামা ছিল। (তাই ইউসুফের মনে এই তদবীর জাগ্রত হয়েছে এবং তার ডাইয়ের মুখ থেকে এরাপ সিদ্ধান্তের কথা বের হয়েছে। উভয়টি মিশে উদ্দেশ্য সিদ্ধ হয়ে গেছে। এখানে সত্যিকারভাবে গোলাম করা হয়নি বরং বেনিয়ামিনের সম্মতিরুমে গোলামের রূপ ধারণ করা হয়েছিল মা<u>র</u>।

#### আনুষরিক জাতব্য বিষয়

আলোচ্য আয়াতসমূহে বণিত হয়েছে যে, সহোদর ভাই বেনিয়ামিনকে রেখে দেওয়ার জন্য ইউসুফ (আ) একটি কৌশল ও তদবীর অবলম্বন করলেন। যখন সব ভাইফে নিয়ম মাফিক খাদ্যশস্য দেওয়া হল, তখন প্রত্যেক ডাইয়ের খাদ্যশস্য পৃথক পৃথক উটের পিঠে পৃথক পৃথক নামে চাপানো হল।

বেনিয়ামিনের যে খাদ্যশস্য উটের পিঠে চাপানো হল, তাতে একটি পান্ত গোপনে রেখে দেওয়া হল। কোরআন পাক এ পারটিকে এক জায়গায় হঁই বিজ শব্দের দ্বারা এবং

অন্যর سَعًا يَعَ الْمُلَكِ শব্দ দ্বারা ব্যক্ত করেছে। تَعَوَا عَ الْمُلَكِ الْمُلَكِ مُعَامَة مُوَا عَ

করার পার এবং 🕹 🤟 শব্দটিও এমনি ধরনের পারের অর্থে ব্যবহৃত হয়। একে

তথা বাদশাহ্র দিকে নির্দেশিত করার ফলে আরও জানা গেল যে, এ পারটি

বিশেষ মূল্যবান ও মর্যাদাবান ছিল। কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে যে, পাৱটি 'যবরজদ' পাথর দারা নিমিত ছিল। আবার কেউ স্বর্ণ নিমিত এবং রৌগ্য নিমিতও বলেছেন। মোট কথা. বেনিয়ামিনের রসদপরে গোপনে রক্ষিত এ পারটি যথেল্ট মূল্যবান হওয়া ছাড়াও বাদশাহ্র সাথে এর বিশেষ সম্পর্কও ছিল। বাদশাহ্ নিজে তা ব্যবহার করতেন অথবা বাদশাহ্র আদেশে তা খাদ্যশস্য পরিমাপের পাত্ররূপে ব্যবহাত হত।

জনৈক ঘোষক ডেকে বলল: হে কাফিলার লোকজন. ডোমরা চোর।

এখানে 🚰 শব্দ দ্বারা জানা যায় যে, এ ঘোষণা তৎক্ষণাৎ করা হয়নি বরং কাফিলা রওয়ানা হয়ে যাওয়ার পর করা হয়েছে--যাতে কেউ জালিয়াতির সন্দেহ না করতে পারে। মোট কথা, ঘোষক ইউসুফ-ডাতাদের কাফিলাকে চোর আখ্যা দিল।

কারীদের দিকে মুখ ফিরিয়ে বলল ঃ তোমরা আমাদেরকে চোর বলছ । প্রথমে এ কথা আমাদের বল যে, তোমাদের কি বন্ত চুরি হয়েছে ?

تَالُوا نَفْقِدُ مُوَاعَ ٱلْمَلِكِ وَلَمِنْ جَاءَ بِهِ هِمْلُ بَعَيْرٍ وَإِذَابِهِ زَعَمْمُ

—-ঘোষণাকারিগণ বলল, বাদশাহ্র পানপার হারিয়ে গেছে । যে ব্যক্তি তা বের করে দেবে. সে এক উটের বোঝাই পরিমাণ খাদ্যশস্য পুরহ্বার পাবে এবং আমি এর যামিন ।

এখানে প্রথমে প্রশ্ন এই যে, ইউসুফ (আ) বেনিয়ামিনকে আটকানোর জন্য এ কৌশল কেন করলেন, অথচ তিনি জানতেন যে, স্বয়ং তাঁর বিচ্ছেদের আঘাত পিতার জন্য অসহনীয় ছিল ? এমতাবস্থায় অপর ভাইকে আটকে তাঁকে আরও একটি আঘাত দেওয়া তিনি কিরপে পছন্দ করলেন ?

দিতীয় প্রশ্ন আরও গুরুত্বপূর্ণ। তা এই যে, নিরপরাধ ডাইদের বিরুদ্ধে চুরির অভি-যোগ আনা, গোপনে তাদের আসবাব-পত্রের মধ্যে ফোন বস্তু রেখে দেওয়ার মত জালিয়াতি ফরা এবং প্রকাশ্যে তাদেরকে লাঞ্ছিত করা—এসব কাজ অবৈধ। আল্লাহ্র পয়গণ্থর ইউসুফ (আ) এণ্ডলো কিডাবে সহ্য করলেন ?

কুরতুবী প্রমুখ তফসীরবিদ বর্ণনা করেন ঃ বেনিয়ামিন যখন ইউসুফ (আ)-কে নিশ্চিতরাপে চিনে ফেলে, তখন সে নিজেই ডাইকে অনুরোধ করে যে, তাকে যেন ডাইদের কাছে ফেরত পাঠানো না হয়। বরং ইউসুফ (আ)-এর কাছে রাখা হয়। ইউসুফ (আ) প্রথমে এ অজুহাতই পেশ করলেন যে, তাকে এখানে রাখা হলে পিতার মনোকল্টের অন্ত থাকবে না। দ্বিতীয়ত তাকে এখানে রাখার একমাত্র উপায় হচ্ছে, তাকে চুরির অন্তিযোগে অভি-যুক্ত করে গ্রেফতার করে আটক রাখা। বেনিয়ামিন ডাইদের সাথে বসবাস করতে এতই নারাজ ছিল যে, সে এ জাতীয় প্রস্তাবেও সম্মত হয়ে যায়।

কিন্তু এ ঘটনা সত্য হলেও পিতার মনোকল্ট. ডাইদের লাঞ্ছনা এবং তাদেরকে চোর বলা গুধু বেনিয়ামিনের সম্মতির কারণে বৈধ হতে পারে না। কেউ কেউ কারণ বর্ণনা প্রসঙ্গে বলেন যে. ঘোষক বোধ হয় ইউসুফ (আ)-এর অক্তাতসারে এবং বিনা অনুমতিতে ডাইদের চোর বলেছিল। এ উক্তি যেমন প্রমাণহীন, তেমনি ঘটনার সাথে বেখাপ্পা। এমনিডাবে কেউ কেউ বলেন ঃ দ্রাতাগণ ইউসুফ (আ)-কে পিতার কাছ থেকে চুরি করে বিরুয় করেছিল। তাই তাদেরকে চোর বলা হয়েছে। এটাও এফটা নিছক ব্যাখ্যা বৈ নয়। অতএব, এসব প্রয়ের বিস্তদ্ধ উত্তর তাই---যা কুরতুবী, মাযহারী প্রমুখ গ্রন্থকার দিয়েছেন। তা এই যে, এ ঘটনায় যা করা হয়েছে এবং যা বলা হয়েছে, তা বেনিয়ামিনের বাসনার ফলশুন্টিও ছিল না এবং ইউসুফ (আ)-এর প্রস্তাবের ফলও ছিল না; বরং এসব কাজ ছিল আল্লাহ্র নির্দেশে তাঁরই অপার রহস্যের বহিঃপ্রকাশ। এসব কাজের মাধ্যমে ইয়াকুব (আ)-এর পরীক্ষার বিভিন্ন স্তর পূর্ণতা লাভ করছিল। এ উত্তরের প্রতি স্বয়ং কোরআনের এ আয়াতে ইন্সিত রয়েছে مَعْنَ (كَرُ ذَا لَهُوْ سَعْتَ কেন্রিআরে আয়াতে ইন্সিত রয়েছে আঁ কির্মি কির্মানের এমনিডাবে তার ডাইকে আটকানোর কৌশল ফরেছি।

এ আয়াতে পরিষ্কারভাবে এ ফন্দিও ফৌশলকে আল্লাহ্ তা'আলা নিজের কাজ বলে আখ্যায়িত করেছেন। অতএব,এসব কাজ যখন আল্লাহ্র নির্দেশে সম্পন্ন হয়েছে তখন এগুলোকে অবৈধ বলার কোন মানে নাই। এগুলো মূসা ও খিযিরের ঘটনায় নৌকা ডাঙ্গা, বালককে হত্যা করা ইত্যাদির মতই। এগুলো বাহ্যত গোনাহ্র কাজ ছিল বলেই মূসা (আ) তা মেনে নিতে রাজী ছিলেন না। কিন্তু খিযির (আ) সব কাজ আল্লাহ্র নির্দেশে বিশেষ উপযোগিতার অধীনে করে যাচ্ছিলেন। তাই এগুলো গোনাহের কাজ ছিল না।

# تَا لُوا تَا اللهِ لَقَدَ مَلِمُتُمْ شَاجِئْنَا لِنُفْسِدَ فِي الْأَشِ وَمَا نُنَّا سَارِ تَهْنَ

অর্থাৎ শাহী ঘোষক যখন ইউসুফ (আ)-এর ভ্রাতাদেরকে চোর বলল, তখন তারা উত্তরে বললঃ সভাসদবর্গও আমাদের অবস্থা সম্পর্কে ওয়াকিফহাল আছেন যে, আমরা এখানে অশান্তি সৃষ্টি করতে আসিনি এবং আমরা চোর নই ।

حفا أوا فما جزام كان بندم كان بون معا آلموا عمال عنام كان بون مكان بون مكان بون كنتم كان بون

تَالُوا جَزامٌ لَا مَنْ وَجِدَانِي رَحْلَةٍ نَهُوَ جَزَامُ لَا كَذَٰلِكَ نَعْبَرِ مِ

অর্থাৎ ইউসুফের ভাতাগণ বললঃ যার আসবাবপর থেকে চোরাই মাল বের হবে; সে নিজেই তার শান্তি। আমরা চোরকে এমনি ধরনের সাজা দেই।

উদ্দেশ্য, ইয়াকুব (আ)-এর শরীয়তে চোরের শাস্তি এই যে, যার মাল চুরি করে সে চোরকে গোলাম করে রাখবে। রাজকর্মচারীরা এডাবে স্বয়ং ভাতাদের কাছ থেকে ইয়াকুবী শরীয়ত অনুযায়ী চোরের শাস্তি জেনে নিল, যাতে বেনিয়ামিনের আসবাবপর থেকে চোরাই মাল বের হলো নিজেদেরই ফয়সালা অনুযায়ী তাকে ইউসুফ (আ)-এর হাতে সোপর্দ করতে বাধ্য হয় ।

عَنْدُوْ مَعْدَا مَ وَعَامَ المُعْدَا مَ وَا وَ عَيْدَهُمْ دَجْلَ وَعَامَ أَخَيْعُ প্রকৃত ষড়যন্ত্র ঢেকে রাখার জন্য প্রথমে অন্য ভাইদের আসবাবপর তালাশ করল। প্রথমেই

বেনিয়ামিনের আসবাবপত্র খুলল না, যাতে তাদের সন্দেহ না হয় ৷

صُمَّ اسْتَحْدَرَ جَهَا من وعاً م اخَيْد

আসবাবপর খোলা হলে তা থেকে শাহী পারটি বের হয়ে এল।

তখন ভাইদের অবহা দেখে কে? লজায় সবার মাথা হেট হয়ে গেল। তারা বেনিয়ামিনকে গাল-মন্দ দিয়ে বলল ঃ তুমি আমাদের মুখে চুনকালি দিলে।

دَذُ لِكَ كَدُ ذَا لِيهُو سُعْتَ مَا كَانَ لَيَا خُذَ اَخَالُا فَي دِيْنِ الْمَلِكِ الاَّ أَنَ يَشَاءَ اللهُ

অর্থাৎ এমনিতাবে আমি ইউসুফের ঋতিরে কৌশল করেছি। তিনি বাদশাহর আইনানুযায়ী ভাইকে গ্রেফতার করতে পারতেন না। কেননা, মিসরের আইনে চোরকে মারপিট করে এবং চোরাই মালের দ্বিগুণ মল্য আদায় করে ছেড়ে দেওয়ার বিধান ছিল। কিন্তু তারা এখানে ইউসুফ-দ্রাতাদের কাছ থেকেই ইয়াকুবী শরীয়তান্যায়ী চোরের বিধান জেনে নিয়েছিল। এ বিধান দুপ্টে বেনিয়ামিনকে আটকে রাখা বৈধ হয়ে গেল। এমনি-ভাবে আলাহ, তা আলার ইব্ছায় ইউসুফ (আ)-এর মনোবা-ছা পূর্ণ হল।

অথ্যৎ আমি مَنْ نَشَا ؟ وَ فَوْقَ كُلْ ذَى عَامَ عَلَيْمُ যাকে ইচ্ছা উচ্চ মর্যাদায় উদ্বীত করে দেই, যেমন এ ঘটনায় ইউসুফের মর্যাদা তাঁর ভাইদের তুলনায় উচ্চ করে দেওয়া হয়েছে। প্রত্যেক জানীর উপরই তদপেক্ষা অধিক জানী বিদ্যমান রয়েছে ।

উদ্দেশ্য এই যে, জ্ঞানের দিক দিয়ে সৃষ্ট জীবের মধ্যে একজনকে অন্য জনের উপর শ্রেষ্ঠত্ব দান করা হয়েছে। একজন যত বড় জানীই হোক, তার মুকাবিলায় আরও অধিক জানী থাকে। মানব জাতির মধ্যে যদি কেউ এমন হয় যে, তার চাইতে অধিক জানী আর নেই, তবে এ অবস্থায়ও আল্লাহ রাব্বুল আলামীনের জান সবারই উর্ধ্বে।

নির্দেশ ও মাস'আলা: আলোচ্য আয়াওসমূহ থেকে কতিপয় নির্দেশ ও মাস'আলা জানা যায়।

কাজের জন্য মজুরি-কিংবা পুরস্কার নির্ধারণ করে যদি এই মর্মে ঘোষণা দান করা হয় যে, যে বাক্তি এ কাজ করবে, সে এই পরিমাণ পুরস্কার কিংবা মজুরি পাবে, তবে তা জায়েম হবে ; যেমন অপরাধীদেরকে গ্রেফতার করার জন্য কিংবা হারানো বস্তু ফেব্রুত দেওয়ার জন্য এ ধরনের পুরস্কার ঘোষণা সাধারণডাবে প্রচলিত রয়েছে। যদিও এ জাতীয় লেনদেন ফিকাহ্ শান্তে বণিত ইজারার সংভানুরাপ নয়, তথাপি এ আয়াতদৃল্টে তার বৈধতা প্রমাণিত হয় ।----( কুরতুবী )

উপযোগিতার ডিন্তিতে যদি লেনদেনের আকারে এমন পরিবর্তন করা হয়, যার ফলে বিধান পরিবর্তিত হয়ে যায়, তবে তা আইনত জায়েয হবে। ফিকাহ্বিদদের পরিভাষায় একে 4 1, (হীলা) বলা বলা হয়। এর জন্য শর্ত এই যে, এর ফলে যেন শরীয়তের কোন বিধান বাতিল না হয় সেদিফে লক্ষা রাখতে হবে। শরীয়তের বিধান বাতিল হয়ে যায়---এরূপ হীলা সর্বসম্মতভাবে হারাম। যেমন যাকাত থেকে গা বাঁচানোর জন্য কোন হীলা করা অথবা রমযানের পূর্বে কোন অনাবশ্যক সফরে বের হয়ে পড়া----যাতে রোযা না রাখার অজুহাত হল্টি হয়। এরপ করা সর্বসম্মতভাবে হারাম। এ জাতীয় হীলা করার কারণে ফেন কোন জাতি আযাবে নিপতিত হয়েছে। রস্লুল্লাহ্ (সা) এরূপ হীলা করার কারণে ফেরেছেন। এরূপ হীলার আশ্রয় নিলে কোন অবৈধ কাজ বৈধ হয়ে যায় না বরং পাপের মাল্লা দিগুল হয়। এক পাপ আসল অবৈধ কাজের এবং দিতীয় পাপ অবৈধ হীলার. যা একদিক দিয়ে আল্লাহ্ ও রস্লের সাথে প্রতারণার নামান্তর। ইমাম বুখারী

فَنَتَذُ سَرَقَ اَخُ لَهُ مِنْ قَبُلُ فَأَسَرَّهَا لَمْ يُبْدِهَا لَهُمْ قَالَ أَنْتُمُ شَرٌّ مَكَانًا، وَاللهُ عْلَمُ بِهَا تُصِفُوْنَ ۞ قَالُوُا بَيَّا يَبُّهَا الْعَزِيْزُ إِنَّ لَهُ أَبًّا شَيْ فَخُذْ آحَدَنًا مَكَانَهُ وإِنَّا نَزْيِكَ مِنَ الْمُحْسِنِينَ 😔 قَالَ 12 بَاذَ اللهِ أَنْ تَأْخُذَ إِلَّا مَنُ وَجَدُنَا مَتَاعَنَا عِنْدَهُ التَّا إِذَا لُوْنَ۞ْ فَلَمَّنَا اسْتَلْبَشُوْا مِنْهُ خَلَصُوْا نَجِيًّا ﴿ قَالَ َ

ٱلَمْ تَعْلَبُوْآ أَنَّ ٱلَّاكُمْ قُلْأَخَذُ عَلَيْكُمْ هُوَثِ طِنْهُمْ فِي يُوْسُفَ، فَلَنُ أَبْرَحَا يَحْكُمُ اللهُ لِيْ، وَهُوَخَيْرُ الْحُ فَقُولُوا بَبَاكِا نَاإِنَّ ابْنَكَ سَرَقَ، وَمَ كُنَّا لِلْغَيْبِ حْفِظِ بينَ⊙وَلَهُ ا وَمَا حُنَّا فِيْهَا وَالْعِيْرَ الَّتِي أَقْبَلْنَا فِيْهَا • وَإِنَّا لَطِدِقُونَ <u>@</u>

(৭৭) তারা বলতে লাগল ঃ যদি সে চুরি করে থাকে, তবে তার এক ডাইও ইতি-পূর্বে চুরি করেছিল। তখন ইউসুফ প্রকৃত ব্যাপার নিজের মনে রাখলেন এবং তাদেরকে জানালেন না । মনে মনে বললেন ঃ তোমরা লোক হিসাবে নিতাত মন্দ এবং আলাহ্ খুব জাত রয়েছেন, যা তোমরা বর্ণনা করছ ; (৭৮) তারা বলতে লাগল ঃ হে আযীয, তার পিতা আছেন, যিনি খুবই রঙ্ক বয়রু। সুতরাং আপনি আমাদের একজনকে তার বদলে রেখে দিন। আমরা আপনাকে অনুগ্রহশীল ব্যক্তিদের একজন দেখতে পাচ্ছি। (৭৯) তিনি বললেন ঃ যার কাছে আমরা আমাদের মাল-পেয়েছি, তাকে ছাড়া আর কাউকে গ্রেফতার <mark>করা থেকে আল্লাহ্ আমাদের রক্ষা করুন। ্তা হলে তো আমরা নিশ্চিতই অন্যায়কারী</mark> হয়ে যাব। (৮০) অতঃপর যখন তারা তাঁর কাছ থেকে নিরাশ হয়ে গেল, তখন পরামশের জন্য একাত্তে বসল। তাদের জ্যেষ্ঠ ডাই বললঃ তোমরা কি জান না যে, পিতা তোমাদের **কাছ থেকে আলাহ্র নামে অজীকার নিয়েছেন এবং পূর্বে ইউসুফের ব্যাপারেও তোমরা** অন্যায় করেছ ? অতএব আমি তো কিছুতেই এদেশ ত্যাগ করব না, যে পর্যন্ত না পিতা আমাকে আদেশ দেন অথবা আলাহ্ আমার পক্ষে কোন ব্যবস্থা করে দেন । তিনিই সর্বো-ন্তম ব্যবস্থাপক। (৮১) তোমরা তোমাদের পিতার কাছে ফিরে যাও এবং বল পিতঃ, জাপনার ছেলে চুরি করেছে। আমরা তাই বলে দিলাম, যা আমাদের জানা ছিল এবং অদুশ্য বিষয়ের প্রতি আমাদের লক্ষ্য ছিল না। (৮২) জিন্তেস করুন ঐ জনপদের লোকদেরকে যেখানে আমরা ছিলাম এবং ঐ কাফেলাকে, যাদের সাথে আমরা এসেছি। নিশ্চিতই আমরা সত্য বলছি।

#### তফসীরের সার–সংক্ষেপ

তারা বলতে লাগল যে, (জনাব) যদি সে চুরি করে থাকে, তবে ( আ\*চর্যের বিষয় নয় ; কেননা ) তার এক ডাই ( ছিল, সে )ও ( এমনিডাবে ) ইতিপূর্বে চুরি করেছে। 'দুররে মনসূর' গ্রন্থে এ কাহিনী এডাবে লিপিবন্ধ রয়েছে ঃ ইউসুফ (আ)- এর ফুফু তাঁকে লালম-পালন করতেন। পরও সর্থশেষ ফলাফল এটাই হবে যে, এ ধরনের ব্যাপারে চূড়ান্ত ফয়সালা ফরা অসন্তব। ফেননা, ইসলাম ও খৃস্টীয় উটিহাসে এ সম্পর্কে যা কিছু লিখিত আছে, সেন্ডলো এত বিভিন ও পরস্পর বিরোধী যে, একজন গ্রন্থকার যদি স্বীয় গবেষণার পরিপ্রেক্ষিতে বিভিন্ন ইঙ্গিতের সাহায়ো ফোন একদিক নির্দিষ্ট ফরেন, তবে অন্য জন এমনিডাবে অন্য দিককে অগ্রাধিক্ষার দান করেন।

দীনের হিঞ্চাষতের জন্য গুহায় আশ্রয় গ্রহণের ঘটনা বিভিন্ন শহর ও ভূখণ্ডে আনেক সংঘটিত হয়েছে: ইতিহাসবিদদের মতডেদের একটি বড় কারণ এই সে, খৃস্ট-ধর্মে বৈরাগ্যকে ধর্মের সর্বপ্রধান অঙ্গ মনে করে নেওয়া হয়েছিল। ফলে প্রত্যেক ভূখণ্ড ও প্রত্যেক দেশেই এ ধরনের ঘটনাবলী এত বেশি সংঘটিত হয়েছে যে, কিছু সংক্ষ্যাক লোক আল্লাহ্র ইবাদতের জন্য ওহায় আশ্রয় গ্রহণ করে সারা জীবন সেখানেই কাটিয়ে দিয়েছেন। এখন যেখানে যেখানে এমন কোন ঘটনা ঘটেছে, সেখানেই আসহাবে কাহ্ফের ধারণা হওয়া ইতিহাসবিদদের পক্ষে অসন্ডব ছিল না।

ভাসহাবে কাহ্ফের শ্থান ও কাল ঃ তফসীরবিদ কুরতুবী আন্দালুসী খীয় তফসীর গ্রন্থে এছলে ফিছু শুন্ত ও কতিপয় চাক্ষুষ ঘটনা বর্ণনা করেছেন। বিভিন্ন শহরের সাথে ঘটনাগুলো সম্পর্কষুক্ত। কুরতুবী সর্বপ্রথম যাহহাফের রিওয়ায়েতে বর্ণনা ফরেছেন যে, রক্ষীম রোমের একটি শহরের নাম। এর একটি গুহায় একুশ জন লোফ শায়িত আছে। মনে হয় তারা যেন ঘুমিয়ে আছে। এরপর তফসীরবিদ ইবনে আতিয়াা থেফে বর্ণনা ফরেছেন যে, আমি অনেফ লোফের মুখে গুনেছি, সিরিয়ার একটি গুহায় ফিছুসংখ্যফ মৃতদেহ আছে। সেখানফার পাগুরো বলে যে, এরাই আসহাবে কাহ্ফ। গুহার নিকটে একটি মসজিদ ও এবটি গৃহও নির্মিত আছে: একে রক্ষীম বলা হয়। মৃতদেহগুলোর সাথে একটে মৃত কুকুরের কণ্ডলান্ড বিদ্যান।

দিতীয় ঘটনা আন্দালুস গার্নাতার (স্পেনের গ্রানাডা)। ইবনে আতিয়্যা বলেন ঃ গার্নাতায় 'লাওশা' নামক গ্রামের অদৃরে একটি গুহা আছে। একে রকীম বলা হয়। এই গুহায় জয়েকটি মৃতদেহ এবং তাদের সাথে একটি মৃত কুকুরের কণ্ঠকালও বিদ্যামন আছে। অধিকাংশ মৃতদেহ মাংসবিহীন গুধু অস্থি কণ্ঠকাল এবং কিছু সংখ্যক মৃতদেহে এখনও মাংস আছে। এডাবে বহু শতাব্দী অতিক্রম হয়েছে, কিন্তু বিশ্বদ্ধ উপায়ে তাদের কোন অবস্থা জানা যায় না। কিছুসংখ্যক লোক বলে যে, এরাই আসহাবে কাহ্ম। ইবনে আতিয়্যা বলেন ঃ এই সংবাদ গুনে আমি ৫০৪ হিজরীতে সেখানে পৌছে দেখি, বান্তবিক্রই মৃতদেহগুলো তেমনি অবস্থায়ই পড়ে রয়েছে। তাদের নিকটবতী স্থানে একটি মসজিদ ও রোমীয় যুগের একটি গৃহ আছে, যাকে রকীম বলা হয়। মনে হয়, প্রাচীনকালে এটা বিস্টে রাজপ্রাসাদ ছিল। তখনও এর কোন কোন প্রচীরের ধ্বংসা-বশেষ বিদ্যমান ছিল। এটা একটা জলশূন্য জঙ্গলে অবস্থিত ছিল। তিনি আরও বলেন ঃ গার্নাতার উপরিডাগে একটি প্রচীন শহরের ধ্বংসাবশেষ পাওয়া যায়। শহরটি রোমীয় হাপত্তাশিল্কের নিদর্শন। শহরের নাম 'রাকিউস' বলা হয়। আনি এর ধ্বংসাবশেষের মধ্যে অনেক আশ্চর্য বন্ত এবং কবর দেখেছি। আন্যানুসের অধিবাসী হয়েও কুরতুবী এসব ঘটনা বর্ণনা করার পরও এদের কোন একটিবিডও আসহাবে কাহ্ফ বলতে অপ্রস্তত। ইবনে আতিয়াও চাক্ষুষ দেখা সত্তেও দৃঢ়তার সাথে একথা বলেন না যে. এরাই আসহাবে কাহ্ফ। তাঁরা সাধারণ জনণুচতি বর্ণনা করেছেন মাদ্র। অপর একজন আন্দালুসী তফসীরবিদ আবু হাইয়্যান সণ্ডম শতাকীতে (৬৫৪ হিজরীতে) সার্নাতায় জন্মগ্রহণ করেন এবং এখানেই বসবাস করেন। তিনিও তফসীর বাহ্রে-মুহীতে গার্নাতায় জন্মগ্রহণ করেন এবং এখানেই বসবাস করেন। তিনিও তফসীর বাহ্রে-মুহীতে গার্নাতায় এই গুহার প্রসঙ্গ কুরতুবীর ন্যায়ই উল্লেখ করেছেন। তিনিও ইবনে আতিয়্যার চাল্ফুয দেখার কথা বর্ণনা করার পর লিখেছেন । আম যখন আন্দালুসে ( অর্থাৎ কায়রোতে পুনর্বাসিত হওয়ার পূর্বে) ছিলাম তখন অনেক মানুষ এই গুহাটি দেখার জন্য গমন করত। তারা বলত যে, মদিও মৃতদেহগুলো এখন পর্যন্ত বিদ্যামান রয়েছে এবং দর্শকরা এগুলো গণনাও করে, কিন্ত সর্বদাই তারা সংখ্যা বর্ণনায় তুল করে। তিনি আরও লিখেছেন ঃ ইবনে আতিয়্যা যে রাকিউস শহরের কথা উল্লেখ করেছেন, সেটি গার্নাতার কেবলার দিকে আবহিত। আমি নিজে এই শহরে বহবার গিয়েছি এবং তাতে বিরাট বিরাট অসাধারণ পাথর দেখতে পেয়েছি। অতঃপর আবু হাইয়ান লিখেছেন ঃ

# و یترجم کون ا هل الکهف با لا ند لس لکثر ۶ د ین النصا ری بها هتی هی بلا د مهلکتهم آ لعظمی .

অর্থাৎ যে ফারণে আসহাবে কাহ্ফের আন্দালুসে অবস্থিত হওয়া সম্পর্কে প্রবল ধারণা জন্মে, তা এই যে, সেখানে খুস্টধর্মের চর্চা প্রবল। এমনকি, এটাই তাদের সর্বরহৎ ধর্মীয় কেন্দ্র। এ থেফে পরিঞ্চার বোঝা যায় যে, আবু হাইয়্যানের মতে আসহাবে কাহ্ফের আন্দালুসে অবস্থিত হওয়াই অগ্রগণ্য।----( তফসীর কুরতুবী, নবম খণ্ড, ৩৫৬ পৃঃ )

তফসীরবিদ ইবনে জরীন ও ইবনে আবী হাডেম উভয়ই আউফীর রেওয়ায়েতে হযরত ইবনে আব্বাস থেকে বর্গনা করেন যে, রকীম এবস্টি উপত্যকার নাম, যা ফিলিন্ডীনের পাদদেশে আয়লার ( আক্ষাবা ) অদূরে অবস্থিত। ট্বনে জরীর, ইবনে আবী হাতেম এবং আরও কয়েকজন হাদীসবিদ ইবনে আব্বাস থেফে বর্গনা করেন যে, তিনি বলেছেন ঃ রক্ষীম কি, আমার জানা নেই কিন্তু কা'ব আহ্বারকে জিজেস করলে তিনি বলেলেন যে, স্বক্ষীম ঐ জনপদকে বলা হয়, যাতে আসহাব কাহ্ফ গুহায় আগ্রয় গ্রহণের পূর্বে বসবাস করত ।----( রহল-আ'আনী )

ইবনে আবী শায়বা, ইবনে মুনযির ও ইবনে আবী হাতেম হযরত ইবনে আবাসের উক্তি বর্ণনা করেন যে, আমি হযরত মুয়াবিয়া (রা)-এর সাথে রোমীয়দের মুকাবেলায় একটি জিহাদে অংশগ্রহণ করি, যাকে 'গাযওয়াতুল মুযীক' বলা হয়। এ সময় আমরা কোরআনে বর্ণিত আসহাবে কাহ্ফের ওহার নিকট উপস্থিত হওঁ। এ সময় আমরা জিতরে প্রবেশ করে আসহাবে কাহ্ফের ওহার নিকট উপস্থিত হওঁ। এ বন্ধত মুয়াবিয়া ওহার ডিতরে প্রবেশ করে আসহাবে কাহ্ফের স্তদেহওলে। প্রত্যেক্ষ করারা ইচ্ছা করলেন। কিন্তু হ্যরত ইবনে আকাসে বাধা দিয়ে বললেন ঃ এরাপ করা ঠিক নয়। কেননা, আলাহ তা'আলা রস্লুল্লাহ্ (সা)-কেও তাঁদের মৃতদেহ প্রত্যক্ষ করতে নিষেধ করেছেন। তিনি ডো আপনাত্র চাইতে গ্রেষ্ঠ ছিলেন। আলাহ্ তা'আলা কোরআনে বলেছেন ঃ

erette كو ا طَلَعْتَ عَلَيْهِم لَوَ لَيْتَ مِلْهِم ذَرًا وَ أَ يَ نَمَلَقْتَ مِعْهِم رَعِها

আপনি তাদেরকে দেখনে পনামন করাবেন এবং ডয়-ভীতিতে আতক্ষগ্রস্ত হয়ে পড়বেন। কিন্ত হযরত মুদ্রাবিয়া ইবনে আব্যাসের বাধা আননেন না। সন্তবত এ কারেণ যে, কোরজানে তাঁদের যে অবন্থা বর্ণনা করা হয়েছে, সেটা তাঁদের জীবদ্দশায় ছিল। এখনও তাঁদের সে অবন্থা থাকা জরুরী নয়। হযরত মুয়াবিয়া কয়েকজন লোককে দেখার জন্য প্রেরণ করলেন। তারা গুহায় পৌঁছে যখন ভিতরে প্রবেশ করতে চাইল, তখন এফটি দমকা হাওয়া এসে তাদেরকে গুহা থেচে বের করে দিন।---( রাহল-মা'আনী ৫ম খণ্ড, ২২৭)

তফসীরবিদদের উল্লিখিত রেওয়ায়েত ও উজি মোটামুটিডাবে আসহাবে কাহ্ফের তিনটি ছান নির্দেশ করে। এক. পারস্য উপসাগরের উপকূলীয় শহর আকাবার (আয়লা) নিকটবতী ছান। হযরত ইবনে আব্বাসের অধিকাংশ রেওয়ায়েত এরই সমর্থন করে।

ঘুই ইবনে আতিয়ার দেখা ও আবু হাইয়ানের সমর্থন দ্বারা এ ধারণা প্রবল হয় যে, এই ওহাটি গানাতা আন্দালুসে অবস্থিত। এ দু'টি ছানের মধ্য থেকে আকাবার একটি শহর অথবা কোন বিশেষ দালান-ফোঠার নাম রকীম হওয়াও বর্ণিত আছে। এমনিডাবে গানাতায় ওহা সংলয় যিরাট ডগ্ন প্রচীরের নাম রকীম বলা হয়েছে। উপরোজ্য উভয় প্রকায় রেওয়ায়েতের মধ্যে কেউই এরাপ অকাট্য ফয়সালা প্রহণ করেননি যে, এটাই আসহাবে কাহ্ফের ওহা। বরং উডয় প্রকায় রেওয়ায়েত ছানীয় জনশ্রুতি ও কিংবদভীর উপর ডিন্তিশীল।

তিন. কুরতুবী, আনৃ হাইয়ান, ইবনে জরীর ইত্যাদি প্রায় সকল তক্ষসীর গ্রন্থের রেওয়ায়েতে আসহাবে কাহ্ফ যে শহরে বাস করতেন, তার প্রাচীন নাম 'আক্ষসুস' এবং ইসলামী নাম 'তরসুস' বলা হয়েছে। এ শহরটি যে এশিয়া মহাদেশের পশ্চিম উপকূলে অবস্থিত, এ ব্যাপারে ইতিহাসবিদদের মধ্যে দিযত নেই। এতে বোঝা যায় যে, এ গুহাটিও এশিয়া মহাদেশে অবস্থিত। কাজেই এর কোন একটিকে অকাট্যরূপে বিস্তদ্ধ এবং বাকীউলোকে প্রান্ত বলার লোন প্রমাণ নেই। তিনটি ছানেরই সমান সন্তাবনা রয়েছে। বরং এ সন্ধাবনাও কেউ নাকচ করতে পারে না যে, এসব গুহার ঘটনাবলী নির্ভুল হওয়া সন্ধেও এগুলো কোরআনে বর্ণিত আসহাবে কাহ্ফের গুহা নাও হতে পারে এবং সে ওয়াটি অন্য কোথাও অবস্থিত থাকতে পারে। আর এটাও জরুরী নয় যে, এখানে রক্ষীম কোন শহর অথবা প্রাচীরেরই নাম হবে, বরং এ সন্তাবনাও উড়িয়ে দেওয়া যায় না যে, রক্ষীম এ ফলকের নাম, যার মধ্যে ফোন ব্যদশাহ্ আসহাবে কাহ্ফের দাম খোদিত করে গুহার মুখে টাঙ্গিয়ে রেখেছিল।

আধুনিক ইতিহাসৰিদদের গবেষণা ঃ আধুনিক যুগের কোন কোন ইতিহাসবিদ ও আলিম খৃণ্টান ইতিহাস এবং ইউরোপীয় ইতিহাসের সাহায্যে আসহাবে কাহ্ফের ওহার ছান ও কাল নির্ণয়ের জন্য যথেষ্ট আলোচনা ও গবেষণা করেছেন। মাওলানা আবুল কালাম আষাদ আয়লার (আকাবা) নিকটবর্তী বর্তমান শহর পাট্টাকে প্রাচীন শহর রক্ষীম সাব্যস্ত ফরেছেন। আরব ইতিহাসবিদরা এর নাম লেখেন 'বারা'। তিনি বর্তমান ইতিহাস থেকে এর নিকটবর্তী একটি পাহাড়ে গুহার চিহণ্ড বর্ণনা করেছেন, যার সাথে মসজিদ নির্মাপের লক্ষণাদিও দেখা যায়। এর সমর্থনে তিনি লিখেছেন ঃ বাইবেলের ইশীয় গ্রছের অধ্যায় ১৮. আয়াত ২৭-এ যে জায়গাকে 'রকম' অথবা 'রাকেম' বলা হয়েছে, একেই বর্তমানে পাট্টা বলা হয়। কিন্তু এ বর্ণনায় সন্দেহ করা হয়েছে যে, ইশীয় গ্রছে বনী ইবনে ইয়ামীনের ত্যাজ্য সম্পত্তি সন্দর্কে যে 'রকম' অথবা 'রাকেম' উল্লেখ আছে, সেটা জর্দান নদী ও লুত সাগরের পশ্চিমে অবস্থিত ছিল। এখানে পাট্টা শহর অবস্থিত হওয়ার কোন সম্ভাবনা নেই। এজন্য বর্তমান যুগের গ্রন্থতান্ত্রিক পণ্ডিতেরা এ বর্ণনা মেনে নিতে ঘোর আপত্তি করেছেন যে, পাট্টা ও রাক্ষেম একট শহর। (এনসাইকো পেডিয়া ব্রিটানিকা, মুন্তণ ১৯৪৬, সণ্ডদেশ শুও ৬৫৮ গৃঃ)

অধিকাংশ তফসীরবিদ 'আফসূস' নগরীকে আসহাবে কাহ্ফের স্থান সাব্যস্ত করে-ছেন। এটি এশিয়া মহাদেশের পশ্চিম উপকূলে অবস্থিত স্নোমক্ষদের সর্বরহৎ নগরী ছিল। এর ধ্বংসাবশেষ আজও বর্তমান তুরক্ষের ইজমীর (স্মার্গা) শহর থেকে বিশ-পঁচিশ মাইল দক্ষিণে পাওয়া যায়।

হযন্ত্রত মঙলানা সৈয়দ সুলায়মান নদভীও 'আরদুল কোরআন' গ্রন্থে পাট্রা শহরের নাম উল্লেখ করে বন্ধনীর ডেতরে রকীম লিখেছেন। কিন্তু এর কোন প্রমাণ তিনি পেশ করেননি যে, গাট্রা শহরের পুরোনো নাম রকীম ছিল। মওলানা হিফযুর ল্লহমান 'কাসাসুল কোরআনে' একেই গ্রহণ করেছেন এবং এর প্রমাণন্তরূপ তাওরাত ও 'সহীফা সুইয়ার' বরাত দিয়ে গাট্রা শহরের নাম রাকেমা বর্ণনা করেছেন।---( দায়েরাতুল মাআরিফ, আরব থেকে গৃহীত)

জর্দানে আম্মানের নিকটবর্তী এক শ্মাশানভূমিতে একটি গুহার সন্ধান পাওরা গেরে সরকারী প্রত্নভত্ত্ব বিভাগ ১৯৬৩ ইং সনে সে ছানটি খননের কাজ আরম্ভ কল্পে। মাটি ও প্রতর সরানোর পর অস্থিও প্রস্তরে পূর্ণ ছয়টি শবাধার ও দু'টি সমাধি আবিষ্ণৃত হয়। গুহার দক্ষিণ দিকে পাথরে খোদিত বাইজিন্টিনীয় ভাষায় লিখিত কিছু নকশাও আবিষ্ণৃত হয়। ছানীয় লোকদের ধারণা এই যে, এ ছানটিই রকীম এবং এর পাশে আসহাবে কাহ্ফের এই গুহা।

হাকীমুল উম্মত হযরত থানঙী (রহ) বয়ানুল-কোরআনে তফসীরে হর্নানীর বয়াত দিয়ে আসহাবে কাহ্ফের ছান সম্পর্কে ঐতিহাসিক তথ্য উদ্ধৃত ফরে লেখেন ঃ যে অত্যা-চারী বাদশাহ্র ডয়ে পালিয়ে গিয়ে আসহাবে কাহ্ফ গুহায় আশ্রয় নিয়েছিলেন, ভার সময়কাল ছিল ২৫০ খৃস্টাব্দ। এরপর তিন শ বছর পর্যর তাঁরা ঘুমন্ত অবস্থায় থাকেন। ফলে ৫৫০ খুস্টাব্দে তাঁদের জাগ্রত হওয়ার ঘটনা ঘটে। স্নসূর্রাহ্ (সা) ৫৭০ খৃস্টাব্দে জন্মগ্রহণ করেন। এডাবে স্নসূর্রাহ (সা)-র জন্মের ২০ বছর পূর্ব আসহাবে কাহ্ফ নিদ্রা থেকে জাগ্রত হন। তফ্রসীরে-হর্নানীতেও তাঁদের ছান 'আফসূস' অথবা 'তরত্ন্স' শহর সাবাস্ত করা হয়েছে, যা এশিয়া মহাদেশে অবস্থিত। বর্তমানেও এর ধ্বংসাবশেষ বিদ্যমান রয়েছে। أَنَّهُ أَ عَلَى بِحَقْبِقَمٌ أَ أَحَالُ عَلَى إِ

এসব ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক তথা, প্রাচীন তফসীরবিদগণের রেওয়ায়েত ও আধুনিক ইতিহাসবিদদের বর্ণনা থেকে পেশ করা হল। আমি পূর্বেই আরয করেছিলাম যে, কোরআনের কোন আয়াত বোঝা এসব বিষয়ের উপর নির্ভরশীল নয় এবং যে উদ্দেশ্যে কোরজান এ কাহিনী বর্ণনা করেছে, তার কোন জরুরী অংশ এগুলোর সাথে সম্পৃক্ত নয়। রেওয়ায়েত ও বর্ণনা এবং এগুলোর ইঙ্গিতাদিও এত বিভিন্নমুখী যে, সমগ্র গবেষণা এবং অধ্যবসায়ের পরও কোনরূপ চূড়ান্ত ফয়সালা সন্তবপর নয়, কিন্তু আজকাল শিক্ষিত মহলে ঐতিহাসিক গবেষণার প্রতি যে অসাধারণ বোঁকে পরিদৃষ্ট হয়, তার পরিতৃপ্তির জনা এসব তথ্য উদ্ধৃত করা হল। এগুলো থেকে আনুমানিকভাবে এতটুকু জানা যায় যে, এ ঘটনাটি হযরত ঈসা (আ)-এর পর এবং রস্লুল্লাহ্ (সা)-র যমানার কাছাকাছি সময়ে সংঘটিত হয়। অধিকাংশ রেওয়ায়েত এ বিষয়ে একমত। দেখা যায় যে, ঘটনাটি আফসূস অথবা তরতুস শহরের নিকটে ঘটেছে। কির্ণে বিষ্ণান থেকে রওয়ানা হয়েছিলাম, অর্থাৎ স্থান্য সন্তর গ্রেষণার নির্বান্ত সোন্যা সেখানেই দণ্ডায়মান আছি, যেখান থেকে রওয়ানা হয়েছিলাম, অর্থাৎ স্থান নির্ধারণের না কোন প্রয়োজন আছে এবং না কোন নিন্চিত উপায়ে এটা করা সন্তের ভির্ফানরা সেখানেই প্রায়মান আছি, যেখান থেকে রওয়ানা হয়েছিলাম, অর্থাৎ স্থান নির্ধারণের না কোন প্রয়োজন আছে এবং না কোন নিন্চিত উপায়ে এটা করা সন্তর ভির্ফারবিদ ইবনে-কাসীর এ কথাই বলেছেন :

تد ۱ خبرنا ۱ لله تعا لی بذ ۱ لک و ۱ را د مــنا نهمة و تد بر ۲ و لـــم پیشهر نا بمکان هذا ۱ لکهف فی ا ی ۱ لبلا د من ا لا رض ا ذ لاقا تد ۶ لنا فیه و لا تصد شر عی -

অর্থাৎ আল্লাহ্ তা'আলা আমাদেরকে আসহাবে কাইফের কোরআনে বলিত অবস্থা-সমূহের সংবাদ দিয়েছেন, যাতে আমরা এগুলো বুঝি এবং চিন্তাভাবনা করি। তিনি এ বিষয়ের সংবাদ দেননি যে, গুহাটি কোন্ জায়গায় এবং কোন্ শহরে অবস্থিত। কারণ, এর মধ্যে আমাদের কোন উপকার নিহিত নেই এবং শরীয়তের কোন উদ্দেশ্যও এর সাধে সম্পর্কযুক্ত নয়----( ইবনে-কাসীর, ৩য় খণ্ড ৭৫ পৃঃ )

আসহাবে কাহ্ফের ঘটনা কখন ঘটে এবং গুহার আত্রয় নেয়ার কারণ কি ছিল? কাহিনীর এ অংশের উপরও ফোরআনের ফোন আয়াত বোঝা মওকুফ নয় এবং কাহিনীর উদ্দেশ্যের উপরও এর বিশেষ ফোন প্রভাব নেই। তাই ফোরআন ও হাদীসে এ সম্পর্কে কোন বর্ণনা নেই। এ ক্ষেত্রে ঐতিহাসিক বর্ণনাই একমার সম্বল। এ কারণেই আবূ হাইয়্যান তফসীর বাহরে-মুহীতে বলেন ঃ

و الرواة مختلفون في تصمهم وكيف كان اجتماعهم وخروجهم ولم يا ت في الحديث المحيم كيفية ذالك ولا في القران তাদের কাহিনী সম্পর্কে বর্ণনাকারীদের মধ্যে বিস্তর মতবিরোধ রয়েছে। এ ব্যাপারেও মতানৈক্য আছে যে, তারা কিডাবে সর্বাস্মত কর্যপন্থা গ্রহণ করন এবং কিডাবে বের হল ? কোন সহীহ্ হাদীয়ে এসব অবস্থা বর্ণিত হয়নি এবং কোরআনেও না।----( বাহ্রে-মুহীত ষঠ খণ্ড, ১০১ পৃঃ )

সবার ফৌতৃহল নির্ভির জন্য উপন্থে যেমন আসহাবে কাহ্ফের ছান সম্পর্কে ফিছু কিছু তথ্য সনিবেশিত হয়েছে, তেমনি তাদের কাল এবং ঘটনার কারণ সম্পর্কেও সংক্ষিণ্ত তথ্য তফসীর ও ঐতিহাসিক রেওয়ায়েত থেকে লিপিবদ্ধ করা হচ্ছে, কায়ী সানাউল্লাহ্ পানিপথী (রহ) তফসীর মাযহারীতে এ কাহিনীটি বিস্তারিতভাবে বিভিন্ন রেওয়ায়েত থেকে বর্ণনা করেছেন। কিন্দু এখানে ন্ডধু ঐ সংক্ষিণ্ত ঘটনাই লেখা হচ্ছে, যা ইবনে-কাসীর আনেফ পূর্ববর্তী ও পরবর্তী তফসীরবিদদের বরাত দিয়ে পেশ করেছেন। তিনি বলেন ঃ

আসহাবে কাহ্ফ রাজ বংশের সন্তান এবং কণ্ডমের সরদার ছিলেন। কণ্ডম মূর্তি-পূজারি ছিল। শহরের বাইরে তাদের একটি বার্ষিক মেলা বসত। সেখানে তারা প্রতিমা পূজা করত এবং জন্ত-জানোয়ার কোরবানি দিত ৷ দাকিয়ানুস নামে তাদের একজন অত্যাচারী বাদশাহ ছিল। সে কওমকে মূর্তিপূজায় বাধ্য করত। একবার যখন সমগ্র জাতি মেলায় সমবেত হল, তখন আগহাবে কাহ্ফের যুবকরাও সেখানে উপস্থিত হল। তারা কওমকে নিজেদের গড়। মূর্তিকে খোদা মনে করতে, তাদের ইবাদত করতে এবং তাদের জন্য কোরবানী করতে দেখল। তখন আল্লাহ্ তা"আলা তাদেরকে সু্ছ বিবেক-বু**দি দান কর**লেন। ফলে ফওমের নির্বোধসুলত কাণ্ডফ/রথানার প্রতি তাদের ঘূণা দেখা দিল। তারা বুদ্ধি-বিবেক খাটিয়ে বুঝে ফেললেন যে, এই ইবাদত একমার সে সভার জন্য হওয়া উচিত, যিনি আসমান, যমীন ও সমগ্র জগত হৃষ্টি করেছেন। এই ধারণা একই সময়ে যুবকদের মনে জাগ্রত হল এবং তাদের গ্রতোকেই কওমের নির্বোধসুলভ ইবাদত থেকে আগ্রেক্ষার জন্য সেখান থেকে প্রস্থান করতে লাগলেন। তাদের মধ্যে সর্বপ্রথম একজন যুবক সমাবেশ থেকে দূরে একটি রক্ষের নিচে গিয়ে বসে পড়ল। এরপর **দ্বিতীয় একজন** এল এবং সেও সে রক্ষের নিচে বসে পড়ল। এমনিডাবে তৃতীয়, চতুর্থ ও পঞ্চম ব্যক্তি আসতে লাগল এবং রক্ষের নিচে বসতে লাগল। কিন্তু তাদের একজন অপ**ন্ন-**জনকে চিনত না এবং এখানে আসার উদ্দেশ্যও জানত না। প্রকৃতপক্ষে তাদেরকে এখানে সে শক্তি একচিত করেছিল, যা তাদের অন্তরে ঈমান সৃষ্টি করেছিল।

জাতীয়তা সংঘৰদ্ধতার আসল ডিডিঃ এই বর্ণনার পর ইবনে-কাসীর বলেন : মানুষ জাতীয়তাবাদকে পারস্পরিক সংঘৰদ্ধতার কারণ মনে করে। কিন্তু প্রকৃত সত্য সহীহ্ বুখারীর হাদীসে বর্ণিত হয়েছে যে. এক্য ও অনৈক্য প্রথমে আত্মাসমূহের মধ্যে সৃষ্টি হয়। এর প্রতিক্রিয়া এ জগতের দেহে প্রতিফলিত হয়। আদিকালে যেসব আত্মার মধ্যে সম্প্রীতি ও ঐক্য পরদা হয়েছে, তারা এ জগতেও পরস্পরে প্রথিত ও এক দলে পরিণত হয় এবং থাদের মধ্যে এই সম্প্রীতি ও পারস্পরিক ঐক্য না থাকে। বরং সেখানে বিচ্ছিন্নতা রয়েছে, তাহলে তাদের মধ্যে এখানেও বিচ্ছিন্নতা থাকবে। আলোচ্য ঘটনাই এর দৃষ্টান্ত। কিন্তাবে পৃথক পৃথকডাবে প্রত্যেক ব্যক্তির মনে একই ধারণা সৃষ্টি হয়েছে। এ ধারণাই তাদের স্বাইকে জঙ্গান্তে এক জারগায় একর করে দিয়েছে।

মোটকথা, তারা এক জায়গায় এফলিত হযে গেলেও প্রজ্যেকেই নিজের বিশ্বাসকে অপরের কাছ থেকে গোপন করছিল। কারণ, সে যদি বাদশাহ্র কানে খবর পৌছে দেয়, তবে আর রক্ষা নেই — গ্রেফতার হতে হবে। কিছুক্ষণ চুপচাপ বসে থান্ডার পর এক ব্যক্তি বলন ঃ জাই, আমরা সবাই যে কওমের কাছ থেলে বিচ্ছিন্ন হয়ে এখানে পৌছেছি এর ফোন ফারণ তো অবশ্যই আছে। কাজেই আমাদের একে অপরের ধারণা সম্পর্কে ভাত হয়ে যাওয়াই সমীচীন। এতে এফ ব্যক্তি বলে উঠল ঃ সত্য বলতে কি, আমি আমার কওমকে যে ধর্ম ও যে ইবাদতে লিগ্ত পেয়েছি, আমান্ন বিশ্বাস, তা সম্পূর্ণ বাতিল। ইবাদত তো একমান্র আল্লাহ্ তা'আলার্শ্বই হওয়া উচিত, জগত হল্টিতে যাঁর কোন অংশীদার নেই। একথা গুনে অন্যেরাও সুযোগ পেয়ে গেল। তাদের প্রত্যেকেই খীকার করল যে, এ বিশ্বাসই তাদেরকে কওমের কাছ থেকে বিঞ্ছিন্ন করে এখানে পৌছে দিয়েছে।

এখানে এই সমমনা দলটি একে অপশ্বের সঙ্গী ও বঙ্গু হয়ে গেল। তারা পৃথকভাবে নিজেদের একটি উপাসনালয় নির্মাণ করর এবং একগ্রিত হয়ে তারা আল্লাহ্ তা'আলার ইবাদত করতে লাগল।

কিন্ত আন্তে আন্তে তাদের কথা শহরে ছড়িয়ে গড়ল এবং ওপ্তচররা তাদের সংবাদ বাদশাহ্র কানে পৌছে দিল। বাদশাহ তাদেরকে দরবারে হাজির হওয়ার নির্দেশ দিলে তারা দরবারে হাজির হল। বাদশাহ তাদেরকে তাদের বিগ্রাস ও তরীকা সম্পর্কে প্রশ্ন করল। আরাহ্ তা'আলা তাদেরকে সাহস দান করলেন। তারা নির্ডয়ে তওহীদের বিশ্বাস ব্যক্ত করে দিল এবং হয়ং বাদশাহ্কেও এর প্রতি দাওয়াত দিল। কোরআনের আয়াতে এ সম্পর্কে বলা হয়েছে :

وَرَبَطْنَا عَلَى قَلْوُ بِهِمْ إَنْ قَا مُوا نَقَا لُوا رَبَّنَا رَبَّ السَّمَوَاتِ وَ أَلَا رُضِ لَنْ قَدْ عَوَا مِنْ دُو نِهِ إِلَهًا لَّقَدْ قَلْنَا إِذَا شَطَطًا .

আমি তাদের চিন্তকে দৃঢ় করে দিলাম, তারা যখন উন্থিত হলো। অতঃপর তারা বললঃ আমাদের পালনকর্তা নডোমণ্ডল ও ডূমণ্ডলের পালনকর্তা। আমরা কখনও তাঁর পরিবর্তে অন্য ফোন উপাসাকে আহ্বান করব না। করলে তা অত্যন্ত গহিঁত হবে।

তারা যখন নির্ভয়ে বাদশাহ্কে ঈমানের দাওয়াত দিল, তখন বাদশাহ্ অস্বীকার করল এবং তাদেরকে ডয় প্রদর্শন করল। অতঃপর তাদের দেহ থেকে রাজপুরের আড়ম্বরপূর্ণ পোশাক খুলে নিল। বাদশাহ্ তাদেরকে চিন্তা-ডাবনার জন্য কিছু দিনের সময় দিয়ে বলল: তোমরা খুবক। আমি তোমাদেরকে চিন্তা-ডাবনার সুযোগ দেওয়ার উদ্দেশো তাড়াতাড়ি হত্যা করতে চাই না। এখনও যদি তোমরা স্বজাতির ধর্মে ফিরে আস, তবে তোমাদের মর্যাদা পুনর্বহাল নগরে দেওয়া হবে, নতুবা তোমাদেরকে হত্যা করা হবে। মু'মিন বান্দাদের উপর এটা ছিল আল্লাহ্ তা'আলার মেহেরবানী ও কৃপা। এ অবকাশ তাদের জন্য পলায়নের পথ খুলে দিল। তারা সেখান থেকে পলায়ন করে গুহায় আত্মগোপন করল।

তফসীরবিদদের সাধারণ রেওয়ায়েত মতে তারা খৃষ্টধর্যের অনুসারী ছিল। ইবনে-ফাসীর ও অন্যান্য তফসীরবিদ একথা উল্লেখ করেছেন। তবে ইবনে-ফাসীর এ যুজির ডিডিতে এর সাথে এফমত হননি যে, তারা খৃষ্টধর্মের অনুসারী হলে মদীনার ইহদীরা তাদের প্রতি শরু তাবশত তাদের ঘটনা সম্পর্কে প্রশ্ন করত না এবং তাদের কোন গুরুত্ব দিত না। কিন্তু এটা এমন কোন ডিডিই নয় যার ফারণে সবগুলো রেওয়ায়েত নাব্রুচ করে দেওয়া যেতে পারে। মদীনার ইহদীরা তথু এফটি আশ্চর্য ঘটনা হওয়ার ফারণেই এ সম্পর্কে প্রশ্ন করেছিল; যেমন যুলকারনাইন সম্পর্কিত প্রশ্নও এ কারণেই ছিল। এ ধরনের প্রশ্নে খৃষ্টত্ব ও ইহুদীত্বের সাম্প্রদায়িকতা যাঝখানে না আসাই সুস্পষ্ট।

তক্ষসীর মাযহারীতে ইবনে ইসহাকের রেওয়ায়েত দৃষ্টে তাদেরকে একছবাদী গণ্য করা হয়েছে। খৃস্টধর্ম বিলুণ্ড হওয়ার পর ওনাওনতি যে কয়েকজন সত্যপন্থী জীবিত ছিল, তারা তাদেরই অন্যতম ছিল। তারা বিশুদ্ধ খৃস্টধর্ম এবং একছবাদে বিশ্বাস করত। ইবনে ইসহাকের রেওয়ায়েতেও অত্যাচারী বাদশাহ্র নাম দাকিয়ানুস উল্লেখ করা হয়েছে এবং গুহায় আত্মগোপনের পূর্বে যুবকরা যে শহরে বাস করত, তার নাম আফসুস বলা হয়েছে।

হযরত আবদুলাহ্ ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েতেও ঘটনাটি এমনিডাবে উল্লেখ করা হয়েছে এবং বাদশাহ্র নাম দাফিয়ানূস বলা হয়েছে। ইবনে ইসহাক্ষের রেওয়ায়েতে আরও বর্ণিত রয়েছে যে, আসহাবে কাহ্ফের জাগ্রত হওয়ার সময় দেশের উপর যেসব খুস্টধর্মের অনুসারী লোক্ষের আধিপত্য কায়েম ছিল, তাদের বাদশাহ্র নাম ছিল বায়দুসীস।

সব স্নেওয়ায়েতদুষ্টে প্রবল ধারণার পর্যায়ে একথা প্রমাণিত হয় যে, আসহাবে ক্ষাহ্ক খৃস্টধর্মের অনুসান্ধী ছিল। তাদের সময়কাল খৃস্টজন্মের পর এবং যে মুশরিক বাদশাহ্র কাছ থেকে তারা পলায়ন করেছিল, তার নাম ছিল দাফিয়ান্স। তিন শত নম্ন বছর পল্প জাগ্রত হওয়ার সময় যে ঈমানদার ন্যায়পন্নায়ণ বাদশাহ্র রাজত্ব ছিল, ইবনে ইসহাকের রেওয়ায়েতে তার নাম 'বায়দুসীস' বলা হয়েছে। এর সাথে বর্তমান যুগের ইতিহাস মিলিয়ে দেখলে আনুমানিকভাবে তাদের সময়কাল নির্দিষ্ট হতে পারে। এর বেশি নির্ণয়েল্ন প্রয়োজনও নেই এবং এল্প উপায়ও নেই।

জাসহাবে কাহ্ফ এখনও জীৰিত আছে কি? এ সম্পর্কে এটাই বিগুদ্ধ ও সুম্পন্ট যে, তাদের ওফাত হয়ে গেছে। তরুসীর মাযহারীতে ইবনে ইসহাকের বিস্তারিত রেওয়ায়েত রয়েছে যে, আসহাবে কাহ্ফের জাগরণ, শহরে আশ্চর্য ঘটনার জানাজানি এবং বাদশাহ্ বায়দুসীসের কাছে গৌছে সাক্ষাতের পর আসহাবে কাহ্ফ বাদশাহ্র কাছে বিদায় প্রার্থনা করে। বিদায়ী সালামের সাথে তারা বাদশাহ্র জন্য দোয়া করে। বাদশাহ্র উপস্থিতিতেই তারা নিজেদের শয়নন্থলে গিয়ে শয়ন করে এবং আল্লাহ্ তা'আলা তখনই তাদেরফে মৃত্যুদান করেন। হযন্নত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাসের নিদ্দোন্ড রেওয়ায়েডটি ইবনে-জরীর ও ইবনে-কাসীর প্রমুখ তহ্বসীরবিদ উল্লেখ করেছেন ঃ

تا ل قتاد 8 فزا ا بن عبا س مع حبيب بن مسلمة نمر و ا بكهف في بلا د ا لر و م نر أ و ا نبة عظا ما نقا ل تا ثل هذ 8 عظا م ا هل ا لكهف نقا ل ا بن عبا س نقد بليت عظا مهم مي ا كثر من ثلا ث ماً 8 سلة .

কাতাদাহ্ বলেন ঃ হযরত ইবনে আব্বাস হাবীব ইবনে মাসলামার সাথে এক জিহাদ করেন। রোম দেশে একটি গুহার কাছ দিয়ে যাবার সময় তাঁরা সেখানে মৃতলোকদের হাড় দেখতে পান। এফ ব্যক্তি বলল ঃ এগুলো আসহাবে কাহ্ফের হাড়। হযরত ইবনে আব্বাস বললেন ঃ তাদের হাড় তো তিনশ বছর পূর্বে যুত্তিকায় পর্যবসিত হয়ে গেছে।

কাহিনীর এসব অংশ কোরআনে নেই এবং হাদীসেও বর্ণিত হয়নি। ঘটনার কোন বিশেষ উদ্দেশ্য অথবা কোরআনের কোন আয়াত ব্যেঝাও এগুলোর উপর নির্ভেরশীল নয়। ঐতিহাসিক রেওয়ায়েতদৃষ্টে এসব বিষয়ের কোন অকাট্য ফয়সালা করা সন্তবপর নয়। ফাহিনীর যেসব অংশ কোরআন স্বয়ং উল্লেখ করেছে, সেগুলোর বিবরণ আয়াতের নিম্নেন উল্লেখ করা হবে।

এ পর্যন্ত কোরআন পাক সংক্ষেপে কাহিনী উল্লেখ করেছে। অতঃপর বিস্তারিত বর্ণনা আসছে।

نَحْنُ نَفْصٌ عَلَمْكَ نَبَاهُمُ بِالْجَقْ إِنَّهُمُ فِنْبَيَةُ امَنُوْا بِرَبِهِمُ وَزِدْنِهُمْ هُدًا ٢ قَرْ وَرُبُطْنَا عَلَا قُلُوْبِهِمْ إِذْ قَامُوا فَقَالُوْا رَبُّنَا رَبُّ السَّلُونِ وَالْأَرْضِ لَنْ نَّدُعُوَامِنُ دُوُنِهَ إِلَّهًا لَقْتَدَ قُلُنَكَا إِذًا شَطَطًا ﴾ هَؤُلاً ءِقَوْمُنَا اتَّخَذُوًا مِنْ دُوْنِنَهُ اللَّهَةُ وَلَوَلاً يَأْتُونَ عَلَيْهِمْ بِسُلْطِنَ بَيْنِ وَتَحَنُ أَظْلَمُ مِتَّنِ افْتَرْك عَلَ اللهِ كَنِبًّا ٥ وَ إِذِ اعْتَزَلْتُمُوهُمْ وَمَا يَعْبُدُونَ إِلَّا اللهُ فَأَوَّا إِلَى الْكَهْفِ يَنْشُ لَكُمْ رَبِّكُمْ مِّنْ تَحْمَتِه وَبُهَيِّنْ لَكُمْ مِّنْ

(১৩) জাপনার কাছে তাদের ইতিরন্ডাত সঠিকডানে বর্ণনা করছি। তারা ছিল কয়েকজন যুবক। তারা তাদের সালনকর্তার প্রতি বিশ্বাপ হাপন করেছিল এবং আমি তাদের সৎগথে চলার শক্তি বাজিয়ে দিয়েছিলান্ড। (১৪) আমি তাদের মন দুঢ় করে-ছিলাম, যখন তারা উঠে দাঁড়িয়েছিল। জলঃগর তারা মলল ঃ আমাদের পালনকর্তা লাসমান ও যমীনের পালনকর্তা; আনতা কখনও তাঁন পরিবর্তে জন্য কোন উপাস্যকে জাহ্বান করব না। যদি করি, তবে তা অত্যন্ত গহিঁত কাজ হবে। (১৫) এরা আমা-দেরই খজাতি, এরা তাঁর পরিবর্তে অনেক উপাস্য গ্রহণ করেছে। তারা এদের সম্পর্কে প্রকাশ্য প্রমাণ উপস্থিত করে না কেন? যে আল্লাহ্ সম্পর্কে মিথ্যা উদ্ভাবন করে, তার চাইতে অধিক গোনাহগার আর কে? (১৬) ডোমরা যখন তাদের থেকে র্থক হলে এবং তারা আল্লাহ্র পরিবর্তে বাদের ইবাদত করে তাদের থেকে, তখন তোমরা গুহায় আল্লয় প্রহা তামাদের সালনকতা তোমাদের জন্য দগ্য বিস্তার করবেন এবং তিনি তোমাদের জন্য তোমাদের আলকর্যনে ফলপ্রজ্ব জ্বান্ত ব্যবস্থা করবেন।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আমি আপনার কাহে তাদের ঘটনা সঠিকভাবে বর্ণনা করছি। ( এতে ইঙ্গিত করা হয়েছে যে, এর বিপন্নীতে যা কিছু দুনিয়াতে প্রটিকে রয়েছে, তা সঠিক নয়।) তারা (আসহাবে কাহ্ফ) ছিল কয়েকজন যুবক, তারা তাদের গালনকর্তার প্রতি (সে যুগের খৃষ্টধর্ম অনুযায়ী) বিশ্বাস স্থাপন করেছিল এবং আমি তাদের হিলায়েতে আরও উলতি দান করেছিলাম ( অর্থাৎ ঈমানের ওণাখলী, দৃঢ়তা, বিপদাপদে সবর, সংসার বিমুখতা, পদ্ধকালের চিন্তা ইত্যাদিও দান করেছিলাম। ঈমানের গুণাবলীর মধ্যে এ**ক**টি ছিল এই যে,) আমি তাদের চিত্ত মজবুত করেছিলাম যখন তারা দৃঢ় হয়ে (পরস্পরে কিংবা বিরুদ্ধবাদী বাদশাহ্র সামনা সামনি ) বলতে লাগল ঃ আমাদের পালনকতা তিনি, যিনি নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের পালনকর্তা। আমরা তাঁর পরিবর্তে অন্য ফোন উপাসোর ইবাদত করব না। (কেননা, খোদা না করুন, খদি এরাপ করি) তাহলে তা অত্যন্ত গহিঁত কাজ হবে। এরা আমানেরই স্বজাতি ; তার। আল্লাহ্র পরিবর্তে অন্যান্য উপাস্য গ্রহণ করেছে। (কেননা তাদের ক্রুম ও সমসাময়িক বাদশাহ্ সবাই নূর্তিপূজারি ছিল।) অতএব তারা শ্বীয় (উপাদ্য হওয়া) সম্পর্কে প্রকাশ্য প্রমাণ উপস্থিত করে না কেন? (যেমন একত্ববাদীরা একত্ববাদ সম্পর্ক্তে প্রকাশ্য ও নিশ্চিত প্রমাণের অধিকারী।) তার চাইতে অধিক দুঙ্গমী আর কে হবে, যে আল্লাহ্ সম্পর্কে মিথ্যা অগ্রবাদ রচনা করে (মে তাঁর কিছুসংখ্যক সমতুনা ও অংশীদারও রয়েছে)? এবং (তারা পরস্পরে বলল ঃ) তোমরা যখন তাদের থেকে (বিশ্বাসেই) পৃথক হয়েছ এবং ওাদের উপাস্যদের (ইবাদত) থেকেও ( পৃথক হয়ে গেছ ) কিন্তু আল্লাহ থেকে ( পৃথক হয়নি , বরং তাঁর কারণে সবকিছু ত্যাগ করেছ) তখন (সমীচীন এই যে.) তোমরা ( অগুক) ওহায় ( যা প্রামর্শরুমে ছির হয়ে থাকবে) আশ্রয় গ্রহণ কর (আতে নিরাপদে ও নিশ্চিত্তে আল্লাহর উদ্রাদত করতে পারে)। তোমাদের পালনকর্তা তোমাদের প্রতি খীর রহনত বিস্তান কর্বেন এবং োমাদের

ଓଏଠ

কাজকর্মে সাফলোর বাবহা করে দেবেন। ( আল্লাহ্র কাছ থেকে এই আশা নিয়ে ) গুহায় যাওয়ার সময় তারা সর্বপ্রথম এই দোয়া করে :

رَبَّنَا أَيْنَا مِنْ لَّدُنْكَ رَهُمَةً وَهَيِّي لَنَا مِنْ أَشْرِناً رَشَدًا ٥

### আনুমরিক জাতব্য বিষয়

জিন نَهُم فَتَهُمْ هُ عَدَيْهُ هُ عَدَيْهُ هُ عَدَيْهُ اللَّهُمْ فَتَهُمْ فَتَهُمْ

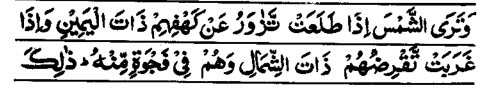
এ শব্দের মধ্যে ইঙ্গিত আছে যে, কর্ম সংশোধন, চরির গঠন এবং হিদায়েত লাভের উপযুক্ত সময় হচ্ছে যৌবনকাল। ব্লদ্ধ বয়সে পূর্ববর্তী কর্ম ও চরির এত শজভাবে শেকড় গেড়ে ধসে যে, যতই এর বিপরীত সত্য পরিস্ফুট হোক না কেন, তা থেকে বের হয়ে আসা দুরাহ হয়ে পড়ে। রস্লুরাহ্ (সা)-এর দাওয়াতে বিশ্বাস ছাপনকারী সাহাবায়ে কিরামের মধ্যে অধিকাংশ ছিলেন যুবক।----( ইবনে-কাসীর, আবৃ হাইয়্যান)

درم مربع المربع المربع المربع على قلو بهم وربع على قلو بهم وربع على قلو بهم وربع على قلو بهم وربع المربع المربع

হয়েছে, তা থেকে জানা যায় যে, আল্লাহর পক্ষ থেকে তাদের চিত্ত সুদৃঢ় করার ঘটনা তখন হয়েছে, যখন মূর্তিপূজারি অত্যাচারী বাদশাহ যুবকদেরকে দরবারে হাজির করে জিভাসা-বাদ করে। এই জীবন-ময়ণ সন্ধিক্ষণে হত্যায় আশংকা সম্ভেও আল্লাহ্ তা'আলা তাদের অন্তরে স্বীয় মহব্যত, ভীতি ও মাহাম্ব্য এমনভাবে প্রতিষ্ঠিত করে দেন যে, এর মুকাবিলায় হত্যা, মৃত্যু ও সর্বপ্রকার বিপদাপদ সহ্য করার জন্য প্রস্তুত হয়ে পরিষ্কারভাবে স্বীয় ধর্মবিশ্বাস ঘোষণা করে দেয় যে, তারা আল্লাহ্র পরিবর্তে অন্য কোন উপাস্যের ইবাদ্ত করে না----ভবিষাতেও করবে না। যারা আরাহর জন্য কোন কাজ করার সংকল্প গ্রহণ করে, আরাহ্র পক্ষ থেকে তাদের এ ধরনের সাহায্য হয়ে থাকে।

हेतान-काजीत बातन أَوَوْ إِ أَنَّى ٱ لَكَهُف ঃ আসহাবে কাহ্ফের

অবলম্বিত কর্মপতা ছিল এই যে, যে শহরে থেকে আরাহ্র ইবাদত করা যায় না, সে শহর পরিত্যাগ করে গুহায় আশ্রয় নেওয়া উচিত। এটাই সব পয়গদরের সুন্নত। তাঁরা এরাপ ছান থেকে হিজরত করে এমন জায়গায় আশ্রয় নেন, যেখানে আল্লাহর ইবাদত হতে পারে।



تحسبهم أيفاظاؤه الشكال وككبهم بالسط ذراء مُ فَرَازًا وَلَمُ لِنِتْ مِنْهُمْ رُغْبًا @

(১৭) তুমি সূর্যকে দেখবে যখন উদিত হয়, তাদের গুহা থেকে গাশ কেটে ডানদিকে চলে যায় এবং যখন অন্ত যায়, তাদের থেকে গাশ কেটে বামদিকে চলে যায়, অথচ তারা গুহার প্রশন্ত চত্বরে অবস্থিত। এটা আল্লাহ্র নিদর্শনাবলীর অন্যতম। আলাহ্ যাকে সৎপথে চালান সে-ই সৎপথগ্রাপ্ত এবং তিনি যাকে পথদ্রতট করেন, আপনি কখনও তার জন্য পথগ্রদর্শনকারী সাহায্যকারী পাবেন না। (১৮) তুমি মনে করবে তারা জাগ্রত, অথচ তারা নিদ্রিত। আমি তাদেরকে পার্শ্র পরিবর্তন করাই ডানদিকে ও বামদিকে। তাদের কুরুর ছিল সনমনের পা দু'টি গুহাযারে প্রসারিত করে। যদি তুমি উঁকি দিয়ে তাদেরকে দেখতে, তবে পেছন ফিরে পলায়ন করতে এবং তাদের ভয়ে জাতংকগ্রস্ত হয়ে পড়তে।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং ( হে সম্বোধিত ব্যক্তি, গুহাটি এমনভাবে অবস্থিত যে, ) যখন সুর্য উদিত হয়, ভখন তুমি তাকে দেখবে যে, ঙহার ডানদিকে পাশ ফেটে যায় ( অর্থাৎ গুহায় প্রবেশ পথ থেকে ডানদিকে পৃথক থাকে) এবং যখন অন্ত যায়, তখন (ওহার) বামদিকে সরতে থাকে ( অর্থাৎ তখন্ও ওহার অভ্যন্তরে রোদ প্রবেশ করে না, যাতে তারা রোদের খরতাপে কল্ট না পায়) এবং তারা ওহার একটি প্রশন্ত চত্বরে ছিল (অর্থাৎ এ জাতীয় ওহা স্বভাবতই কোথাও অপ্রশস্ত এবং কোথাও প্রশস্ত হয়ে থাকে। তারা গুহার এমন চত্বরে ছিল, যা প্রশন্ত, যাতে বাতাস পৌঁছে এবং সংকীর্ণ পরিসরের কারণে মনে অছিরতা না আসে । ) এটা আল্লাহ্ তা'আলার অন্যতম নিদর্শন ( যে, বাহ্যিক কারণাদির বিপরীতে তাদের জন্য আরামের ব্যবহা করে দিয়েছেন। সুতদ্বাং জানা গেল যে,) যাকে আরাহ্ সৎপথে চালান, সেই সৎপথ পায় এবং যাকে তিনি পথদ্রস্ট করেন আপনি তার জন্য কোন পথপ্রদর্শনকারী সাহায্যকারী পাবেন না। (ঙহার যে অবন্থা বর্ণনা করা হয়েছে তা হলো এই যে, তাতে সকালে সূর্যোদয়ের সময়েও ডেতরে রোদ প্রবেশ করে না এবং বিকালে সূর্যান্ডের সময়ও প্রবেশ করে না । এটা তখন সন্তব যখন ওহা উত্তরমুখী অথবা দক্ষিণমুখী হয়। কেননা, আয়াতে যে ডানদিক বামদিক বলা হয়েছে, তার অর্থ যদি ঙহায় প্রবেশকারীর ডানদিক-বামদিক হয়, তবে ওহাটি উত্তরমুখী। পক্ষান্তরে যদি ওহা থেকে নির্গমনকারীয় ডানদিক-বামদিক অর্থ হয়, তবে ওহাটি দক্ষিণমুখী হবে।) এবং (হে সমোধিত ব্যক্তি, তারা যখন গুহায় গেল এবং আমি তাদের উপর নিদ্রা চাপিয়ে দিলাম, তখন যদি তুমি তাদেরকে দেখতে, তবে) তুমি তাদেরকে জাগ্রত মনে করতে অথচ তারা ছিল নিদ্রিত। (কেননা, আল্লাহ্র শক্তি তাদেরকে নিদ্রার লক্ষণাদি থেকে মুক্ত রেখেছিল, যেমন খ্রাস-গ্রশ্বাসের পরিবর্তন, দেহ চিলে হয়ে যাওয়া ইত্যিদি। চক্ষু বন্ধ হলেও তা নিদ্রার নিশ্চিত আলামত নয়) এবং (নিদ্রার এই দীর্ঘ সময়ের মধ্যে) আমি তাদেরকে (ফোন সময়) ডানদিক এবং (কোন সময়) বামদিকে পার্শ্ব পরিবর্ত করাতাম (এবং এমতাবহার) তাদের কুকুর (যেটি কোন কারণে তাদের সাথে এসে গিয়েছিল, গুহার) প্রবেশ্বারে সামনের পা দু'টি প্রসারিত করে (বসা) হিল। (তাদের আল্লাহ্ প্রদন্ত ভয়জীতির অবহা হিল এই যে,) যদি (হে সম্রোধিত ব্যক্তি) তুমি তাদেরকে উঁকি দিয়ে দেখতে, তবে পেছন ফিন্নে পলায়ন করতে এবং তাদের ডয়ে তুমি আতঙ্গগ্রে হয়ে পড়েতে। [এ আয়াতে সাধারণ লোক্ষদেরকে সম্বোধন করা হয়েছে। এতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-এর ভীত-সন্তুস্ত হওয়া জরুরী নয়। এসব ব্যবহা আল্লাহ্ তা'আলা তাদের হিন্দাযতের জন্য করেছিলেন। কেননা, জাগ্রত ব্যক্তিকে হামলা করা সহজ হয় না। দীর্ঘ সময়ের নিদ্রায় পার্শ্ব পরিবর্তন না করলে এক পার্শ্বে হামলা করা সহজ হয় না। দীর্ঘ সময়ের নিদ্রায় পার্শ্ব পরিবর্তন না করেরে এক পার্থ ফে মাটি খেয়ে ফেলত। গুহার প্রবেশপথে কুকুর বসে থাকা যে হিন্দাযতের ব্যবন্থা, তা বলই বাহল্য।]

#### আনুমরিক ভাতব্য বিষয়

আলোচ্য, আয়াতসমূহে আল্লাহ্ তা°আলা আসহাবে কাহ্ফের তিনটি আশ্চর্যজনক অবহুা বর্ণনা করেছেন। এগুলো তাঁদের কারামত হিসাবে অলৌকিকভাবে প্রকাশ লাভ করেছে।

এফ, দীর্ঘ্রহাল পর্যন্ত নিদ্রায় অভিভূত থাকা এবং তাতে খাদ্য ইত্যাদি ছাড়াই জীবিত থাকা সর্বরহৎ কারামত ও অনৌকিক ফাণ্ড। পরবর্তী আয়াতে এর বিবরণ আসবে। এখানে বুলা হয়েছে যে, এই দীর্ঘ নিদ্রাবন্থায় আল্লাহ্ তা'আলা তাদেরকে গুহার অভ্যন্তরে এমনডাবে নিরাপদ রেখেছিলেন যে, সূর্য তাদের কাছ দিয়ে সকাল-বিকাল অতিক্রম করত কিন্তু গুহার ডেতরে তাদের দেহে রোদ পড়ত না। কাছ দিয়ে অতিক্রম করার উপকারিতা জীবনের স্পন্দন প্রতিষ্ঠা, বাতাস, উত্তাপ ও শৈড্যের সমতা ইত্যাদি ছিল। দেহের উপর রোদ না পড়ায় তাদের দেহুও পোশাকের হিফাযতও হচ্ছিল।

তাদের উপর রোদ না পড়া গুহার বিশেষ অবস্থানর কারণেও হতে পারে; যেমন গুহার প্রবেশপথ উত্তর কিংবা দক্ষিণে এমনঙাবে ছিল যে, রোদ স্বঙাবতই ডেতরে প্রবেশ করত না। ইবনে কৃতায়বা-এর বিশেষ অবস্থানস্থল নির্ণয়ের জন্য এরুপ কল্ট ষীক্ষার করেছেন যে, অংকশান্তের মূলনীতির নিরিখে সে ছানের দ্রাঘিমা, অক্ষাংশ তথা দৈর্ঘ্য দেশা-ন্তর রেখা (Longitude) ও প্রস্থ দেশান্তররেখা (Latitude) এবং গুহার সমক্ষ নির্ণয়ের প্রয়াস পেয়েছেন।---(মাযহারী) এর বিপরীতে বাজজাজ বলেনঃ তাদের উপর থেকে রোদ দূরে থাকা কোন বিশেষ অবস্থানের কারণে নম্ব; বরং তাদের কারামাতির কারণে অলৌকিফডাবে এটাও ছিল। আয়াতের শেষে الله বাক্ষ থেকেও বাহ্যত তাই বোঝা যায় যে, রোদ থেকে হিফাযতের এই ব্যবস্থা আলাহ তা'আলার অপার শক্তির এফটি নিদর্শন ছিল।----( মাযহারী )

পরিষ্কার কথা এই যে, তাদের দেহে যাতে রোদ না পড়ে আল্লাহ্ তা'আলা সেরাপ ব্যবস্থা করেছিলেন। এ ব্যবস্থা গুহার বিশেষ অবস্থানের মাধ্যমে হোক কিংবা রোদের সময় মেঘখণ্ড ইত্যাদির আড়াল করে হোক কিংবা সূর্যের কিরণকে আলৌফিকডাৰে তাদের উপর থেকে সরিয়ে দিয়ে হোক। আয়াতে সব সন্থাবনাই রয়েছে। তন্মধ্যে কোন একটিকে নির্দিষ্ট করার জন্য জোর দেওয়ার প্রয়োজন নেই।

দীর্ষ নিদ্রার সময় আসহাৰে কাহ্ফ এগতাবছায় ছিল যে, দর্শকরা তাদেরকে জাগ্রত মনে করত ঃ দিতীয় অবস্থা বর্ণিত হয়েছে এই যে, আসহাবে কাহ্ফকে এত দীর্ঘকাল নিদ্রায় অভিভূত রাখা সম্বেও তাদের দেহে নিদ্রার চিহণ্মার ছিল না। বরং অবস্থা ছিল এরাপ যে, দর্শফরা তাদেরফে জাগ্রত মনে করত। অধিকাংশ তফসীরবিদ বলেন ঃ তাদের চক্ষু খোলা ছিল। নিদ্রার কারণে দেহে যে তিলাডাব আসে তাও তাদের মধ্যে ছিল না। বাহ্যত এ অবস্থাও অসাধারণ এবং একটি কারামতই ছিল। এর বাহ্যত কারণ ছিল তাদের হিফা-যত করা---যাতে নিদ্রিত মনে করে কেউ তাদের উপর হামলা না করে অথবা তাদের আস-বাবপর চুরি না করে। বিভিন্ন দিকে পার্গ পরিবর্তন থেকেও দর্শকরা তাদেরকে জাগ্রত মনে করতে পারে। এর আরেক কারণ ছিল এই যে, যাতে এক পার্গ্ব কে মাটি খেয়ে না ফেলে।

ভাসহাবে কাহ্ফের কুকুর ১ সহীহ্ হাদীসে বর্ণিত আছে, যে গৃহে কুকুর কিংবা কোন প্রাণীয় ছবি থাকে তাতে ফেরেশতা প্রবেশ করে না। সহীহ্ বুখারীর এক হাদীসে ইবনে উমরের রেওয়ায়েতে বর্ণিত আছে, রসূনুরাহ্ (সা) বলেন ১ যে ব্যক্তি শিক্ষারী কুকুর অথবা জন্তদের হিফাষতকারী কুকুর ছাড়া অন্য কুকুর পালন করে প্রত্যহ তার পুণ্য থেকে দু'ফিরাত হাস পায়----( কিরাত একটি ছোট ওজনের নাম।) হযরত আবু হরায়রার রেওয়ায়েতে এক তৃতীয় প্রকার কুকুরের ব্যতিরুম প্রকাশ করা হয়েছে; অর্থাৎ শসক্ষেত্রের হিফাযতের জন্য পালিত কুকুর।

এসব হাদীসের ডিডিতে প্রশ্ন দেখা দেয় যে, আল্লাহ্র ডক্ত আসহাবে কাহ্ফ কুকুর সঙ্গে নিলেন ফেন ? এর এক উত্তর এই যে, কুকুর পালনের নিষিদ্ধতা শরীয়তে মুহাম্মদীর বিধান। সন্তবত খৃস্টধর্মে এটা নিষিদ্ধ ছিল না। দ্বিতীয় জওয়াব এই যে, খুব সন্তব তাঁরা সম্পদশালী ও পঙ্গালনকারী ছিলেন। এগুলোর হিফাযতের জন্য কুকুর পালন করতেন। কুকুরের প্রভুডজি সুবিদিত। তাঁরা যখন শহর থেকে রওয়ানা হন, তখন কুকুরও তাঁদের অনুসরণ ফরতে থাকে।

সৎসংসংগর বরকত কুকুরেরও সম্মান বাড়িয়ে দিয়েছে ঃ ইবনে আতিয়্যা বলেন ঃ আমার প্রদেয় পিতা বলেছেন যে তিনি ৪৬৯ হিজরীতে মিসরের জামে মসজিদে আবুল ফষল জওহরীর একটি ওয়াজ গুনেছেন। তিনি মিন্নরে দাঁড়িয়ে বলেছিলেন ঃ যে ব্যক্তি সৎলোকদেরকে ডালবাসে, তাদের নেকীয় অংশ সে-ও পায়। দেখ, আসহাবে কাহফের কুকুর তাদেরকে ডালবেসেছে এবং তাদের সঙ্গী হয়ে গেছে। ফলে আল্লাহ্ তা'আলা কোরআনেও তার কথা উল্লেখ করেছেন।

কুরতুরী স্বীয় তফসীর গ্রন্থে ইবনে আতিয়্যার বর্ণনা উদ্ধৃত করে বরেন ঃ একটি কুকুর যখন সৎলোক ও গুণীদের সংসর্ধের কারণে এই মর্যাদা পেতে পারে, তখন আপনি অনুমান করুন, যেসব ঈমানদার তওহীদী লোক আরাহ্র ওলী ও সৎলোকদেরকে ডাল-বাসে, তাদের মর্যাদা কতটুকু হবে ? এ ঘটনায় সেসব মুসলমানদের জন্য সাম্জনা ও সুসংবাদ রয়েছে, যারা আমলে কাঁচা, কিন্তু রসূলুরাহ (সা)-কে মনেপ্রাণে ভালবাসে।

সহীহ্ বুখারীর হাদীসে হযরত আনাস (রা) বর্ণনা করেন : একদিন আমি ও রসূলুরাহ্ (সা) মসজিদ থেকে বের হচ্ছিলোম। মসজিদের দরজায় এক ব্যক্তির সাথে দেখা হল। সে প্রশ্ন করল : ইয়া রসূলুরাহ্! কিয়ামত কবে হবে ? তিনি বল্গলেন : তুমি কিয়ামতের জন্য কি প্রস্তুতি নিয়েছ (যে, আসার জন্য তাড়াহড়া করছ)? এ কথা গুনে লোফটি মনে মনে কিছুটা লজ্জিত হল। অতঃপর সে বলল : আমি কিয়ামতের জন্য অনেক নামায, রোযা ও দান-খয়রাত সঞ্চয় করিনি, কিন্তু আমি আরাহ্ ও তাঁর রসূলকে ডালবাসি। রসূলুরাহ্ (সা) বললেন : যদি তাই হয়. তবে (গুনে নাও) তুমি (কিয়ামতে) তার সাথেই থাকবে, যাকে তুমি ভালবাস। হযরত আনাস বললেন : রসূলুরাহ্ (সা)-এর মুখে এ কথা গুনে আমরা এতই আনন্দিত হলাম যে, মুসলমান হওয়ার পর এর চাইতে বেশি আনন্দিত কোন সময় হইনি। এরপর হযরত আনাস আরও বলেন : (আলহামদুলিরাহ্) আমি আরাহ্কে, তাঁর রসূলকে, আবু বকর ও উমরকে ভালবাসি এবং আশা করিযে, তাঁদের সাথেই থাকব---(কুরতুরী)

এই ডয়ভীতির কারণ সম্পর্কে আলোচন। অনর্থক। তাই কোরআন ও হাদীস তা বর্ণনা করেনি। সত্য এটাই যে, তাদের হিফাযতের জন্য আল্লাহ্ তা'আলা এসব অবস্থা হণ্টি করে দিয়েছিলেন। ত্যদের গায়ে রোদ পড়ত না। দর্শক তাদেরকে জাগ্রত মনে করত। তাদের ডয়ভীতি দর্শককে আচ্ছম করে দিত যাতে পূর্ণরপে দেখতে না পারে। এসব অবস্থার উত্তব স্বাভাবিক কারণাদির পথে হওয়াও সম্ভবপর এবং কারামত হিসাবে অলৌকিক উপায়ে হওয়াও সম্ভবপর। কোরআন ও হাদীস যখন এর কোন বিশেষ কারণ নির্দিষ্ট করেনে, তখন নিছক অনুমানের ডিন্ডিতে এ সম্পর্কে আলোচনা করা নিরর্থক। তফসীর মাযহারীতে এ বক্তব্যকেই অগ্রধিকার দেওয়া হয়েছে এবং এর সমর্থনে ইবনে আবী শায়বা, ইবনে মুনযির ও ইবনে আবী হাতেমের সনদ দ্বারা হযরত ইবনে আক্বাসের এই ঘটনা উদ্ধৃত করা হয়েছে যে, তিনি বলেন : আমরা রোমকদের মুকাবিলায় হযরত মুআবিয়ার সাথে এক জিহাদে শরীক হয়েছিলাম, যা 'গযওয়াতুল মুয্রীফ' নামে খ্যাত। এই সফরে আমরা আসহাবে কাহ্ফের গুহার নিকট দিয়ে গমন করি। হযরত মুআবিয়া আসহাবে কাহ্ফেকে জানা ও দেখার জন্য গুহায় যেতে চাইলেন। কিন্ত হযরত ইবনে আক্বাস্ নিষেধ করে বললেন : আল্লাহ্ তা'আলা আপনার চাইতে বড় ও উড়ম ব্যক্তিত্বনে [ অর্থাৎ রস্ল্ল্লাহ্ (সা)-কে] তাঁদেরকে দেখতে নিষেধ করেছেন। অতঃপর তিনি

মতে আয়াতে রসূনুল্লাহ্ (সা)-কে সন্থোধন করা হয়েছে। কিন্তু হযরত মুআবিয়া ইবনে আক্ষাসের মত কবূল করলেন না। (সম্ভবত কারণ এই ছিল যে, তাঁর মতে আয়াতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-এর পরিবর্তে সাধারণ লোককে সন্থোধন করা হয়েছে অথবা ফোরআন বর্ণিত এই অবস্থা তখনকার, যখন আসহাবে কাহ্ফ জীবিত অবস্থায় নিদ্রামগ্ন ছিলেন। এখন তাদের ওফাতের পর বহু দিন অতিবাহিত হয়েছে। কাজেই এখনও পূর্বের ভয়তীতি বিদ্যমান থাকা জরুরী নয়। মোটকথা, হযরত মুআবিয়া ইবনে আক্ষাসের কথা মাননেন না। তিনি কয়েকজন লোক পাঠিয়ে দিলেন। তারা যখন গুহায় প্রবেশ করলেন, তখন আল্লাহ্ তা'আলা ভীষণ উত্তপ্ত হাওয়া প্রেরণ করলেন। ফলে তাশ্না কিছুই দেখতে পারেনি। ----(মাযহারী)

كَ بَعَثْنَهُمُ لِيَتَسَاءَلُوا بَيْنَهُمُ فَالَ قَابِلُ قِر لُوالَبِثْنَا يَوْمَا أَوْ بَعْضَ يَوْمِ فَالُوْا رَبُّكُمُ أَعْلَمُ بِمَا مُثْوَآاحَكُكُمْ بِوَرِقِكُمْ هَاذِهَ إِلَى الْمَدِيْنَةِ فَلْبَنْظُرْ َنْكُ طَعَاهًا فَلْيَانِكُمُ بِرِزْقٍ مِبْدَ ڹۜٛڹؚڬؙۿؙٳؘڂڰٙٳ۞ٳٮٚۿؙؠؙٳڹؾڟؘۿۯۅ۫ٳۘۘۘٵؽۑػؗؠٞؽڔؙ مْ وَلَنْ تُفْلِحُوْآ إِذًا ٱبَكَان

(১৯) আমি এমনিডাবে তাদেরকে জাগ্রত করদাম, যাতে তারা পরস্পরে জিজাসাবাদ করে। তাদের একজন বলল ঃ তোমরা কতকাল অবস্থান করেছ ? তাদের কেউ বলল ঃ একদিন অথবা একদিনের কিছু অংশ অবস্থান করেছি। কেউ কেউ বলল ঃ তোমাদের পালনকর্তাই ডাল জানেন তোমরা কতকাল অবস্থান করেছ। এখন তোমাদের একজনকে

<u> ୯</u> ୯୯

তোমাদের এই মুদ্রাসহ শহরে প্রেরণ কর; সে যেন দেখে কোন খাদ্য পরির। অতঃপর তা থেকে যেন কিছু খাদ্য নিয়ে আসে তোমাদের জন্য; সে যেন নম্রতা সহকারে যায় ও কিছুতেই যেন তোমাদের খবর কাউকে না জানায়। (২০) তারা যদি তোমাদের খবর জানতে পারে, তবে পাথর মেরে তোমাদেরকে হত্যা করবে, অথবা তোমাদেরকে তাদের ধর্মে ফিরিয়ে নেবে। তাহবে তোমরা রখনই সাফল্য লাড করবে না।

#### তক্ষসীরের সার-সংক্ষপ

এবং (আমি যেমন স্বীয় শক্তি বনে তাদেরকে দীর্ঘকান পর্যন্ত নিদ্রাভিন্তুত রেখেছি ) এমনিজাবে ( এই দীর্ঘ নিদ্রার পর ) আমি তাদেরকে জাগ্রত করেছি. যাতে তারা পরস্পরে জিক্তাসাবাদ করে। ( যাতে পারস্পরিক জিন্ডাসাবাদের ফলে আল্লাহ্র কুদরত ও হিক্ষমত তাদের কাছে খুলে যায়। (সেমতে) তাদের একজন বললঃ (নিদ্রাবন্থায়) তোমরা কতকাল অবস্থান করেছ? (উত্তরে) ফেউ কেউ বললঃ (সন্তবত) একদিন অথবা একদিনেরও কিছু কম সময় অবস্থান করেছি। অন্য কেউ কেউ বলব ঃ ( এ নিয়ে খোঁজাখুঁজির কি প্রয়োজন ?) এ সম্পর্কে তো (সঠিকডাবে) তোমাদের পালন-কর্তাই ডাল জানেন তোমরা কত্কাল (নিদ্রায়) অবস্থান করেছ। এখন (এই অনর্ধক আনোচনা ছেড়ে জরুরী কাজ করা দরকার। তা এই যে, ) তোমাদের একজনকে তোমাদের এই টাকা ( যা তোমাদের কাছে ছিল। কেননা, খরচাদির জন্য তারা কিছু টাকা-পয়সাও সাথে এনেছিল। মোটকথা, কাউকে এই টাফা) দিয়ে শহরে প্রেরণ কর। (সেখানে পৌঁছে) সে যেন দেখে কোন্ খাদ্য হালাল। (এখানে ইবনে-জরীরের রেওয়ায়েতে হযরত সায়ীদ ইবনে জুবায়ের থেকে বিশের তফসীর হালাল খাদ্য বর্ণিত আছে। একথা বলা জরুরী ছিল। কারণ, তাদের কওম প্রতিমার নামে জন্ত যবেহ্ করত এবং বাজারে হারাম গোশত প্রচুর পাররিমাণে বিক্রি হত।) অতঃপর তা থেকে সে যেন কিছু খাদ্য নিয়ে আসে এবং বিচক্ষপতার সাথে কাজ করে ( অর্থাৎ এমন ভাবসাৰ নিয়ে যাবে যে, কেউ যেন তাকে চিনতে না পারে এবং খাদ্য যাচাই করার মধ্যেও যেন এ কথা জানতে না দেয় যে, সে মূর্তির নামে যবেহ্রুত গোশত হারাম মনে করে।) এবং কাউকে যেন তোমাদের বিষয়ে জানতে না দেয়। (কেননা) তারা যদি (অর্থাৎ শহরবাসীরা। তারা তাদেরফে নিজেদের যমানার মুশরিক মনে করছিল।) তোমাদের খবর পেয়ে যায়, তবে তোমাদেরকে হয় পাথর মেরে হত্যা করবে, না হয় (জোরজবরদ-স্তিভাবে ) তোমাদেরকে তাদের ধর্মে ফিরিয়ে নেবে। এরপ হলে তোমরা কখনই সাফল্য লাভ করবে না।

# আনুমরিক জাতব্য বিষয়

এ শব্দটি তুনামূলক ও দৃষ্টান্তমূলক অর্থ দেয়। এখানে দু'টি ঘটনার পারস্পরিক তুলনা বোঝানো হয়েছে। প্রথম ঘটনা আসহাবে কাহ্ফের দীর্ঘকাল পর্যন্ত মোটকথা তাদের দীর্ঘ নিদ্রা যেমন কুদরতের একটি নিদর্শন ছিল, এমনিঙাবে শত শত বছর পর পানাহার ছাড়া সুছ-সবল অবস্থায় জাগ্রত হওয়াও ছিল আল্লাহ্র অপার শক্তির একটি নিদর্শন। আল্লাহ্র এটাও ইক্ষা ছিল যে, শত শত বছর নিদ্রামগ্র থাক্ষার বিষয়টি স্বয়ং তারাও জানুক, তাই পারস্পরিক জিভাসাবাদের নাধামে এর সূচনা হয় এবং সে ঘটনা দ্বারা চূড়ান্ত রাপ নেয়, যা পদ্মবতী তি এই যোগে এর সূচনা হয় এবং হয়েছে। অর্থাৎ তাদের গোপন রহস্য শহরবাসীরা জেনে ফেলে এবং সময়কাল নির্ণয়ে মতানৈক্য সত্বেও দীর্ঘকাল গুহায় নিদ্রামগ্র থাকার ব্যাপার সবার মনেই বিশ্বাস জন্যে।

এক বজি প্রশ্ন জুলল যে, তোমরা কতকাল নিদ্রামগ্ন রয়েছ? কেউ কেউ উত্তর দিল : একদিন অথবা একদিনের কিছু অংশ। কেননা তারা সকাল বেলায় গুহায় প্রবেশ করেছিল এবং জাগরণের সময়টি ছিল বিকাল। তাই মনে করল যে, এটা সেই দিন যেদিন আমরা গুহায় প্রবেশ করেছিলাম। ফিন্তু তাদের মধ্য থেকেই অন্যেয়া অনুভব করল, যে, এটা সন্তবত সে দিন নয়। তাহলে কতদিন গেল জানা নেই। তাই তারা বিষয়টি

আজাহ্র উপর ছেড়ে দিয়ে বলन : مرد مراح مراح مروما وما معلم بما وما معلم بما وما معلم مرما وما معلم مرما معلم مرما

চনাকে অনাবশ্যক মনে করে জরুরী কাজের প্রতি দুষ্টি আকর্ষণ করে বলল যে, শহর থেকে কিছু খাদ্য আনার জন্য একজনকে প্রেরণ করা হোক।

الَى ا أَمَد بَنَة .... এ শব্দ থেকে জানা গেল যে, গুহার নিকটে একটি বড়

শহর ছিল। সেখানে ডারা পূর্বে বসবাস করত। এ শহরের নাম সম্পর্কে আবৃ হাইয়্যান ওফসীর বাহ্রে মুহীতে বলেনঃ যে সময়ে আসহাবে কাহ্ফ এ শহর থেকে বের হয়েছিল তখন তার নাম ছিল 'আফসূস'। বর্তমানে এর নাম 'তরসূস'। কুরতুবী খীয় তফসীর গ্রহে বলেন ঃ এ শহরের উপর যখন মৃতিপূজারীদের আধিপত্য ছিল, তখন এর নাম ছিল 'আফসূস'। অতঃপর যখন মুসলমান অর্থাৎ তৎফালীন খৃস্টানগণ শহরটি দখল করে নেয়, তখন এর নাম রেখে দেয় তরসূস।

থেকে জানা যায় যে, তারা ওহায় আসার সময় কিছু টাকা-পরসাও সাথে এনেছিল । অতএব বোঝা গেল যে, প্রয়োজনীয় ওরণপোষণের ব্যবহা করা বৈরাগ্য ও তাওয়াকুলের পরিপছী নয়। ----( বাহ্রে মুহীত )

गत्मन जर्थ शाक-जाकः। देवान ज्यासासन أزكى طُعاً ماً "स्वन्न जर्थ शाक-जाकः। देवान ज्यासासन

তফসীর অনুযায়ী এখানে হালাল খাদ্য বোঝানো হয়েছে। এর প্রয়োজন এজন্য দেখা দেয় যে, যখন তারা শহর থেকে বের হয়েছিল, তখন সেখানে মৃতিদের নামে যবেহ করা হত এবং বাজারে তা-ই বিক্লি করা হত। তাই প্রেরিড ব্যক্তিকে নির্দেশ দেওয়া হয় যে, খাদ্য হালাল ফিনা, তা যেন যাচাই করে আনা হয়।

মাস জালাঃ এথেকে জানা গেলযে, শহরে কিংবাযে বাজারে অথবাযে হোটেলে অধিকাংশ হারাম খাদ্য প্রচলিত, সেখানকার খাদ্য যাচাই না করে খাওয়া জায়েষ নয়।

N3 N3 3 Nº N -

ويرجموكم नायन्त्र অর্থ পাথর মেরে হত্যা করা। ওহায

যাওয়ার পূর্বে বাদশ্যহ্ হমকি দিয়েছিল যে, তোমাদের এ ধর্ম পরিত্যাগ না করলে তোমাদের্কে হত্যা করা হবে। এ আয়াত থেকে জানা গেল যে, তাদের মতে ধর্ম-ত্যাগীদের শান্তি ছিল প্রস্তর বর্মণের মাধ্যমে হত্যা, যাতে সবাই এতে অংশগ্রহণ করে এবং সমগ্র জাতি যেন ক্রোধ প্রকাশ করে হত্যা করে।

ইসলামী শরীয়তে বিবাহিত নারী ও পুরুষের যিনার শান্তিও প্রভর বর্ষণে হত্যা । সঙ্বত এরও কারণ এই যে, যে ব্যক্তি লজ্জাশরমের সব বাধা ছিল্ল করে এহেন জ্বন্য কর্মে লিশ্ত হয়, তার হত্যা প্রকাশ্য ছানে সব লোফেল্ল অংশগ্রহণের মাধ্যমে হওয়া

উচিত। এভাবে তার লাঞ্ছনাও পুরোপুরি হবে এবং মুসলমান কার্যক্ষেত্রে শ্বীয় ক্রোধ ও অসন্তল্টি প্রকাশ করবে যাতে ভবিষ্যতে জাতির মধ্যে এমন ঘটনার পুনরার্ত্তি না হয়।

٨،

শহরে প্রেরণের জন্য মনোনীত করে এবং খাদ্য আনার জন্য তার কাছে টাফা অর্পণ করে। কুরতুবী বলেন ঃ এথেকে কয়েকটি মাস'আলা জানা যায়। এক. অর্থ-সম্পদে অংশীদারিত্ব জায়েষ। দুই. অর্থ সম্পদে উফিল নিযুক্ত করা জায়েষ এবং শরীকানাধীন সম্পদ কোন এক ব্যক্তি অন্যদের অনুমতিক্রমে ব্যয় করতে পারে। তিন. খাদ্যদ্রব্যের কয়েকজন সঙ্গী শরীক হলে তা জায়েয়; যদিও খাওয়ার পরিমাণ বিভিন্নরূপ হয়----কেউ কম খায় আর কেউ কেউ বেশী খায়।

وَكَذَلِكَ أَعْنَزُنَّا عَلَيْهِمْ لِيَعْلَمُوْآ أَنَّ وَعْمَدَ اللهِ حَتَّى قَانَ السَّاعَة الله إذ يَتَنَازَعُوْنَ بَلِيَنَهُمُ أَمْرَهُمُ فَقَالُوا ابْنُوْا <<p>دَنَتُهُمُ أَعْلَمُ بِهِمُ أَقَالَ الَّذِبْنَ عَلَبُوا عَلَى أَمُرِدٍ عَلَيْهِمُ مَنْسِجِكًا ا

(২১) এমনিডাবে আমি তাদের খবর একাশ করে দিলাম, যাতে তারা জাত হয় যে, আলাহ্র ওয়াদা সত্য এবং কিয়ামত কোন সন্দেহ নেই। যখন তারা নিজেদের কর্তব্য বিষয়ে পরস্পরে বিতর্ক করছিল, তখন তারা বললঃ তাদের উপর সৌধ নির্মাণ কর। তাদের পালনকর্তা তাদের বিষয়ে ডাল জানেন। তাদের কর্তব্য বিষয়ে যাদের মত প্রবল হলো, তারা বললঃ আমরা অবশ্যই তাদের ছানে মসজিদ নির্মাণ করব।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (আমি যেন্ডাবে স্বীয় কুদরতবলে তাদেরকে নিদ্রামগ্ন করেছি এবং জাগ্রত করেছি) এমনিডাবে আমি স্বীয় কুদরত ও হিকমত দ্বারা তখনক্ষার লোকদেরকে তাদের বিষয় জানিয়ে দিয়েছি, যাতে (অন্যান্য অনেক উপফারের মধ্য থেকে একটি উপকার এ-ও হয় যে,) তারা (এ ঘটনার সূত্র ধরে) এ বিষয়ে বিশ্বাস (অথবা অধিক বিশ্বাস) অর্জন করে যে, আল্লাহ্র ওয়াদা সত্য এবং কিয়ামতে কোন সন্দেহ নেই। (তারা যদি পূর্ব থেকে কিয়ামতে জীবিত হওয়ার ব্যাপারে বিশ্বাসী থেকে থাকে, তবে এ ঘটনা দ্বারা তাদের বিশ্বাস আরও দৃঢ় হবে। পক্ষান্তরে তারা যদি পূর্বে কিয়ামতে অবিশ্বাসী হয়, তবে এ ঘটনা দেখে তাদের বিশ্বাস জন্মবে। আসহাবে ফাহ্ফের জীবদ্দশায় এ ঘটনা ঘটে। এরপর তারা ওহার মধ্যেই প্রাণ ত্যাগ করে। তখন তাদের সম্পর্কে

সমসাময়িক লোকদের মধ্যে মতানৈক্য দেখা দেয়। পল্নবর্তী আয়াতে এই মতানৈক্য বণিত হয়েছে)। ঐ সময়টিও স্মরণযোগ্য, যখন তখনকার লোকেরা তাদের নিজেদের কর্তব্য সম্পর্কে পারস্পরিক বিতর্ক করছিল। ( এই বিতর্ক ছিল ওহার মুখ বন্ধ করার ব্যাপারে, যাতে তাদের মৃতদেহ নিরাপদ থাকে অথবা তাদের স্মৃতিচিহু প্রতিষ্ঠা ফ্রা সন্ডব হয়)। তারা বলল ঃ তাদের (ওহার) নিকটে সৌধ নির্মাণ কর। ( এরপর মতানৈকা হলো যে, সৌধটি কি হবে ? এই মতানৈক্যের সময়) তাদের পালনফর্তা তাদের (বিজিম মতামতের) বিষয় ভাল জানতেন। ( অবশেষে) যারা খীয় কর্তব্যে অটল ছিল ( অর্থাৎ রাজপত্নিবারের লোক, যারা তখন সত্যধর্মের অনুসারী ছিল) তারা বলল, আমরা তাদের হানে একটি মসজিদ নির্মাণ করব। ( মসজিদটি এ বিষয়েরও চিহু হবে যে, তারা শ্বয়ং উপাসনাক্ষারী ছিল---উপাস্য ছিল না। অন্য রক্ষম কোনে সৌধ নির্মাণ করলে ভবিষ্যত বংশধররা হয়তো তাদেরকেই উপাস্য সায্যস্ত করে ফেলতে পারত)।

# জানুমলিক জাতব্য বিষয়

বাসীদের কাছে প্রকাশ হয়ে পড়া, এর রহস্য এবং পরকাল ও কিয়ামতের প্রতি ঈমান ও বিখাস অজিত হওয়ার কথা বণিত হয়েছে। তফসীরে কুরত্বীতে এর সংক্ষিণত ঘটনা এন্ডাবে উরিখিত দ্বয়েছে :

জসহাবে কাহকের বিষয় শহরৰাসীদের কাছে প্রকাশ হয়ে গড়াঃ আসহাবে কাহ্ফের প্রস্থানকালে অত্যাচারী ও মুশরিক বাদশাহ্ দাফিয়ানুসের রাজত ছিল । তার মৃত্যুর পশ্ন কয়েক শতাব্দী অতিবাহিত হলে শহরের উপর সত্যপন্থী তওহীদবাদী লোকদের অধিকার প্রতিষ্ঠিত হয়। তাদের বাদশাহ্ছিলেন একজন সৎ ও সাধু ব্যক্তি। তফসীর মাযহারীতে ঐতিহাসিক রেওয়ায়েত দৃষ্টে তার নাম 'বাইদুসীস' লেখা রয়েছে। তার শাসনকালে ঘটনারুমে কিয়ামতে মৃতদের পুনরায় জীবিত হওয়ার প্রশ্নে মতানৈকা ছড়িয়ে পড়ে। একদল একে অস্বীকার করতে থাকে। তারা বনে যে, মানবদেহ পচে-গলে অণু-পরমাণুর আব্যারে বিশ্বময় ছড়িয়ে পড়ার পর পুনর্বার জীবিত হওয়া অসভব। বাদশাহ বায়দুসীস চিভিত হলেন যে, কিভাবে তাদের সন্দেহ নিরসন করা যায়। কোন উপায় না দেখে তিনি চটের পোশাক পরিধান করত ছাই-এর স্তুপে বসে আল্লাহর কাছে কালাকাটি করে দোয়া করতে লাগলেন ঃ হে আল্লাহ্, আপনিই তাদের বিশ্বাস সংশোধন ও সৎ পথে ফিরে আসার ফোন উপায় করে দিন। একদিফে বাদশাহ্ কালাকাটি ও দোয়ার মশণ্ডল ছিলেন, অপরদিকে আল্লাহ্ তার দোয়া কবূল করার ব্যবস্থা করলেন যে, আসহাবে কাহ্কের নিদ্রাঙ্গ হলো। তারা তাদের 'তামলিখা' নাম্ক এফ ব্যক্তিকে খাদ্য আনার জন্য বাজারে প্রেরণ করেন। সে দোকানে পৌছল এবং খাদোর মূল্য হিসাবে তিন শ বছর পূর্বেকার বাদশাহ দাকিয়ানূসের আমলে প্রচলিত মুলা পেশ **কর**ল। দোকানদার অব্যক্ষবিসময়ে তাকিয়ে রইল। এ মুদ্রা কোথা থেকে এল ? কোন্ আমলের ? তা অন্যান্য দোক্ষানদারকে দেখানো হলো। সবাই বললঃ এব্যক্তি কোথাও প্রচীন ধনডাণ্ডার লাড করেছে। সেখান থেকেই এই মুদ্রা বের করে এনেছে। সে অস্বীকার করে বললঃ আমি কোন ধনডাণ্ডার পাইনি এবং কারও কাছ থেকে এ মুদ্রা আনিনি। এটা আমার নিজের।

বাজারীরা তাকে গ্রেফতার করে বাদশাহ্র সামনে উপস্থিত করেন। পূর্বেই বনা হয়েছে যে, বাদশাহ্ সাধু ও আরাহ্ডজ লোক ছিলেন। তিনি প্রাচীন রাজকীয় ধনডাণ্ডারে রক্ষিত সে ফলকটিও দেখেছিলেন, যাতে আসহাবে ফাহ্ফের নাম ও তাদের পলায়নেদ্র ঘটনা লিপিবদ্ধ ছিল। কারও কারও মতে শ্বয়ং অত্যাচারী বাদশাহ্ দাকিয়ানুস এই ফলকটি লিখিয়েছিল এবং তাতে বলা হয়েছিল যে, এরা দাগী অপরাধী। এদের নাম-ঠিকানা সংরক্ষিত থাকতে হবে। যখন যেখানে পাওয়া যায়, গ্রেফতার করতে হবে। কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে শাহী দফতরে কিছুসংখ্যক ঈমানদারও ছিল। তারা মৃতিপূজাকে ঘূণা করত এবং আসহাবে কাহ্ফকে সত্যপন্থী মনে করত। তবে তা প্রকাশ কর্বার সাহস তাদের ছিল না। তারা স্মৃতি হিসেবে এই ফলক লিপিবদ্ধ করেছিল। সে ফলকের নামই রকীম। সে কারণেই আসহাবে কাহ্ফকে আসহাবে রকীমও বলা হয়।

মোটকথা, বাদশাহ্ এই ঘটনা সম্পর্কে কিছুটা ভাত ছিলেন। এ সময় তার অঙেরিক কামনা ছিল এই যে, ফোন না কোন উপায়ে মানুষ জানুফ যে, খৃতদেহকে পুনরুজ্জীবিত করা আল্লাহ্ তা'আলার কুদরতের পক্ষে মোটেই অসম্ভব নয়।

এজন্য তামলিখার অবহা ওনে বাদশাহ্র নিশ্চিত বিশ্বাস হলো যে, সে আসহাবে কাহ্ফের একজন। বাদশাহ্ বললেনঃ আমি আল্লাহ্র কাছে দোয়া করতাম যে, আমাকে তাদের সাথে মিলিয়ে দাও, যারা বাদশাহ্ দাফিয়ানুসের আমলে ঈমান রক্ষা করার জন্য পলায়ন করেছিলেন। সন্তবত আল্লাহ্ তা'আলা আমার দোয়া কবৃল করেছেন। এতে মৃতদেহ জীবিত করে হাশরে একত্ত করাকে বিশ্বাস করার মত কোন প্রমাণ নিহিত থাকতে পারে। এরপর বাদশাহ্ তামলিখাকে বললেন ঃ আমাকে সে গুহায় নিয়ে চল, যেখান থেকে তুমি এসেছ لاحال لا علم بحقيقة الحال ل

বাদশাহ্ নগরবাসীদের এক বিরাট দল সমডিব্যাহারে গুহায় পৌঁছাল। গুহার নিকটবতী হয়ে তামলিখা বলল ঃ আপনারা এফটু থামুন। আমি সঙ্গীদেরকে প্রকৃত ব্যাপান্নটি জানিয়ে দেই যে, এখন বাদশাহ্ তওহীদবাদী মুসঙ্কমান। কওমও মুসলমান। তারা সাক্ষাতের জন্য আগমন করেছে। একথা জানানোর আগে আপনারা গেলে তারা মনে ফরবে যে, আমাদের শব্ধু বাদশাহ্ চড়াও হয়েছে। সেমতে তামলিখা গুহায় গেঁছে তাদেরকে আদ্যোপ্রান্ত ঘটনা বর্ণনা করেল। আসহাবে কাহ্ফ এতে খুব আনন্দিত হলো এবং সসম্মানে বাদশাহ্কে অন্তার্থনা জানাল। অত্যপর তারা গুহায় ফিরে গেল। অধিকাংশ রেওয়ায়েতে রয়েছে, তামলিখা যখন সঙ্গীদেরকে সকল রভান্ত অবহিত করল, তখনই স্বার মৃত্যু হয়ে গেল; বাদশাহ্র সাথে সাক্ষাত হতে পারেনি। বাহরে-মুহীতে আবু হাইয়্যান এক্ষেণ্ডে এই রেওয়ায়েত উদ্ধৃত করেছেন যে, সাক্ষাতের পর গুহাবাসীরা

বাদশাহ্ও নগরবাসীদেরকে বলল ঃ এখন আমরা বিদায় হতে চাই। এই বলে তারা গুহার অভান্ডেরে চলে গেল এবং তখনই আঞ্লাহ্ তা'আলা সবাইকে মৃত্যুদান করলেন।

মোটকথা, আল্লাহ্র কুদরতের এই আশ্চর্য ঘটনাটি নগরবাসীদের সামনে জাজলা-মান হয়ে ফুটে উঠল। তাদের বিশ্বাস হলো যে, যে সন্তা জীবিত মানুষদেরকে তিন শ বছর পর্যন্ত পানাহার ছাড়া জীবিত রাখতে পারেন এবং এত দীর্ঘন্ফাল নিদ্রামগ্ন রাখার পর আবার সুন্থ ও সবল অবন্থায় জাগ্রত করতে পারেন, তাঁর পক্ষে মৃত্যুর পরও মৃত-দেহগুলোকে জীবিত করা মোটেই কঠিন নয়। এই ঘটনার ফলে তাদের অবিশ্বাসের কারণ দূর হয়ে গেল। এখন জানা গেল যে, আল্লাহ্ তা'আলার কুদরতকে মানবীয় কমতার আলোকে বোঝার চেল্টা করা মূর্খতা বৈ নয়।

এ বক্তব্যের প্রতিই এ আয়াতে ইসিত করা হয়েছে ؛ ٠٠٠ ٥٠ مربعاً بي مرعد ) এ বক্তব্যের প্রতিই এ আয়াতে ইসিত করা হয়েছে ؛ بعلمو ا ان وعد

জাসহাবে কাহ্ফের ওফাতের পর লোকদের মধ্যে মতানৈক্য ঃ আসহাবে কাহ্-ফের মাহাত্মা ও পবিগ্রতা সম্পর্কে কারও দ্বিমত ছিল না। তাদের ওফাতের পর সবাই মনে করেল যে, গুহার নিকটে একটি স্মৃতিসৌধ নির্মাণ করতে হবে। ফিন্তু সৌধটি ফি ধরনের হবে, এ সম্পর্কে মতানৈক্য দেখা দিল। কোন কোন রেওয়ায়েত থেকে জনা যায় যে, নগরবাসীদের মধ্যে তখনও কিছু মূর্তিপূজারী ছিল। তারাও আসহাবে কাহ্ফের যিয়ারতের জন্য আগমন করত। তারা মত দিল যে, ফোন জনহিতকর সৌধ নির্মাণ করা হোক। ফিন্তু শাসকবর্গ ও বাদশাহ্ মুসলমান ছিলেন এবং তারাই ছিলেন সংখ্যাগরিষ্ঠ। তারা প্রস্তাব দিল যে, এখানে এফটি মসজিদ নির্মাণ করা হোক যা স্মৃতি-চিহণ্ড হবে এবং ভবিষ্যতে মূর্তিপূজা থেফে বিরত রাখার কারণও হবে। এখানের মতানৈক্ষ্যে উল্লেখ ফরে মাঝখানে কোরআনের এই বাক্যটি রয়েছে ঃ লেণ্ড লে জন্য হার্ক জির বারখানে কোরআনের এই বাক্যটি রয়েছে জেণ্ড লেণ্ড জ্বাল

তফসীর বাহ্রে মুহীতে এ বাক্যের ব্যাখ্যা প্রসঙ্গে দু'টি সম্ভাবনার কথা উল্লেখ করা হয়েছে এবং এটি নগরবাসীদেরই উক্তি। কেননা, তাদের ওফাতের পর যখন স্মৃতিসৌধ নির্মাণ করার প্রস্তাব গৃহীত হয় তখন মৃতিসৌধে সাধারণত যাদের স্মৃতিসৌধ, তাদের নাম ও বিশেষ অবস্থাদির শিলালিপি সংযুক্ত করা হয়। এ ক্ষেত্রে আসহাবে কাহ্ফের বংশ ও অবস্থা সম্পর্কে বিভিন্নরাপ কথাবার্তা হয়েছে। যখন তারা কোন সতা উদ্ঘাটন

১ ২০১ ১৯৫ করতে পারেনি, তখন নিজেরাই পরিশেষে অক্ষম হয়ে বলেছে : কি বিবিধি বিধি এরপর তারা আসল কাজ অর্থাৎ স্মৃতিসৌধ নির্মাণে মনোনিবেশ করেছে। যারা প্রবল ছিল, তাদের মসজিদ নির্মাণসংক্রান্ত প্রভাবটিই গৃহীত হলে।

দুই. এ বান্ডাটি আলাহ্ তা'আলার। এতে বর্তমানকালের বিতর্ককারী ও মতানৈকা-কারীদেরফে হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, তোমরা যখন আসল সত্য জান না এবং জানার উপায়ও তোমাদের ফাছে নেই তখন এই আলোচনায় জড়িয়ে অনর্থক কেন সময় নল্ট করা? রসূলুলাহ্ (সা)-র যমানায় ইহদীরা এ ঘটনা সম্পর্কে এ ধরনের ভিত্তিহীন কথা-বার্তা বলত। সম্ভবত তাদেরকে হঁশিয়ার করা উদ্দেশ্য।

মাস'জালা ঃ এ ঘটনা থেকে এতটুকু জানা গেল যে, ওলী -দরবেশদের কবরের কাছে নামাযের জন্য মসজিদ নির্মাণ করা গোনাহ্ নয়। এক হাদীসে পরগণ্ণরদের কবরকে যারা মসজিদে পরিণত করে, তাদের প্রতি অভিসম্পাত ফরা হয়েছে। এর অর্থ স্বয়ং কবরকে সিজদার জায়গায় পরিণত করা, যা সর্ববাদীসম্মত শিরকও হারাম। ----(মাযহারী)

ابعُهُمُ كَلْبُهُمْ وَ لَمُهُمُ إِلَّا قَلِيْلٌ \* فَلَا تُمَارِفِيْ ظَاهِرًا وَوَلَا نَسْتَفْتِ فِيْهِمْ قَمِنْهُمْ أَحَدًا خَ

(২২) অন্তাত বিষয়ে অনুমানের উপর ভিত্তি করে এখন তারা ফলবে ঃ তারা ছিল তিন জন; তাদের চতুর্থটি তাদের কুকুর। একথাও বলবে ঃ তারা পাঁচ জন। তাদের যঠটি ছিল তাদের কুকুর। আরও বলবে ঃ তারা ছিল সাতজন। তাদের অপ্টমটি ছিল তাদের কুকুর। বলুন ঃ আমার পালনকর্তা তাদের সংখ্যা ভাল জানেন। তাদের খবর অন্ধ লোকই জানে। সাধারণ আলোচন। ছাড়া আপনি তাদের সম্পর্কে বিতর্ক করবেন না এবং তাদের অবহা সম্পর্কে তাদের কাউকে জিল্ঞাসাবাদ করবেন না।

#### তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

যখন আসহাবে কাহ্ফের কাহিনী বর্ণনা করবে, তখন কেউ কেউ বলবে ঃ তারা ছিল তিন জন, চতুর্থটি তাদের কুকুর এবং কেউ কেউ বলবে ঃ তারা ছিল গাঁচ জন, ষ্ঠটি ছিল তাদের কুকুর । (আর) তারা অজাত বিষয় অনুমান করে কথা বলছে এবং

কেউ কেউ বলবে ঃ তারা সাতজন, অষ্টমটি ছিল তাদের কুকুর। আপনি মতভেদ-কারীদেরকে বলে দিন ঃ আমার পালনকর্তা তাদের সংখ্যা খুব বিশুদ্ধরূপে জানেন যে, (এসব বিভিন্ন উক্তির মধ্যে ফোন উক্তি বিশুদ্ধ, না সবই দ্রান্ত)। তাদের সংখ্যা বিঙদ্ধরাপে খুব কম লোকই জানে। সংখ্যা নির্ণয়ের মধ্যে বিশেষ কোন উপকার নিহিত নেই, তাই আয়াতে কোন সুস্পষ্ট কয়সালা করা হয়নি। কিন্তু হযরত ইবনে আব্বাস ও ইবনে মাসউদ থেকে বর্ণিত রয়েছে যে, نوا سبعة স্টেদ থেকে বর্ণিত রয়েছে যে, نامن القليل كانوا سبعة অর সংখ্যকের মধ্যে আমিও একজন। তাদের সংখ্যা ছিন্ন সাত। ( দুররে-মনসূর ) আয়াতেও এ উজিন্ন সত্যতার প্রতি ইঙ্গিত পাওয়া যায়। কেননা, এ উজি উদ্ধৃত করে وجما با لغيب معتمة معتمة معالمة والمعالية والمعالية والمعالية والمعتمة معتمة বলে নাকচ করা হয়েছে। د الله ا علم অতএব ( যদি তারা মতভেদ করা থেকে বিরত না হয় তবে ) আপনি সাধারণ আলোচনা ছাড়া তাদের সম্পর্কে বিতর্ক করবেন না। ( অর্থাৎ رَجْمَا بِالْغَيْبِ عَامَ اللهُ وَجْمَا بِالْغَيْبِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا ال তাদের ধারণা নাকচ করা হয়েছে। এটাই সাধারণ আলোচনা। তাদের আপন্তির জওয়াবে এর চাইতে বেশি মনোনিবেশ করা এবং স্বীয় দাবি প্রমাণের জন্য বেশি চেল্ট। করা সমীচীন নয়। কারণ, এই আলোচনাতে বিশেষ কোন উপকান্নিতা নেই।) এবং আপনি তাদের ( আসহাবে কাহ্ফের ) সম্পর্কে এদের কাউকে জিভাসাবাদ করবেন না । 🛽 রস্লু-রাহ (সা)-কে যেমন এদের আপত্তির উত্তরদানে পরিশ্রম ফরতে বারণ করা হয়েছে, তেমনি এ সম্পর্কে কাউফে জিন্তাসাবাদ করতেও নিষেধ করা হয়েছে। ফেননা, যতটুকু জরুরী ছিল, ততটুকু কোরআনেই এসে গেছে। অনাবশ্যক জিভাসাবাদ ও খোঁজাখুঁজি পয়গমরের মর্যাদার পরিপন্থী।]

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

নে ১৯০০ বিরোধপূর্ণ আলোচনায় কথাবার্হার উত্তম পছা ঃ এক. এখানে তাদের কথাই বলবে ।---- 'তারা' কারা----এ সম্পর্কে দু'রকম সম্ভাবনা আছে। এক. এখানে তাদের কথাই বলা হয়েছে, যারা আসহাবে কাহ্ফের আমলে তাদের নাম, বংশ ইত্যাদি সম্পর্কে মতডেদ করেছিল। তাদের মধ্যেই কেউ কেউ তাদের সংখ্যা সম্পর্কে প্রথম উক্তি কেউ কেউ দ্বিতীয় উক্তি করেছিল।----( বাহর)

০ ১৫ ১০০০ দুই. ৬ ৮ টেএল থাকের নাজরানের খৃস্টান সম্প্রদায়কে বোঝানো হয়েছে। তারা রসূলুরাহ্ (সা)-র সাথে আসহাবে কাহ্ফের সংখ্যা সম্পর্কে বিতর্ক ফরেছিল। নাজ-রানের খৃস্টান সম্প্রদায় তিন দলে বিডক্ত ছিল। এক দলের নাম ছিল 'মালফানিয়া'। এরা সংখ্যা সম্পর্কে প্রথম উক্তি, অর্থাৎ তিন বলেছিল। দ্বিলীয় দলের নাম ছিল 'এয়াকুবিয়া'।

তারা দ্বিতীয় সংখ্যা অর্থাৎ পাঁচ বলেছিল। তৃতীয় দল ছিল 'নাস্তরীয়া'। তারা তৃতীয় সংখ্যা অর্থাৎ সাত বল্লেছিল। কেউ কেউ বলেন ঃ তৃতীয় উক্তিছিল মুসলমানদের। অবশেষে রসূলুঙ্কাহ্ (সা)-র হাদীস এবং কোরআনের ইঙ্গিত দারা তৃতীয় উত্তরের বিস্তদ্ধতাই প্রমাণিত হয় ৷----( বাহ্রে মুহীত )

منهم ---- এখানে এ বিষয়টি প্রণিধানযোগ্য যে, আসহাবে কাহ্ফের সংখ্যা সম্পর্কে আয়াতে তিনটি উক্তি উল্লেখ করা হয়েছে ঃ তিন, পাঁচ ও সাত। প্রত্যেকটি সংখ্যার পর তাদের কুকুরের কথাও উল্লেখ করা হয়েছে। কিন্তু প্রথমোজ দুই উজিতে رود مردم منهم كلبهم منك واوعاطفة ممدينية छान्ना قامة وارعاطفة ممدينية छान्न قامة وارعاطفة المحسبية والمحسبية कह

হয়েছে ৷

তফসীরবিদগণ এর কারণ এই লিখেন যে, আরবদের কাছে সংখ্যার প্রথম ধাপ ছিল সাত। সাতের পর্যে সংখ্যা আসত, তা অনেকটা পৃথক বলে গণ্য হত; যেমন আজকাল নয় সংখ্যাটি। নয় পর্যন্ত একক সংখ্যা ধরা হয়। দশ থেকে দি-সংখ্যা আরন্ত হয়। এ কান্নগেই আরবরা তিন থেকে সাত পর্যন্ত সংখ্যা গণনায় وا و عا طفة ব্যবহার করতনা। সাতের পর কোন সংখ্যা বর্ণনা করতে হলে ১৩b c j j এনে পৃথক করে বর্ণনা করত। এ জন্যই এই ৃৃৃিকে তীত্রী নাম দেয়া হয়। ----( মাযহারী )

জাসহাবে কাহ্ফের নামঃ প্রকৃতপক্ষে কোন সহীহ্ হাদীস থেকে আসহাবে কাহ্ফের নাম সঠিকভাবে প্রমাণিত নেই। তফসীরী ও ঐতিহাসিক রেওয়ায়েতে বিভিন্ন নাম বর্ণিত হয়েছে। তন্মধ্যে তাবারানী 'মু'জামে আওসাত' গ্রন্থে বিশ্বদ্ধ সনদ সহযোগে হযরত ইবনে আক্রাস থেকে যে রেওয়ায়েত বর্ণনা করেছেন, সেটিই বিওদ্ধতর। এতে তাদের নাম নিম্নরপ উল্লেখ করা হয়েছে :

মুঞ্চসালমিনা, তামলিখা, মরতৃনুস, সনূনুস, সারিনূতৃস, যুনওয়াস, কায়াস্তাতি-ায়ুনুস।

فَلَا تَمَا رِفَيْهُمُ إِلَّا مِرَاءً ظَا هُوا مِ وَّلَا تُسْتَغْتِ فَيْهُمْ مِنْهُمْ آَ هَدًا

অর্থাৎ আপনি আসহাবে কাহ্ফের সংখ্যা প্রভৃতি সম্পর্কে তাদের সাথে রথা বিতর্কে

প্রবৃত্ত হবেন না ; বরং সাধারণ আলোচনা করুন । আপনি নিজেও তাদেরকে এ সম্পর্কে জিজ্ঞাসাবাদ করবেন না।

বিরোধপূর্ণ ব্যাপারে দীর্ঘ জালোচনা থেকে বিরত থাকা উচিত : বর্ণিত উডর বাক্যে রসূবুল্লাহ্ (সা)-কে যে শিক্ষা দেওয়া হয়েছে, তা প্রকৃতপক্ষে আলিম সম্প্রদায়ের জন্য গুরুত্বপূর্ণ পথনির্দেশক নীতি। কোন প্রশ্নে মতবিরোধ দেখা দিলে জরুরী বিষয়ওলো বর্ণনা করা উচিত। এরপরও যদি কেউ জনাবশ্যফ আলোচনায় জড়িত হয়ে পড়ে, তবে তার সাথে সাধারণ আলোচনা করে বিতর্ক শেষ করে দেওয়া বাঞ্ছনীয়। নিজের দাবি প্রমাণ করার জন্য উঠে পড়ে লেখে যাওয়া এবং প্রতিপক্ষের দাবি খঙনে অধিক জোর দেয়া অনুচিত। ফারণ, এতে বিশেষ কোন উপকারিতা নেই। উপরন্ত অতিরিস্ত আলো-চনা ও কথা কাটাফাটিতে মূল্যবান সময়ও নল্ট হয় এবং পরস্পরের মধ্যে তির্জতা হল্টিরও সন্তাবনা থাকে।

দিতীয় বাক্ষ্যে দিতীয় নির্দেশ এই ব্যক্ত হয়েছে যে. ওহীর মাধ্যমে আসহাবে কাহ্ফ সম্পর্কে যে পরিমাণ তথ্য আপনাক্ষে সরবরাহ করা হয়েছে তাতেই সন্তল্ট থাকুন। কারণ এতটুকুই যথেল্ট। আরও বেশি জানায় জন্য খোঁজাখুজি ও মানুষের কাছে জিজাসাধাদ করবেন না। অপরকে জিজাসাধাদ করার এক উদ্দেশ্য এমনও হতে পারে যে, তার অজাতা ও মূর্খতা জনসমক্ষে ফুটে উঠুক---এটাও ও পরগন্বরী চরিরের পরিপন্থী তাই ভাষ ও মন্দ উত্তর উদ্দেশ্যে অপরক্ষে এ সম্বক্ষে জিজাসাধাদ করা নিষিদ্ধ করা হয়েছে।

لِشَائَ \* إِنَّى قَاعِلُ ذَلِكَ غَدًّا خَ إِلَّا آنَ الْكَلِزَا نَسِيْتَ وَقُلُ عَلَى اَنُ يَّهُ لأثلث مآثة مُ يِمْ الْبِثْوَا، لَهُ غَذَبُ الشَّبُوْنِ وَالأَرْضِ، مِيْنَ دُوْنِهِ مِنْ وَّلَةٍ رَكَّ لَنَهُ خَكْمَةَ أَحَدًا ن

২৩) ভাপনি কোন কাজের বিষয়ে বলবেনই না যে, সেটি আমি 'আগামী কাল করব' (২৪) 'আলাহ্ ইচ্ছা করলে' বলা ব্যতিরেকে। যখন ভুলে যান, তখন জাপনার গালনকর্তাকে সমরণ করুন এবং বলুন : আশা করি আমার পালনকর্তা আমাকে এর চাইতেও নিকটতম সত্যের পথনিদেশ করবেন। (২৫) তাদের উপর তাদের ওহায় তিন শ' বছর, অতিরিক্ত আরও নয় বছর অতিবাহিত হয়েছে। (২৬) বলুন ঃ তারা কতকাল অবস্থান করেছে, তা আলাহ্ই ডাল জানেন। নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের অদৃশ্য বিষয়ের জান তাঁরাই কাছে রয়েছে। তিনি কত চমৎকার দেখেন ও গুনেন। তিনি ব্যতীত তাদের জন্য কোন সাহায্যকারী নেই। তিনি কাউকে নিজ কতৃঁছে শরীক করেন না।

## তক্ষসীর্দ্ধের সার-সংক্ষেপ

( ষদি লোকেরা আপনার কাছে কোন উত্তরসাপেক্ষ বিষয় জিভেস করে এবং আগনি উত্তর দানের ওয়াদা করেন, তবে এর সাথে 'ইনশাআল্লাহ্' কিংবা এর সামথ-বোধক কোন বাক্য অবশ্যই সংযুক্ত করবেন ; বরং বিশেষ করে ওয়াদার ক্রেরেই নয়, প্রত্যেক কাজে এর প্রতি লক্ষ্য রাখবেন যে) আপনি কোন কাজের বিষয় এমন বলবেন না যে, আমি তা (উদাহরণত) আগামীকাল করব, কিন্তু আল্লাহ্র চাওয়াকে (এর সাথে ) যুক্ত করে নিন । [ অর্গাৎ 'ইনশাআরাহ্' ইত্যাদিও সাথে সাথে বলে দিন ৷ ভবিষ্যতে এমন না হওয়া চাই, যেমন এ ঘটনায় হয়েছে যে, লোকেরা আপনাকে রাহ্ আসহাবে ফাহ্ফ ও যুলকারনাইন সম্পর্কে প্রশ্ন করায় আপনি 'ইনশাআলাহ্' না বলেই তাদের সাথে আগামীকাল জণ্ডয়াব দানের ওয়াদা করেছেন। এরপর পনর দিন পর্যন্ত ওহী আসেনি, যদ্দরন আপনি খুব চিন্তিত হয়েছেন। এই নির্দেশের সাথে সাথে প্রশ্ন-কারীদের প্রঙ্গের ছওয়াব নাহিল হয়। (লুবাব)] এবং যখন আপনি ঘটনাচক্রে 'ইন-শাআরাহ্' বলা (ভুলে যান, এবং পরে কোন সময় স্মরণ হয়) তবে (তখনই 'ইনশা-আল্লাহ্' বলে ) আপনাশ্ন পালনকর্তাকে স্মন্নণ করুণ এবং (তাদেরকে একথাও) বলে দিন যে, আশাকরি আমার পালনকর্তা আমাফে (নবুয়তের প্রমাণ হওয়ার দিক দিয়ে) এর (অর্ধাৎ গুহাবাসীর কাহিনীর) চাইতেও সতোর নিকটতম পথনির্দেশ করবেন। [উদ্দেশ্য এই যে, তোমরা আমার নবুয়তের পরীক্ষা নেয়ার জন্য আসহাবে কাহ্ফ ইত্যাদির কাহিনী জিভেস করেছ, যা আল্লাহ্ তা'আলা ওহীর মাধ্যমে বলে দিয়ে তোমা-দেরকে সন্তচ্ট করেছেন। কিন্তু আসল কথা এই যে, নবুয়ত সপ্রমাপের জন্য এসব কাহিনীর প্রশ্ন ও উত্তর খুব বড় প্রমাণ হতে পারে না। এ কাজ তো ইতিহাস ভালরপ জানা থাকলে সাধারণ লোকও করতে পারে। আমাকে আরাহ্ তা'আলা নবুয়ত সঞ-মানের জন্য এর চাইতেও বড় অকাট্য প্রমাণাদি এবং মু'জিয়া দান করেছেন। তম্মধ্যে সবর্হৎ প্রমাণ হচ্ছে স্বয়ং ফোরআন। সমগ্র বিশ্ব মিলেও এর একটি আয়াতের অনু-করণে কোন সূরা রচনা করতে পারেনি। 🛛 এ ছাড়া হযরত আদম (আ) থেকে নিরে ফিয়ামত পর্যস্ত সময়ের এমন ঘটনাবলী ওহীর মাধ্যমে আমাকে বলে দিয়েছেন, যেওলো কালের দিক দিয়েও আসহাবে কাহ্ফ ও যুলকারনাইনের ঘটনার তুলনার অধিক দূরবর্তী এবং যেওলো সম্পর্কে জানলাড় করাও ওহী ব্যতীত কারও পক্ষে সন্তবপর নয় নাটকথা তোমরা তো আসহাবে কাহ্য ও যুলকারনাইনের ঘটনাকে অধিক আশ্চর্যজনক বলে মনে করে এগুলোকেই নবুয়ত পরীক্ষার প্রশ্ন হিসেবে পেশ করেছ, কিন্তু আল্লাহ্ তা'

**ይ** ሪዞ

আমাকে এর চাইতেও অধিক আশ্চর্যজনক বিষয়সমূহের জান দান করেছেন)] এবং আসহাবে কাহ্ফের সংখ্যাপ্স ব্যাপারে তারা যেমন মতডেদ করে, তেমনি তাদের নিদ্রার সময়কাল সম্পর্কেও তারা বিস্তর মতডেদ করে। আমি এ সম্পর্কে সঠিক কথা বলে দিচ্ছি যে, তারা তাদের গুহায় (নিরিতাবছায়) তিন শ' বছরের পর আরও নয় বছর অবস্থান করেছে। (যদি এই সঠিক কথা তনেও তারা মতডেদ করতে থাকে, তবে) আপনিবলে দিন 3 আল্লাহ্ তা'আলা তাদের (নির্দ্রিত) থাকার সময়কাল (তোমাদের চাইতে) অধিক জানেন। (তাই তিনি যা বণ্ডেছেন, তাই সঠিক। আর বিশেষ করে এ ঘটনার ক্লেরেই কেন, তার তো অবস্থা এই যে) নডোমগুল ও ভূমগুলের অদৃশ্য বিষয়ের ডান তাঁরই কাছে রয়েছে। তিনি কত চমৎকার দেখেন ও কত চমৎক্ষার তনে। তিনি ব্যতীত তাদের অন্য কোন সাহায্যকারী নেই। তিনি কাউকে বীয় কর্তৃ তের শরীক করেন না। (সারকথা এই যে, তাঁর কোন প্রতিছম্ঘী নেই এবং শরীকও নেই। এমন মহান সম্ভার বিরোধিতাকে খুব ডয় করা উচিত।)

#### জানুষ্ঠিক জাতব্য বিষয়

উল্লিখিত চার আয়াতেই আসহাবে কাহ্ফের ফাহিনী সমাণ্ড হচ্ছে। তন্মধ্য প্রথম দু'আয়াতে রসূলুল্লাহ্ (সা)ও তাঁর উদ্মতফে শিক্ষা দেয়া হয়েছে যে, ডবিষ্যতকালে ফোন ফাজ করার ওয়াদা বা স্বীকারোন্ডি করলে এর সাথে 'ইনশাআলাহ্' বাক্যটি যুক্ত করতে হবে। ফেননা, ডবিষ্যতে জীবিত থাকবে কিনা, তা কারও জানা নেই। জীবিত থাকলেও ফাজটি করতে পারবে কিনা, তারও নিশ্চয়তা নেই। কেজেই মু'মিনের উচিত মনে মনে এবং মুখে স্বীকারোন্ডির মাধ্যমে আলাহ্র উপর জরসা করা ভবিষ্যতে কোন কাজ করার কথা বললে এডাবে বলা দরকার যদি আলাহ্ চান, তবে আমি এ কাজটি আগামীকাল করব। ইনশাআলাহ্ বাক্যের অর্থ তাই।

এরপর চতুর্থ আয়াতে আবার মতভেদকারীদেরকে হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, তোমরা আসল সত্য জান না। এ সম্পর্কে আল্লাহ্ তা'আলাই ভাল জানেন, যিনি নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের সব অদৃশ্য বিষয়ে পরিজাত, শ্রোতা ও দ্রল্টা। তিনি তিন শ' নম্ন বছরের সময়কাল বর্ণানা করেছেন। এতেই সন্তল্ট হয়ে যাওয়া উচিত।

ভবিষ্যত কাজের জন্য ইনশাআলাহ্ বলা : 'লুবাব'গ্রছে হযরত আবদুরাহ্ ইকন আকাস থেকে প্রথম দু'আয়াতের শানে নুষূল সম্পর্কে বণিত আছে যে, মর্রার কাফিররা যখন ইহদাঁদের শিক্ষা অনুযায়ী রস্লুর্ছাহ্ (সা)-কে আসহাবে কাহ্ফ সম্পর্কে প্রশ্ন করে, তখন তিনি ইনশাআল্লাহ্ না বলেই তাদের সাথে আগামীকাল জওয়াব দেয়ার ওয়াদা করেছিলেন। নৈকট্যশীলদেরকে সামান্য চুটির জন্যও হ'শিয়ার করা হয়। তাই পনের দিন পর্যন্ত কোন ওহী আগমন করেনি। রস্লুর্লাহ্ (সা) খুবই চিন্তিত হলেন। মুশরিকরা বিদ্রুপ ও উপহাসের সুযোগ পেল। পনের দিন বিরতির পর যখন এ সুরায় প্রশ্নের জওয়াব নাযিল হল, তখন এর সাথে হিদায়েতের জনা এ দু'টি আয়াতও অবতীর্ণ হল যে, ভবিষ্যতে কোন কাজ করার কথা বলা হলে ইনশাআল্লাহ্ বলে এ কথার বীক্ষারোজি করা উচিত যে, প্রত্যেক কাজ আল্লাহ্ তা'আলাল্ল ইচ্ছার উপর নির্ভরশীল। আয়াতদেয়কে আসহাবে কাহ্ফের ক্যাহিনীর শেষাংশে সংসুক্ত করা হয়েছে গ

মাস'জালা ঃ এ আয়াত থেকে প্রথমত জানা গেল যে, এরাপ ক্ষেত্রে ইনশাআলাহ্ বলা মুন্তাহাব। দিতীয়ত খদি ভুলরুমে বাক্যটি না বলা হয়, তবে যখনই স্মরণ হয়, তখনই তা বলা দরকার। আয়াতে বণিত বিশেষ ক্ষেত্রের জন্য এ বিধান। অর্থাৎ তথ্ বরকতলাভ ও দাসত্বের স্বীকারোজিন্র জন্য এ বাক্য বলা উদ্দেশ্য---কোন শর্ত লাগানো উদ্দেশ্য নয়। কাজেই এ থেকে জরুরী হয় না যে, কেনাবেচা ও পারস্পরিক চুজির মধ্যেও অনুরূপ বিধান হবে। কেনাবেচার মধ্যে শর্ত লাগানো হয়, এবং উভয় পক্ষের জন্য শর্ত লাগানোর উপর পারস্পরিক চুজি নির্ভরশীল থাকে। এসব ক্ষেত্রেও যদি চুজির সময় শর্ত লাগানো ভুলে যায় এবং পরে কোন সময় স্মরণে আসে, তবে যা ইচ্ছা তা শর্ত লাগাতে পারবে না। এ মাস'আলায় কোন কোন ফিকাহ্বিদ ভিন্ন মতও পোষণ করেন। বিস্তারিত বিবরণ না ফিকাহ্ গ্রন্থে দ্রুটাব্য।

তৃতীয় আয়াতে গুহায় নিদ্রার সময়কাল তিন শত বছর বলা হয়েছে। কোরআনের পূর্বাপর বর্ণানা থেকে বাহাত এ কথাই বোঝা যায় যে, এই সময়কাল আলাহ তা'আলার পক্ষ থেকে বণিত হয়েছে। ইবনে কাসীয়ের মতে এটাই পূর্ববর্তী ও পরবর্তী অধিক-সংখ্যক তফসীরবিদদের উজি। আবু হাইয়ান, কুরতুবী প্রমুখ তফসীরবিদও তাই গ্রহণ করেছেন। কিন্ত হয়তে কাতাদাহ প্রমুখ থেকে এ সম্পর্কে আরও একটি উজি বণিত আছে। তা এই যে, তিন শত বছরের সময় হালের উজিটিও উপরোজ মতডেদ-কারীদের কারও কারও পক্ষ থেকে বণিত হয়েছে। আলাহ তা'আলার উজি হল্ছে তথু

ষদি আল্লাহ্র পক্ষ থেকে হয়, তবে পরে بَعْنُو بَعْنُو بَعْنُو بَعْنُو مَعْمَا عَنْمُ مِنْ بَعْنُو بَعْنَا حَصَّى مَعْنَا حَصَّى مَعْنَا مَعْمَا عَنْمُ مَعْنَا مَعْمَا مَعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مَعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْ مُعْنَا مُعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مَعْنَا مُعْنَا وَعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْمَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْنَا مُعْ

এখানে প্রশ্ন হয় যে, কোরআন পাক সময়কাল বর্ণনা প্রসঙ্গে প্রথমে তিন শত বছর বর্ণনা করেছে। এরপর বলেছে যে, এই তিন শতের উপর আরও নয় বেশি। প্রথমেই তিন শত নয় বলেনি ফেন ? তফসীরবিদগণ এর কারণ লিখেছেন যে, ইহদী ও খৃপ্টানদের মধ্যে সৌর বর্ষের প্রচলন ছিল। এই হিসাবে মোট তিন শত বছরই হয়। ইসলামে চাল্স-বর্ষ প্রচলিত। চাল্র বর্ষের হিসাবে প্রতি একশত বছরে তিন বছর কেছে যায়। তাই তিন শত সৌর বছরে চাল্র বছর হিসাবে তিন শত নয় বছর হয়। এই দুই প্রকার বর্ষপঞ্জীর পার্থক্য বোঝাবার জন্য উপরোক্ত ভলিতে বর্ণনা করা হয়েছে।

এখানে আরও একটি প্রশ্ন হয় যে, আসহাবে কাহ্ফের ব্যাপারে স্বয়ং তাদের আমনে, অতঃপর রসূলুল্লাহ্ (সা)-র যুগে ইহদী ও খৃস্টানদের মধ্যে দু'টি বিষয়ে মত-ডেদ ছিল। এক অংসহাবে কাহ্ফের সংখ্যা এবং দুই. ওহায় তাদের নিদ্রার সময়কাল। কোরজান পাক উভয় বিষয় একটু পার্থক্য সহকারে বর্ণনা করেছে। সংখ্যান্ন বর্ণনা পরিকার ভাষায় করেনি ----ইলিতে করেছে। অর্থাৎ যে উজিটি নির্ভুল ছিল, তার খণ্ডন কল্লেনি। কিন্তু সময়কাল পরিকার ও স্পণ্ট ভাষায় বর্ণনা করে বেলেছে ঃ

٤٩ ١٦٩هـ...وَلَعِنُوا فَي دَعَهَهُم تَلْتُ مَاً ٢ سَنَعْنَ وَا زَدَادَوْ تَعْطَاً ٢

যে, এই বর্ণনা পদ্ধতির মাধ্যমে কোরআন একটি বিষয়ের প্রতি ইঙ্গিত করেছে। তা এই যে, সংখ্যার আন্নোচনা একেবারেই অনর্থক। এর সাথে কোন পাথিব ও ধর্মীয় মাস'আলার সম্পর্ক নেই। তবে দীর্ঘকাল পর্যন্ত মানবীয় অন্ড্যাসের বিরুদ্ধে নিদ্রামগ্ন থাকা এবং পানাহার ছাড়া সুস্থ ও সবল থাকা এরপর দীর্ঘ দিন পর সুস্থ অবস্থায় উঠে বসা----এগুলোর হাশর ও নশরের দৃষ্টান্ত এবং ফিয়ামত ও পরকালের প্রমাণ হতে পারে তাই বিষয়টিকে স্পষ্ট ভাষায় বর্ণনা করা হয়েছে।

ষেসৰ লোফ মু'জিয়া ও অভ্যাস বিরোধী ঘটনাবলী অধীকার করে, না হয় প্রাচা-শিক্ষা বিশারদ পাশ্চাত্যের ইহদী ও খৃগ্টান লেখফ কতৃ ক উত্থাপিত আপত্তিতে ভীত হয়ে এঙলোতে নানা ধরনের সদর্থ বর্ণনা করার প্রয়াস পায় ; তারা আলোচ্য আয়াতেও হযরত কাতাদাহর তফসীর অবলম্বন করে তিন শত নয় বছরের সময়কাল তৎকালীন লোক দের উক্তি সাবান্দ ফরে খণ্ডন করার প্রয়াস পেয়েছে। কিন্ত তারা এ বিষয়ে চিন্তা করেনি যে. কাহিনীর শুরুতে । এ এ বিষয়ে চিন্তা করেনি যে. কাহিনীর শুরুতে । এ বিষয়ে চিন্তা করেনি যে. কাহিনীর শুরুতে । এ বিষয়ে চিন্তা করেনি যে. উক্তি হতে পারে না। অভ্যাসযিরুদ্ধ ঘটনা ও কারামত প্রমাণ করার জন্য কয়েক বছর নিদ্রামন্ন থেকে সুন্থ ও অবল অবহায় উঠে বসা যথেল্ট। বেল এ বি

وَاتُلُ مَنَا أُوْحِى إلَيُكَ مِنْ كِتَابِ رَبِكَ لَا مُبَكِّلُ لِكَلِنَتِهِ \* وَلَنَ تَجِدَ مِنُ دُوْنِهِ مُلْتَحَدًا ﴿ وَاصْبِرْنَفْسَكَ مَعَ الَّذِينَ

يَدْعُوْنَ رَبَّهُمْ بِالْغَالُوَةُ وَالْعَشِيّ بُرِيْكُوْ نَ وَجُهَهُ وَلَا تَغْلُ عَبُنْكَ عَنْهُمْ، تُرِيْدُ زِيْبَةَ الْحَلِوْقِ اللَّهُ نْيَا، وَلا تُطِعُ مَنْ أَغْفَلْنَا قَلْبَهُ عَنْ ذِكْرِنًا ۖ وَاتَّبْعَ هَوْبِهُ وَكَانَ أَمْرُةُ فُرُطًا ﴿وَقُلْ الْحَقُّ نُ رَبِّكُمْ وَتَمَنْ شَاءَ فَلَيُؤْمِنْ وَمَنُ شَاءَ فَلَيْكَفُرْ ﴿ إِنَّا آَعْتَكُ نَا لِلظْلِمِينَ نَارًا أَحَاطَ بِهِمْ سُرَادِ فُهَا ، وَإِن يَسْتَغِيْتُوا يُعَا ثُوَّا بِمَاءٍ كَالْمُهُلِ يَسْبُوى الوُجُوْدَ بِتُسَ الشَّرَابُ وَسَاءَتْ مُرْتَفَقًا ﴿ إِنَّ لَنِ بِنَ امَنُوا وَعَلِوا الصِّلِحَتِ إِنَّا لَا مُضِبْعُ اجْرَمَنُ أَحْسَنَ عَهَدًا ﴿ أولِيكَ لَهُمْ جَنَّتُ عَدَانٍ تَجْرِحُ مِنْ تَخْتِهِمُ الْأَنْهُرُ يُحَلُّونَ فِبْهَامِنُ ٱسَاوِرَمِنْ ذَهَبٍ وَّيَلْبَسُوْنَ ثِنِيَابًا خُضْرًا مِّنْ سُنْكُسٍ قَرْاسْتَنْبُرَقٍ مُّنْتَكِينُ فِنْهَا عَلَى الْأَرَابِكِ لَعْمَ النُّوَابُ وَحَ مُرْتَفَقًا ٢

(২৭) জাগনার প্রতি জাগমার পালনকর্তার যে কিতাব প্রত্যাদিল্ট করা হয়েছে, তা গাঠ করুন। তাঁর বাক্য পরিবর্তন করার কেউ নেই। তাঁকে ব্যতীত আগনি কখনই কোন জাগ্রদের স্থান পাবেন না। (২৮) আগনি নিজেকে তাদের সংসর্গে আবদ্ধ রাখুন যারা সকাল ও সন্ধ্যায় তাদের পালনকর্তাকে তাঁর সন্তুল্টি অর্জনের উদ্দেশ্যে জাহবান করে এবং আগনি প থিব জীবনের সৌন্দর্য কামনা করে তাদের থেকে নিজের দুল্টি ফিরিয়ে নেবেন না। যার মনকে আমি আমার সমরণ থেকে গাফিল করে দিয়েছি, যে নিজের প্রবৃত্তির অনুসরণ করে এবং যার কার্যকলাপ হচ্ছে সীমা অতিরুম করা, আগনি তার জানুগত্য করবেন না। (২৯) বলুন গ্রু প্রত্য তোমাদের পালনকর্তার পক্ষ থেকে মাগত। অতএব যার ইচ্ছা, বিশ্বাস স্থাপন করে করুক এবং যার ইচ্ছা জমান্য করুকে।' আমি জালিমদের জন্য অগ্নি প্রশ্বি স্থাবনা করে, তবে পূঁজের ন্যায় পানীয় দেওয়া হবে যা তাদের মুখ্যমণ্ডল সম্থ করবে। কত নিরুল্ট পানীয় এবং খুবই মন্দ জালেয় ! (৩০) যারা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সৎ কর্ম সম্পাদন করে জায়ি সহক্ষমাণীরদের পুরজার মুগ্যমণ্ডল সম্থ করে এবং সৎ কর্ম সম্পাদন করে আমি সহক্র স্থান্দের জ্বান্দের পুরজার রা হানুগের স্থান করে এবং সংক্র স্লাপান বির্জ্য প্রে গ্রের্যায় স্বান্দের গ্রান্দের প্রান্ধে হা বার্যা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সংক্রা সম্পাদন করে আমি সহক্রে আমি সহক্রে জ্বিয়ে স্বে হা বার্যা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সংক্র স্বর্গাদ্ব স্বান্ধা সানীয় দেওয়া হার্বনার বার্যা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সংক্র সাল্যাদেন করে আমি সহক্র ব্যান্ধা সানীর স্বান্ধার ব্য নল্ট করি না। (৩১) তাদেরই জন্য আছে বসবাসের জাল্লাত। তাদের পাদদেশ দিয়ে এবাহিত হয় নহরসমূহ। তাদের তথায় ঘর্ণ-কংকনে জলংকৃত করা হবে এবং তারা গাতলাও মোটা রেশমের সবুজ কাপড় পরিধান করবে এমতাবস্থায় যে, তারা সিংহাসনে সমাসীন হবে। চমৎকার প্রতিদান এবং কত উত্তম আশ্রয়।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (আপনার কাজ এতটুকু যে) আপনার প্রতি আপনার পালনকর্তার যে কিতাব নাষিল করা হয়েছে, তা (লোকদের সামনে )পাঠ করুন। (এর বেশি চিন্তা করবেন না যে, বড় লোকেরা যদি ইসলামের বিরোধিতা করতে থাকে. তবে ইসলামের উল্লতি কিডাবে হবে। কেননা আল্লাহ্ তা'আলা স্বয়ং এর ওয়াদা করেছেন। এবং) তাঁর বাক্যকে (অর্থাৎ ওয়াদাসমূহকে) কেউ পরিবর্তন করতে পারে না। (অর্থাৎ সারা বিশ্বের বিরো-ধিরা মিলেও আল্লাহ্ফে ওয়াদা পূর্ণ করা থেকে নির্**ত করতে পারবে না। আল্লাহ্** নিজে ষদিও পরিবর্তন করতে সক্ষম, কিন্তু তিনি পরিবর্তন করবেন না।) এবং ( যদি আপনি আয়াহ্র বিধান বর্জন করে বড়লোকদের মনোরজন করেন, তবে ) আপনি আলাহ্ ব্যতীত **কখনই ফোন আশ্রয়ের ছান পাবেন না।** (শরীয়তের প্রমাণাদির ডিঙিতে আ**ল্লাহ্**র বিধান বর্জন করা রসূলুল্লাহ্ (সা)-র পক্ষে অসন্তব, কিন্তু এখানে তাকীদের জন্য অসন্তবকে ধরে নেওয়ার পূর্যায়ে একথা বলা হয়েছে )। এবং ( আপনাকে যেমন কাফিরদের ধনী ও বড়লোকদের দিক থেকে বেপরওয়া থাকার আদেশ দেওয়া হয়েছে, তেমনি মুসলমান নিঃশ্বদের অবহার এতি আরও মনোযোগ দেওয়ার জন্য আপনাকে আদেশ করা হচ্ছে। সুতরাং ) আপনি নিজেকে তাদের সাথে (উঠাবসায়) আবদ্ধ রাখুন, যারা সকাল-সন্ধ্যায় ( অর্থাৎ সব সময় ) তাদের পালনক্ষতার ইবাদত গুধু তাঁর সন্তুষ্টি অর্জনের জন্য করে (কোন পাঁথিব উদ্দেশ্যে নয়) এবং পাথিব জীবনের সৌন্দর্য কামনা করে আপনি তাদের থেকে নিজের দৃষ্টি ( অর্ধাৎ মনোযোগ ) ফিরিয়ে নেবেন না। ( পাথিব জীব্নের সৌন্দর্য কামনা করে ---অর্থ বড়লোকেরা মুসলমান হয়ে গেলে ইসলামের সৌন্দর্য রদ্ধি পাবে । এ আয়াতে বলা হয়েছে যে ধন-সম্পদ ভারা ইসলামের সৌন্দর্য রুদ্ধি পায় না, বরং আত-রিকতা ও আনুগতোর দারা রদ্ধি পায়। দরিদ্র মুসলমানদের মধ্যেও আন্তরিকতা ও আনুগত্য থাকলে তাতে ইসলামের সৌন্দর্য রন্ধি পাবে । ( গরীব মুসলমানদেরকে মজলিস থেকে সরিয়ে দেওয়া সম্পর্কে) এরাপ ব্যক্তির আবদার মানবেন না, যার মনকে আমি ( তার হঠকারিতার শান্তিস্বরূপ ) আমার স্মরণ থেকে গাফিল করে রেখেছি। সে নিজের প্রহাঁডির অনুসরণ করে এবং তার এ অবস্থা ( অর্থাৎ প্রহৃতির অনুসরণ ) সীমা অতিরুম করছে। আপনি ( সে ফাফির সরদারদেরকে বলে দিন ९ (এ) সত্য (ধর্ম) তোমাদের, পালন-কর্তার পক্ষ থেকে আগত। অতএব যার ইচ্ছা, বিশ্বাস স্থাপন করুক আর যার ইচ্ছা, কাফির থাকুক। (আমার কোন লাভ ক্ষতি নেই। লাভ ক্ষতি স্বয়ং তারই। তা এই যে ) নিশ্চয় আমি জালিমদের জন্য (দোযখের) আগুন প্রস্তুত করে রেখেছি, যার বলয় তাদেরকে পরিবেল্টন করবে। (অর্থাৎ বল্বয়গুলোও আগুনের তৈরি। হাদীসে রয়েছে.

তারা এই বলয় অতিরুম করতে পারবে না।) যদি তারা (পিপাসায় কাতর হয়ে) পানীয় প্রার্থনা করে, তবে এমন পানীয় দ্বারা তাদের প্রার্থনা পূর্ণ করা হবে, যা (কুশ্রী হওয়ার দিক দিয়ে) তেলের গাদের মত হবে (এবং এত উত্তণ্ড হবে যে, কাছে আনতেই) মুখমণ্ডল দণ্ধ করবে। (ফলে মুখমণ্ডলের চামড়া উঠে যাবে। হাদীসে তাই বলা হয়েছে!) কতই নানিকৃল্ট হবে সে পানীয় এবং কতই না মন্দ জায়গা হবে সে দোষশ। (এ হচ্ছে বিশ্বাস স্থাপন না করার ক্ষতি। এখন বিশ্বাস স্থাপন করোর লাভ বণিত হচ্ছে ----) নিশ্চয়ই যারা বিশ্বাস স্থাপন করে এবং সৎ কর্ম সম্পাদন করে, আমি সৎ কর্মী-দের প্রতিদান নল্ট করিনা। এমন লোকদের জন্য সর্বদা বসবাসের বাগান রয়েছে। তাদের (বাসন্থানের) তলদেশ দিয়ে প্রবাহিত হবে নহর। তাদেরকে সেখানে শ্বর্ণ-কংকনে অলংকৃত করা হবে এবং তারা পাতলা ও মোটা রেশমের সবুজ পরিধেয় পরিধান করবে (এবং) সেখানে সিংহাসনে হেলান দিয়ে উপবেশন করবে। কি চমৎকার প্রতিদান এবং (জায়াত) কতই না উত্তম আগ্রয়।

## জাসুষলিক ভাতব্য বিষয়

# দাওয়াত ও তাবলীপের বিশেষ রীতি : وأ صبر نفسك এ আয়াতের শানে-

নুষূল প্রসঙ্গে কয়েকটি ঘটনা বণিত হয়েছে। সবঙলোই আয়াত অবতরণের কারণ হতে পারে। বগড়ী বর্ণনা করেন, মক্ষার সরদার ওয়ায়না ইবনে হিস্ন রসূলুরাহ (সা)-র দরবারে উপস্থিত হয়। তখন তাঁর কাছে হযরত সালমান ফারেসী (রা) উপবিষ্ট ছিলেন। তিনি ছিলেন দরিদ্র সাহাবীদের অন্যতম। তাঁর পোশাক ছিন্ন এবং আকার-আরুতি ফকীরের মত ছিল। তাঁর মত আরও ফিছুসংখ্যক দরিদ্র ও নিঃম্ব সাহাবী মজলিসে উপস্থিত ছিলেন। ওয়ায়না বলল ঃ এই লোকদের কারণেই আমরা আপনার কাছে আসতে পারি না এবং আপনার কথা গুনতে পারি না। এমন ছিনমূল মানুষের কাছে আমরা বসতে পারি না। আপনি হয় তাদেরকে মজলিস থেকে সরিয়ে রাখুন, না হয় আমাদের জন্য আলাদা এবং তাদের জন্য আলাদা মজলিস অনুষ্ঠান কর্যন।

ইবনে মরদুয়াইহ্, আবদুরাহ্ ইবনে আব্বাসের রেওয়ায়েতে বর্ণনা করেন যে, উমাইয়া ইবনে খলফ জমহী রসূলুরাহ্ (সা)-কৈ পরামর্শ দেন যে, দরিদ্র, নিঃস্থ ও ছিষমূল মুসলমানদেরকে আপনি নিজের কাছে রাখবেন না, বরং কুরায়শ সরদারদেরকে সাথে রাখুন। এরা আপনার ধর্মে দীক্ষিত হয়ে গেলে ধর্মের খুব উন্নতি হবে।

GP8

এর কারণ হিসাবে বলা হয়েছে যে, তারা সকাল-সন্ধ্যায় অর্থাৎ সর্ধাবন্থায় আল্লাহ্র ইবাদত ও যিফির করে। তাদের কার্যফলাপ একান্তডাবেই আল্লাহ্র সন্তণ্টি অর্জনের লক্ষ্যে নিবেদিত। এসব অবস্থা আল্লাহর সাহায্য ডেকে আনে। আল্লাহ্র সাহায্য তাদের জনাই আগমন করে। ক্ষণস্থায়ী দুরবন্থা দেখে অন্থির হবেন না। পরিণামে সাহায্য ও বিজয় তারাই লাভ করবে।

কুরায়শ সরদারদের পরামর্শ কবুল না করার কারণও আয়াতের শেষে বর্ণনা করা হয়েছে যে, তাদের মন আল্লাহ্র স্মরণ থেকে গাফিল এবং তাদের সমস্ত কার্য-ফলাপ তাদের খেয়াল-খুশীর অনুসারী। এ সব অবস্থা মানুষকে আল্লাহ্র রহমত ও সাহায্য থেকে দূরে সরিয়ে দেয়।

এখানে প্রশ্ন হয় যে, তাদের জন্য আলাদা মজলিস করার পর্নামশটি তো গ্রহণ-যোগ্য ছিল। এর ফলে তাদের কাছে ইসলামের দাওয়াত পৌছানো এবং তাদের পক্ষে তা কবূল করা সহজ হত। কিন্তু এ ধরনের মজলিস বণ্টনের মধ্যে অবাধ্য ধনীদের প্রতি বিশেষ সম্মান দেখানো হত। ফলে দরিদ্র মুসলমানদের মন ডেঙ্গে যেত। তাই আল্লাহ্ তা'আলা তা পছন্দ করেন নি এবং এ ব্যাপারে পার্থক্য না করাকেই দাওয়াত ও প্রচারের মূলনীতি ছির করেছেন।

#### 18. -80-3

জারাতীদের অলংকার : ৬ে.২৩৬৬২০০০-এ আয়াতে জায়াতী পুরুষ-

দেরকেও রার্ণের কংকন পরিধান করানোর কথা বলা হয়েছে। এতে প্রশ্ন উঠতে পারে যে, অরংকার পরিধান করা পুরুষদের জন। যেমন শোডনীয় নয়, তেমনি সৌন্দর্য ও সাজসজ্জাও নয়। তাদেরকে কংকন পরানো হলে তারা বিত্রী হয়ে যাবে।

উত্তর এই যে, শোভা ও সৌন্দর্য প্রথা ও প্রচলনের অনুসারী। এফ দেশে যাকে শোভা ও সৌন্দর্য মনে করা হয়, অন্য দেশে প্রায়ই তাকে ঘৃণার বস্তু বলে বিবেচনা করা হয়। এর বিপরীতও হয়ে থাকে। এমনিভাবে এক সময় কোন বিশেষ বস্তু সৌন্দর্য বলে বিবেচিত হয়, অন্য সময়ে তাকেই দোষ মনে করা হয়। জান্নাতে পুরুষদের জনাও অলংকার এবং রেশমী বস্তু শোভা ও সৌন্দর্য সাব্যস্ত করা হলে তা কারও ক'ছে অপরি-চিত ঠেক্ষবে না। এটা তথু দুনিয়ার আইন যে, এখানে পুরুষদের জন্য হার্ণের কোন অলংকার এমনকি হার্পের আংটি, ঘড়ির চেইন ইত্যাদিও ব্যবহার করা জায়েম নয়। এমনিডাবে রেশমী বস্তুও পুরুষদের জন্য জায়েষ নয়। কিন্তু জান্নাত পৃথক এক জগত। সেখনে এ আইন থাকবে না।

المُهُمْ مَتَكَرَّجُلَنِي جَعَلْنَا لِأَحَلِهِمَا جَنْتَنِي مِنْ أَعْنَابٍ ۊٛجعَلْنَابَيْنَهُمَازَمْ عَا۞ كِلْتَا الْجَنْتَةِينِ أَتَتْ



(৩২) ভাগনি তাদের কাছে দু'ব্যক্তির উদাহরণ বর্ণনা করুন। আমি তাদের একজনকে দু'টি আঙ্গুরের বাগান দিয়েছি এবং এ দু'টিকে খর্জুর রক্ষ ঘারা পরিবেল্টিত করেছি এবং দু'-এর মাঝখানে করেছি শস্যক্ষের। (৩৩) উডয় বাগানই ফলদান করে এবং তাথেকে কিছুই হ্রাস করত না এবং উডয়ের ফাঁকে ফাঁকে আমি নহর প্রবাহিত করেছি। (৩৪) সে ফল পেল। অতঃপর কথা প্রসঙ্গে সঙ্গীকে বলল ঃ আমার ধন-সম্পদ তোমার চাইতে বেশী এবং জনবলে আমি ক্লধিক শক্তিশালী। (৩৫) নিজের প্রতি জুলুম করে সে তার বাগানে প্রবেশ করল। সে বললঃ আমার মনে হয় না যে, এ বাগান কখনও ধ্বংস হয়ে যাবে। (৩৬) এবং আমি মনে করি না যে, কিয়ামত অনুভিঠত হবে। যদি কখনও আমার পালনকর্তার কাছে আমাকে পৌছে দেওয়া হয়, তবে সেখানে এর চাইতে উৎরুল্ট পাব। (৩৭) তার সঙ্গী তাকে কথা প্রসংগে বলন ঃ তুমি তাঁকে অন্বীকার করছ, যিনি তোমাকে সৃষ্টি করেছেন মাটি থেকে, অতঃপর বীর্য থেকে, জতঃপর পূর্ণাঙ্গ করেছেন তোমাকে মানবারুতিতে? (৩৮) কিন্তু আমি তো একথাই বলি, আল্লাহ্ই জামার পালনকর্তা এবং আমি কাউকে আমার পালনকর্তার শরীক মানি না। (৩৯) যদি তুমি জামাকে ধনে ও সন্তানে তোমার চাইতে কম দেখ,তবে যখন তুমি তোমার বাগানে প্রবেশ করলে তখন একথা কেন বললে না; আরাহ্যা চান, তাই হয়। আল্লাহ্র দেওয়া ব্যতীত কোন শক্তি নেই। (৪০) আশা করি আমার পালনকর্তা জামাকে তোমার বাগান অপেক্ষা উৎকৃষ্টতর কিছু দেবেন এবং তার ( তোমার বাগানের ) উপর আসমান থেকে আঙন প্রেরণ করবেন। অতঃপর সকাল বেলায় তা পরিফার ময়দান হয়ে যাবে। (৪১) অথবা সকালে তার পানি শুকিয়ে যাবে। অতঃপর তুমি তা তালাশ করে জানতে পারবে না। (৪২) ভাতঃপর তার সব ফল ধ্বংস হয়ে গেল এবং সে তাতে যা ব্যয় করেছিল, তার জন্য সকালে হাত কচলিয়ে আক্ষেপ করতে লাগল। ৰাগানটি কাঠসহ পুড়ে গিয়েছিল। সে বলতে লাগল ঃ হায়, আমি যদি কাউকে আমার পালনকতার সাথে শরীক না করতাম ৷ (৪৩) আলাহ্ ব্যতীত তাকে সাহায্য করার কোন লোক হল না এবং সে নিজেও প্রতিকার করতে পারল না। (৪৪) এরপ ক্ষেব্রে সৰ অধিকার সত্য আল্লাহ্র। তারই পুরহ্বার উত্তম এবং তারই প্রদুত প্রতিদান শ্রেষ্ঠ।

## তক্ষসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং আগনি (দুনিয়ার ক্ষণঙপুরতা ও পরকালের ছায়িছ প্রকাশ করার জন্য) দু'বাজিন্ন উদাহরণ (যাদের মধ্যে বন্ধুছ ও আছীয়তার সম্পর্ক ছিল) বর্ণনা কর্মন ( যাতে কাফিরদের ধারণা বাতিল হয়ে যায় এবং মুসলমানরা সাম্তনা লাভ করে)। তাদের এক-জনকে ( যে ধর্মবিমূখ ছিল) আমি আঙ্গুন্নের দু'টি বাগান দিয়েছিলাম এবং এ দু'টিকে ধর্জু রক্ষ দ্বারা পরিবেল্টিত করেছিলাম এবং উডয় (বাগান) এর মাবাধানে করেছিলাম শস্যক্ষের। উডয় বাগান পুরোপুরি ফলদান করত এবং কোনটির ফলেই সামান্যও রুটি হত না ( সাধারণ রক্ষ এর বিপরীত। ফোন সময় কোন রক্ষে এবং ফোন বছর সব হক্ষে ফল কম আসে।) এবং উডয় বাগানের ফাঁফে ফাঁফে নহর প্রবাহিত করেছিলাম। তার কাছে আরও ধনসম্পদ ছিল। অত্যপর ( একদিন) সে সঙ্গীকে কথা প্রসঙ্গে বলল ঃ আমার ধনসম্পদ তোমার চাইতে বেশী এবং জনবলেও আমি অধিক শক্তিশালী। ( উদ্দেশ্য এই যে, তুমি আমার পথকে বাতিল এবং আল্লাহুর কাছে অপছন্দনীয় বলে থাক। এখন তুমি নিজেই

দেখে নাও যে, কে ডাল ? তোমার দাবী সঠিক হলে ব্যাপার উল্টো হত। কেননা, শরু কে কেউ ধনৈর্য দান কল্পে না এবং বর্জুকে কেউ ক্ষতিগ্রস্ত করে না।) এবং সে (সঙ্গীকে সাথে নিয়ে ) নিজের উপর অপরাধ (কুফর ) প্রতিষ্ঠিত করতে করতে বাগানে প্রবেশ করল ( এবং ) বলন ঃ আমি তো মনে করি না যে, এই বাগান ( আমার জীবদ্দশায় ) কখনও বরবাদ হয়ে যাবে। (এ থেকে বোঝা গেল যে, সে আয়াহ্র অন্তিত্ব ও তাঁর কুদরতে বিশ্বাসী ছিল না। গুধু বাহািক হিফাযতের ব্যবস্থা দেখে সে একথা বলেছে)। এবং (এমনিডাবে) আমার মনে হয় না যে, কিয়ামত হবে এবং যদি (অসভবকে ধরে নেওয়ার পর্যায়ে ) কিয়ামত হয়েই যায় এবং আমি আমার পালনকর্তার কাছে পৌছানো হই (যেমন, তুমি মনে কর) তবে অৱশ্যই এ বাগানের চাইতে অনেক উত্তম জায়গা আমি পাব। ফেননা, জামাতের জায়গা যে দুনিয়া থেকে উওম, তা তো তুমিও স্বীকার কর। একথাও তুমি স্বীকার করযে, জান্নাত আল্লাহ্র প্রিয় বান্দারা পাবে। আমি যে প্রিয় এর লক্ষণাদি ডো দুনিয়াতেই দেখতে পাচ্ছ। আমি আল্লাহ্র প্রিয় না হলে এমন বাগান কিরপে পেতাম। তাই তোমার যীকারোজি অনুযায়ীও আমি সেখানে দুনিয়ার চাইতে উত্তম বাগান পাব। (তার এসব কথা ঙনে) তার (দীনদার দরিদ্র) সঙ্গী বললঃ তুমি কি (তওহীদও কিয়ামত অস্বীকারের মাধ্যমে) তাকে অস্বীকার করছ যিনি তোমাকে ( প্রথমে) মাটি থেকে [ হযরত আদম ( আ)-এর মধ্যন্থতায় ] স্পিট করেছেন, অতঃপর (তোমাকে) বীর্স থেকে ( মাতৃগর্ডে সৃষ্টি করেছেন এবং ) অতঃপর তোমাকে সুস্থ-সবল মানুষ বানিয়েছেন ? (এতদসত্ত্বেও তুমি যদি তওহীদ ও কিয়ামত অস্বীফার করতে চাও কর) কিন্তু আমি বিশ্বাস রাখি যে, আল্লাহ্ আমার পালনকর্তা এবং আমি তাঁর সাথে কাউক্ষে শরীক করি না। ( আক্সাহর একত্ব ও কুদরত যখন প্রত্যেক বস্তর উপর প্রতিষ্ঠিত তখন বাগানের উরতি ও হিফাযতের সব ব্যবহা যে কোন সময় অকেজো হয়ে বাগান ধ্বংস হয়ে ষেতে পারে। তাই মহা ব্যবছাপক আরাহ্র প্রতি দুষ্টি রাখাই তোমার উচিত ছিল।) তুমি যখন তোমার বাগানে পৌছেছিলে, তখন একথা কেন বললে নাযে, আল্লাহ্যা চান, তাই হয় (এবং) আল্লাহ্র সাহায্য ব্যতীত (কারও) কোন শক্তি নেই। (যত দিন আল্লাহ্ চাইবেন, এ বাগান থাকবে এবং যখন চাইবেন ধ্বংস হয়ে যাবে)। ষদি তুমি আমাকে ধনসম্পদ ও সন্তানে কম দেখ (যে কারণে তুন্নি নিজেকে প্রিয় মনে করহ). তবে আমি সে সময়টি নিকটবর্তী দেখছি, যখন আমান্ন পালনকর্তা আমাকে তোমার বাগানের চাইতে উত্তম বাগান দেবেন (দুনিয়াতেই কিংবা পরকালে) এবং তাম্ন ( অর্থাৎ তোমার বাগানের ) উপর আসমান থেকে কোন নির্ধারিত বিপদ ( অর্থাৎ সাধারণ কারণাদির মধ্যন্থতা ছাড়াই) গ্রেরণ করবেন। ফলে বাগানটি হঠাৎ একটি পরিক্ষার ময়দান হয়ে যাবে অথবা তার পানি (যা নহরে প্রবাহিত রয়েছে) সম্পূর্ণ নিম্নে (ঙূগর্ভে ) নেমে (ঙকিয়ে ) যাবে। অতংপর তুমি (তা পুনর্বার আনার ও বের করার ) চেল্টাও করতে পারবেনা। (এখানে ধামিক সঙ্গী অধামিকের বাগানের জওয়াব দিয়েছে). ক্ষিন্ত সন্তান সম্পর্কে কোন জওয়াব দেয়নি। এর কারণ সন্তবত এই যে, সন্তানের প্রাচুর্য ভখনই সুখকন্ন হয় যখন তাদের লালন-পালনের জন্য প্রচুর অর্থ-সম্পদও থাকে। অন্যধায় তা বিপদ বৈ নয়। এ বাক্ষ্যে সারমর্ম এই যে, দুনিয়াতে আল্লাহ্ তোমাকে ধনৈশ্বর্য দান করেছেন, এটাই তোমার কুবিশ্বাসী হওয়ার কারণ। ধন-সম্পদকে তুমি আলাহ্র প্রিয় হওয়ার লক্ষণ মনে করে নিয়েছ এবং আমার ধন-সম্পদ নেই বলে তুমি আমাকে আল্লাহ্র অপ্রিয় মনে করছ। দুনিয়ার ধনদৌলতকে আল্লাহ্র প্রিয় হওয়ার ভিতি মনে করাটাই বড় ধোঁকা ও বিদ্রান্তি। আরাহ রাব্বুল আলামীন দুনিয়ার নিয়ামত সাপ, বিক্ষু, ব্যাঘু ও দুচ্চমী সবাইকে দান করেন। পরকালের নিয়ামতই আল্লাহ্র কাছে প্রিয় হওয়ার আসল মাপকাঠি। পরকালের নিয়ামত অক্ষয় এবং দুনিয়ার নিয়ামত ধ্বংসশীল) এবং ( এই কথাবার্তার পর ঘটনা এই ঘটল যে) তার সব ধনসম্পদ ধ্বংস হয়ে গেল এবং সে তাতে যা বায় করেছিল তার জন্য হাত কচলিয়ে আক্ষেপ করতে লাগল। বাগানটি কাঠামোসহ ভূমিসাৎ হয়ে গিয়েছিল। সে বলতে লাগলঃ হায় আমি যদি কাউকে আমার পালনকর্তার সাথে শরীক না করতাম। ( এ থোক জানা গেল যে, বাগান ধ্বংস হওয়ার পশ্ন তার বুঝতে বাকী রইল না যে, কুফর ও শিরকের কারণেই এ বিপদ এসেছে। কুষ্ণর না করেলে প্রথমত বোধ হয় এ বিপদই আসত না, আর এলেও তার প্রতিদান পরকালে পাওয়া যেত। এখন ইহকাল ও পরকাল উভয় ক্ষেত্রে ওধু ক্ষতিই ক্ষতি। কিন্তু এতটুকু আঞ্চসোস ও পরিতাপ দ্বারা তার ঈমান প্রমাণিত হয় না। কেননা এই পরিতাপ দুনিয়ার ক্ষত্তির কারণে হয়েছে। অতঃপর আল্লাহ্র তওহীদ ও কিয়ামতের স্বীকৃতি প্রমাণিত না হওয়া পর্যন্ত তাকে মু'মিন বলা যায় না ! ) এবং আল্লাহ্বাতীত তাকে সাহায্য করার কোন লোকজন হল না ( সে নিজের জনবল ও সন্তানাদির উপর গর্ব করত, তাও শেষ হল। ) এবং সে নিজে ( আমার কাছ থেকে ) প্রতিশোধ নিতে পারল না। এরাপ ক্ষেত্রে সাহায্য করা একমার সত্য আরাহ্রই আজ। (পরকালেও) তারই সওয়াব সর্বোত্তম এবং ( দুনিয়াতেও ) তাঁরই পুরহ্বার সর্বশ্রেছ ( অর্থাৎ প্রিয় বান্দাদের কোন ক্ষতি হয়ে গেলে উভয় জাহানে তার শুভ ফল পাওয়া যায়, কিন্তু কাফির পুরোপুরিই ক্ষতিগ্রন্থ হয় )।

## আনুষ্যিক ভাতব্য বিষয়

تمر - وَ كَانَ لَكَ تُمَرَّ عَلَي العَرْجَةِ العَرْجَةَةَ عَلَي اللهُ تَمَرَ - وَ كَانَ لَكَ تُمَرَّ عَلَي لَكَ تُمَرَ হযরত ইবনে আব্বাস, মুজাহিদ ও কাঙাদাহ থেকে দিতীয় অর্থ বর্ণিত হয়েছে। ( ইবনে ফাসীর ) কামুস গ্রন্থে আছে, تُمرَ الحَرَّةَ العَرَةَةَ অর্থ বর্ণিত হয়েছে। ( ইবনে ফাসীর ) কামুস গ্রন্থে আছে, تُمرَ الحَرَّةَ আছি রাক্ষের ফল এবং নানা রকমের ধন-সম্পদের অর্থে ব্যবহৃত হয়। এ থেকে জানা যায় যে, লোকটির কাছে গুধু ফলের বাগান ও শস্যক্ষেরই ছিল না, বরং হুর্ণ-রৌপ্য ও বিলাস-ব্যসনের যাবতীয় সাজসুর জামও বিদ্যমান ছিল। স্বয়ং তার বাক্ষা, যা কোরআনে বণিত হয়েছে المَ

কমে বর্ণিত আছে, রস্লুরাহ্ (সা) বলেন ঃ কোন পছন্দনীয় বস্তু দেখার পর যদি مَا شَاءَ اللَّهُ لَا قُوَّ 8 إَلَّا بِل কমে বর্ণিত আছে, রস্লুরাহ্ (সা) বলেন ঃ কোন পছন্দনীয় বস্তু দেখার পর যদি مَا شَاءَ إِ اللَّهُ لَا قُوَّ 8 إِ لَا بِا اللَّهُ পারবে না। ( অর্থাৎ পছন্দনীয় বস্তুটি নিরাপদ থাকবে ) কোন কোন রেওয়ায়েতে আছে, প্রিয় ও পছন্দনীয় বস্তু দেখে এই কলেমা পাঠ করলে তা 'চোখ লাগা' বা বদ নজর থেকে নিরাপদ থাকবে .

وا الله العليم العليم المحليم المحلي المحليم المحلي

مَثَلَ الْحَلُوةِ اللَّانْبَا كُمَا لهُ مَنَ التَّمَا Ξ. : بَفَاصْبُهُ هَنْ ، تَكُلُّان لأرف كالذقامة عُرِضُوا عَلَى رَتَّكَ صَفَّا ا ا بَلْ زَعَمْتُمُ ٱلَّهُ، فترك 1.1 مال هذا الْكِتْب كَا يُغَادِرُ وو حدواما لمذاحترا . c رَيْكَ أَحَدًا الله

(৪৫) তাদের কাছে পাথিব জীবনের উপমা বর্ণনা করন। তা পানির ন্যায় বা আমি আকাশ থেকে নাযিল করি। অতঃপর এর সংমিশ্রণে শ্যামল-সবুজ ভূমিজ লতা-পাতা নির্গত হয়, অতঃপর তা এমন ওচ্চ চূর্গ-বিচূর্ণ হয় যে, বাতাসে উড়ে যায়। আল্লাহ্ এ সবকিছুর উপর শক্তিমান। (৪৬) ধনেশ্বর্য ও সন্তান-সন্ততি পাথিব জীবনের সৌন্দর্য এবং হায়ী সৎকর্মসমূহ আপনার পালনকর্তার কাছে প্রতিদান প্রাণ্ডি ও আশা লাঙের জন্য উত্তম। (৪৭) যেদিন আমি পর্যতসমূহকে পরিচালনা করব এবং আপনি পৃথিবীকে দেখবেন একটি উণ্মুক্ত প্রান্ধর এবং আমি মানুষকে একর করব অতঃপর তাদের কাউকে ছাড়ব না। (৪৮) তারা আপনার পালনকতার সামনে পেশ হবে সারি-বদ্ধভাবে এবং বলা হবে ঃ তোমরা আমার কাছে এসে গেছ; যেমন তোমাদেরকে প্রথম বার সৃষ্টি করেছিলাম। না, তোমরা তো বলতে যে, আমি তোমাদের জন্য কোন প্রতিগ্রুত সমগ্ন নিদিন্ট করব না। (৪৯) আর আমলনামা সামনে রাখা হবে। তাতে যা আছে ; তার কারণে আপনি প্রপরাধীদেরকে ভীত-সন্তম্ভ দেখনেন। তার। বলবে ঃ হায় আফসোস, এ কেমন আমলনামা! এ যে ছোট বড় কোন কিছুই বাদ দেয়নি ----সবই এতে রয়েছে। তারা তাদের ক্লতকর্মকে সামনে উপন্থিত পাবে। আপনার পালনকর্তা কারও প্রতি জলুম করবেন না।

#### তক্ষসীরের সার–সংক্ষেপ

( ইতিপূর্বে পাথিব জীবন ও তার ক্ষণঙঙ্গুরতা একটি ব্যক্তিগত উদাহরণের মাধ্যমে বণিত হয়েছিল। এখন এ বিষয়টিই এফটি সামগ্রিক দৃষ্টান্তের মাধ্যমে ফুটিয়ে তোলা হচ্ছে।) আপনি তাদের কাছে পাথিব জীবনের উদাহরণ বর্ণনা করুন; তা পানির ন্যায় ষা আমি আকাশ থেকে নাযিল করি। অতঃপর এর (পানি) দারা ভূমিজ উভিদ খুব ঘন হয়ে উঠে। অতঃপর তা (সে সবুজ-শ্যামল ও তরতাজা হওয়ার পর ওকিয়ে) এমন চূর্ণ-বিচূর্ণ হয় যে, বাতাসে উড়ে যায়। ( দুনিয়ার অবস্থাও তাই। আজ সুখ-আহন্দো ভরপুর দেখা গেলে কাল তার নাম-নিশানাও অবশিষ্ট থাকবে না।) আলাহ তা'আলা সব কিছুর উপর শক্তিমান। (যখন ইচ্ছা, সৃষ্টি করেন---উন্নতি দান করেন এবং যখন ইচ্ছা, ধ্বংস করে দেন। পাথিব জীবনের যখন এই অবস্থা এবং) ধনৈষর্য ও সন্তান-সন্ততি ( যখন ) পাথিব জীবনের শোভা ( এবং তারাই আনুষরিক বিষয়ের অতর্ভুজ, তখন শ্বয়ং ধনৈশ্বর্য ও সম্ভান-সম্ভতি তো আরও বেশী দ্রুত ধ্বংসশীল হবে।) এবং শ্বীয় সৎ-কর্মসমূহ আপনার পরওয়ারদিগারেল্প কাছে (অর্থাৎ পরকালে এ দুনিয়ার চাইতে) প্রতি-দানের দিক দিয়েও (হাঙ্গার খণ) উত্তম এবং আশার দিক দিয়েও (হাজার খণ) উত্তম। ( অর্থাৎ সৎ কর্ম দার। যেসব আশা করা হয়, সেঙলো পরকালে অবশ্যই পূর্ণ হবে এবং আশার চাইতেও বেশী সওয়াব পাওয়া যাবে। দুনিয়ার আসবাবপর এর বিপরীত। এর দ্বারা দুনিয়াতেও মানুষের আশা পূর্ণ হয় না এবং পরকালে তো অশা পূরণের কোন সঙ্গাবনাই নেই।) সেদিনের কথা স্মরণ করা উচিত, যেদিন আমি পাহাড়ঙলো (তাদের অবস্থান থেকে ) সরিয়ে দেব ( প্রথমে এরাপ হবে । তারপর পাহাড়ঙলো চূর্ণ-বিচূর্ণ হয়ে

যাবে।) এবং আপনি পৃথিবীকে দেখবেন একটি উন্মুক্ত প্রান্তর (কেননা পাহাড়-পর্বত, রক্ষলতা, ঘরবাড়ী ইত্যাদি কিয়ুই অবশিষ্ট থাক্ষবে না) এবং আমি সবাইকে (কবর থেকে উদ্বিত করে হাশরের ময়দানে) সমবেত করব এবং (সেখানে না এনে) তাদের কাউকে ছাড়বে না। তারা সবাই আপনার পালনফর্তার সামনে (অর্থাৎ হিসাবের কাঠ-গড়ায়) সারিবদ্ধভাবে পেশ হবে (কেউ কারও আড়ালে আত্মগোপন করার সুযোগ পাবে না। তাদের মধ্যে যারা কিয়ামত অষ্টাকার ফরত, তাদেরকে বলা হবে ঃ) দেখ শেষ পর্যন্ত তোমরা আমার কাছে (পুনর্জন্ম লাভ করে) এসে গেছ; যেমন আমি তোমাদেরকে প্রথমবার (অর্থাৎ দুনিয়াতে) স্থ কি করেছিলাম (কিন্তু তোমরা প্রথম জন্ম দেখা সন্থেও এ পুনর্জনে বিশ্বাসী হঙনি) বরং তোমরা মনে করতে যে, আমি তোমাদের (পুনরায় স্থিক্টের জনা) কোন প্রতিশ্রুত সময় নিদিষ্ট করেব না। আর আমলনামা (ডান হাতে অথবা বাম হাতে দিয়ে তার সামনে) রেখে দেওয়া হবে, (যেমন; অন্য এক আয়াতে

আছে ) তখন আপনি অপ-রাধীদেরকে দেখবেন যে, তাতে যা ফিছু (লিখিত) আছে, (তা দেখে) তার কারণে (অর্থাৎ তার শান্তির কারণে) ভীত-সত্তন্ত হক্ষে। তারা বলবে : হায় আফসোস, এ কেমন আমলনামা ! এ যে ছোট বড় কোন ফিছুই বাদ দেয়নি ! তারা যা কিছু (দুনিয়াতে) করেছিল, সব (লিখিত আকারে) উপস্থিত পাবে। আপনার পালনকর্তা কারও প্রতি জুলুম করবেন না। (যে করা হয়নি, এমন গোনাহ্ লিপিবন্ধ করবেন অথবা শর্তাদিসহ যে সৎ কাজ করা হয়, তা লিপিবন্ধ করবেন না।)

## আনুয়লিক জাতব্য বিষয়

تعليمان الصلحان - মসনদে আহ্মদ; ইবনে হাইয়ান ও হাকিন হযরত আবু সায়ীদ খুদরীর বাচনিক বর্ণনা করেন, রসূলুরাহ্ (সা) বলেন : যত বেশী সঙ্ব الحيات ما (حيات নিবেদন করা হল, الحيات ما (حيات ক ? তিনি বললেন : ) كَبُرُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

জনায়লী নো'মান ইবনে বশীরের বাচনিক রস্লুরাহ্ (সা)-র এ উজি বর্ণনা করেছেন। ডকায়লী নো'মান ইবনে বশীরের বাচনিক রস্লুরাহ্ (সা)-র এ উজি বর্ণনা করেছেন যে, مَكْرُ أَنْ اللَّهُ وَالْمَا يَكُورُ أَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ الْكَبُرُ যে, مَكْرُ أَنْ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَيْهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللُّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّهُ وَاللَّالَ وَاللَّعُ وَال বর্ণনা করেছেন। সহীহ মুসলিম ও তিরমিয়ী হযরত আবৃ হরায়রার বাচনিক রস্লুজাহ্ (সা)-র এ উজি বর্ণনা করেছেন যে, اللهُ وَلَا الْكُ

সমার করেমাটি আমার কাছে সেসব বন্তর চাইতে অধিক প্রিয়, বেঙলোর উপর সূর্যকিরণ পতিত হয় অর্থাৎ সারা বিশ্বের চাইতে।

হযরত জাবের বলেন : اللَّ بِاللَّهُ الَّ بِاللَّهُ कলেমাটি অধিক পরি-মাপে পাঠ কর : কেননা, এটি রোগ ও কল্টের নিরানকাইটি অধ্যায় দূর করে দেয়। তথ্যধ্য সবচাইতে নিশনস্তরের কল্ট হচ্ছে চিন্তাভাবনা।

এ কারণেই আলেচ্য আয়াতে 🖱 জে ৬ ৬ ৬ ৬ ৬ শব্দটির তক্ষসীর হযরত ইবনে আক্ষাস, ইকরামা ও মুজাহিদ তাই করেছেন যে, এর দারা উপরোজ্ঞ কলেমা-সমূহ পাঠ করা বোঝানো হয়েছে। সায়ীদ ইবনে জুবায়র, মসরুক ও ইবরাহীম বলেন যে. তা জি ৬ ৬ ৬ ৬ - এর অর্থ পাঞ্জেগানা নামায়।

এ তক্ষসীর কোরআনের শব্দাবলীরও অনুকূল বটে। কেননা. এরে এবিয়াল আরি এরি এবিয়াল বিদ্যালয় এবে প্রায় এবিয়াল বিদ্যা -এর শাব্দিক অর্থ হচ্ছে ছায়ী সৎ কর্মসমূহ। বলাবাহুল্য সব সৎ কর্মই আল্লাহ্র কাছে ছায়ী ও প্রতিষ্ঠিত। ইবনে জরীর, তাবারী ও কুরতুবী এ তফসীরই পছন্দ করেছেন।

হযরত আলী (রা) বলেন ঃ শস্যক্ষের দু'রকম । দুনিয়ার ও পরকালের । দুনিয়ার শস্যক্ষের হচ্ছে অর্থসম্পদ ও সভান-সন্ততি আর পরকালের শস্যক্ষের হচ্ছে ছায়ী সৎকর্ম-সমূহ। হযরত হাসান বসরী বলেন ঃ এটি এটি দুট্ট হচ্ছে মানুষের নিয়ত ও ইক্ষা। এর উপরই সৎ কর্মসমূহের গ্রহণযোগ্যতা নির্ভরশীল।

ওবায়দ ইবনে উমর বলেন: با قيبا ت ما لحات হচ্ছে নেক কনাা সন্তান। তারা পিতামাতার জন্য সর্বরহৎ সওয়াবের ডাঙার। রসূলুরাহ্ (সা) থেকে বণিত হযরত আয়েশার এক রেওয়ায়েত এর সমর্থন করে। রসূলুরাহ্ (সা) বলেন, আমি উম্মতের এক ব্যক্তিকে দেখেছি, তাকে জাহাল্লামে নিয়ে যাওয়ার আদেশ হয়েছে। তখন তার নেক কন্যারা তাকে জড়িয়ে ধরল এবং কাল্লাফাটি ও শোরগোল করতে লাগল। তারা আল্লাহ্র কাছে ফরিয়াদ করল ঃ ইয়া আল্লাহ্,তিনি দুনিয়াতে আমাদের প্রতি খুবই অনুগ্রহ করেছেন এবং আমাদের লালন-পালনে শ্রম বীকার করেছেন। তখন আল্লাহ্ তা'আলা দয়া করে তাকে ক্ষমা করে দিলেন।----( কুরতুবী )

কিয়ামতের দিন সবাইকে বলা -- لَقُدْ جُعْتُمُوْ نَا كَمَا خَلَقْنَا كُمْ أَوَّلَ مَرَّة

হবে ঃ আজ তোমরা এমনিডাবে খালি হাতে কোন আসবাৰপত্র না নিয়ে আমার সামনে এসেছ, যেমন আমি প্রথমে তোমাদেরকে হৃপ্টি করেছিলাম। বোখারী, মুসলিম ও তিরমিযীতে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আব্বাসের বাচনিক বর্ণিত রয়েছে যে, একবার রসূলুল্লাহ্ (সা) এক ডাষণ প্রসঙ্গে বললেন ঃ লোকসকল, তোমরা কিয়ামতে তোমাদের পালনকর্তার সামনে খালি পায়ে, খালি শরীরে পায়ে হেঁটে উপস্থিত হবে। সেদিন সর্বপ্রথম যাকে পোশাক পরানো হবে, তিনি হবেন হযরত ইব্রাহীম (আ)। একথা গুনে হযরত আয়েশা প্রশ্ন করলেন ঃ হৈয়া রসূলুল্লাহ, সব নারী-পুরুষই কি উলঙ্গ হবে এবং একে অপরকে দেখবে ? তিনি বললেন ঃ সেদিন প্রত্যেককেই এমন ব্যস্ততা ও চিন্তা যিরে রাখবে যে, কেউ কারও প্রতি দেখার সুযোগই পাবে না। সবারই দুপ্টি থাকবে উপরের দিকে।

কুরতুবী বলেন ঃ এক হাদীসে বলা হয়েছে. মৃতর। বরমখে একে অপরের সাথে নিজ নিজ কাফন পরিহিত অবস্থায় মোলাকাত করবে। এই হাদীসটি উপরোক্ত হাদীসের পরিপন্থী নয়। কেননা এ হাদীসে কবর ও বরষখের অবস্থা বর্ণনা করা হয়েছে; আর উপরোক্ত হাদীসে বর্ণিত হয়েছে হাশরের ময়দানের অবস্থা। কোন কোন রেওয়ায়েতে আছে, মৃত ব্যক্তি সে পোশাকেই হাশরের ময়দানে উথিত হবে, যাতে তাকে দাফন করা হয়েছিল। হযরত ওমর (রা) বলেন ঃ মৃতদেরকে ডাল কাফন দিয়ো। কেননা তারা কিয়ামতের দিন এ কাফন পরিহিত হয়েই উথিত হবে। কেউ কেউ এ হাদীসটিকে শহীদদের ক্ষেত্রে প্রযোজ্য বলেছেন। কেউ কেউ বলেন ঃ এটা সম্ভব যে, হাশরের ময়দানে কিছু লোক পোশাক পরিহিত অবস্থায় এবং কিছু লোক উলঙ্গ অবস্থায় উথিত হবে। এডাবে উত্তর প্রকার হাদীসের মধ্যে সমন্বয় সাধিত হয়ে যায়। ----( মাযহারী )

क्रांनुगती अठिमान : أوا حَاضرًا عَمِلُوا حَاضرًا क्रांनुगती अठिमान : ووجد وا ما عَمِلُوا حَاضرًا

বাসীরা তাদের কৃতকর্মকে উপস্থিত পাবে। তফসীরবিদগণ এর অর্ধ সাধারণডাবে এরাপ বর্ণনা করেন যে, নিজ নিজ কৃতকর্মের প্রতিদানকে উপস্থিত পাবে। শ্রদ্ধেয় উস্তাদ হযরত মাওলানা আনওয়ার শাহ কাশ্মীরী (র) বলতেন ঃ এরাপ অর্থ বর্ণনা ফরার প্রয়ো-জন নেই। বহু হাদীস এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয় যে, এ সব কৃতকর্মই ইহকাল ও পরকালের প্রতিদান ও শাস্তির রাপ পরিগ্রহ করবে। তাদের আকার-আকৃতি সেখানে পরিবর্তিত হয়ে যাবে। সৎ কর্মসমূহ জান্নাতের নিয়ামতের আকার ধারণ করবে আর মন্দ কর্মসমূহ জাহান্ধাপের আঙন ও সাপ বিচ্ছু হয়ে যাবে। হাদীসে আছে, যারা যাকাত দেয় না, তাদের মাল কবরে একটি বড় সাপের আকার ধারণ করে তাদেরকে দংশন করবে এবং বলবে 🌙 🐱 🕹 i আমি তোমার মাল। সৎ কর্ম সুশ্রী মানুষের আকারে কবরের নিঃসঙ্গ অবস্থায় আতংক দূর করার জন্য আগমন করবে। কোরবানীর জন্ত পুলসিরাতের সওয়ারী হবে। মানুষের গোনাহ্ বোঝাল্ন আফারে প্রত্যেকের মাধার চাগিয়ে দেওয়া হবে।

কোরআনে ইয়াতীযের মাল অন্যায়ডাবে ভক্ষণকারীদের সম্পর্কে 🙂

কোরআনে ইয়াতীমের অবৈধ অর্থসম্পদকে আগুন বলা হয়েছে । সত্য এই যে, তা এখনও আগুনই বটে, ফিন্তু এর প্রতিক্রিয়া অনুভব করার জন্য এ জগত থেকে চলে যাওয়া শর্ত। উদাহরণত কেউ দিয়াশলাইর বান্সকে আগুন বললে তা নির্ভুল হবে. কিন্তু এর দাহিকাশজি অনুভব ফরতে হলে ঘর্ষণ শর্ত। এমনিডাবে কেউ পেট্রোলকে আগুন মনে করলে তা গুদ্ধ হবে; তবে এর জন্য আগুনের সামান্যতম সংস্পর্ণ শর্ত।

এর সারমর্ম এই দাঁড়ায় যে, মানুষ দুনিয়াতে সদাসৎ যেসব কর্ম করে; সেগুলোই পরকালে প্রতিদান ও শান্তির রাপ ধারণ করবে। তখন এগুলোর প্রতিক্লিয়া ও আলামত এ দুনিয়া থেকে ভিন্নরাপ হবে।

وَإِذْ قُلْنَا لِلْمَلَيْكَةِ اسْجُــلُوًا لِلْادَمَ فَسَجَلُوْا كَانَ مِنَ الْجِبِتْ فَفَسَقَعَنُ اَمُرِرَبِّهِ أَفَتَتَّخِذُ لِيبَاءُ مِنْ دُوْنِيْ وَهُمْ لَكُمْ عَدُوْدٍ بِ لاً مَا آشْهَدُتْهُمُ خَلْقَ التَّمَوْتِ وَالْأَرْضِ وَلَاخَلُوْ نْفُسِهِمْ وَمَاكُنْتُ مُتَّخِذَ الْمُصْلِّينَ عَضُدًا ۞ وَيَؤْمَرُ } نَادُوْا شُرُكَا ﴿ يَ الَّذِيْنَ زَعَمْنُهُمْ فَلَمُ يَسْتَحِيْبُوُ مَا بَيْنِهُمْ مَتَوْيِقًا @وَرَا الْمُجْرِمُوْنَ النَّارَ

وَلَمْ بِجِدُوا عَنْهَامَصْ فَاخْوَلَقَدُ حَرَفْنَا لقُرْان لِلنَّاسِ مِنْ كُلِّ مَثْلٍ، وَكَا لَكُلُّ وَمَا مَنَعَ النَّاسَ آنُ يُؤْمِنُوا إذْ حَاءَهُ كَسْتَغْفِرُوْا رَتَّهُمُ الْآَانُ تَأْتِيَهُمُ سُنَّةً ِيَاْ تِبَهُمُ الْعَذَابُ فُبُلَا <sub>@ف</sub>َيَا نُرْبَيلُ الْمُهُسَلِبُنَ إِلَّا مُبَيَّقِرِيْنَ وَمُنْذِيرِيْنَ \* وَيُجَادِلُ الَّذِينَ كَفَرُوْا بِالْبَاطِيلِ لِيُفْحِضُوْ بِهِ الْحَقَّ وَاتَخَذُوْآ اللَّتِي وَمَأَ أَنْذِرُوا هُزُوًا وَمَنْ وَانْ وَمَنْ أَظْلُمُ مِتَن ذُكِرَ بِالِتِ رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَنْهَا وَنَسِي مَا قَدَّمَتْ يَلْ لَا مَا نَنَاجَعَلْنَا عَلَى قُلُو بِهِمْ أَكِنَّنَّهُ أَنْ يَفْقَهُو لا وَفِي أَذَا بِهِمْ وَفَرًا حَرانَ تَدْعُهُمُ إِلَى الْهُدَى فَلَنَ تَهْتَدُوْآ إِذًا أَيَكًا ٥ وَرَبُّكَ لَوْ نُؤَاخِذُهُمْ بِمَا كَسَبُوا لَعَجَّلَ لَهُمُ أيخف ز ذو الرج ьä الْعَذَابَ مَ يَلُ لَّهُمُ مَّوْعِلَّ لَنُ يَجِدُوا مِنُ دُونِهِ مَوْمِ وَيتلُبُ الْقُرْبُ آهَلَكَ نُهُمُ لَبَّنَا ظَلَبُوا وَجَعَلْنَا لِمَهُ مَوْعِدًاهُ

(৫০) খখন আমি ফেরেশতাদেরকে বঙ্গলাম : আদমকে সিজদা কর, তখন সৰাই সিজদা করল ইবলীস ব্যতীত। সেছিল জিনদের একজন। সে তার পালনকর্তার আদেশ জমান্য করল। জতএব তোমরা কি আমার পরিবর্তে তাকে এবং তার বংশধরকে বঙ্গুরূপে গ্রহণ করছ ? অথচ তারা তোমাদের শন্তু। এটা জালিমদের জন্য খুবই নির্কৃট বদল। (৫১) নডোমণ্ডল ও ভূমণ্ডলের সৃজনকালে আমি তাদেরকে সাক্ষ্য রাখিনি এবং তাদের নিজেদের সৃজনকালেও না। এবং জামি এমনও নই যে, বিদ্বান্তকারীদেরকে সাহায্য-কারীরাপে গ্রহণ করব। (৫২) যে দিন তিনি বলবেন া তোমরা যাদেরকে আমার শরীক মনে করতে তাদেরকে ডাক। তারা তখন তাদেরকে ডাকবে, কিন্তু তারা এ আহবানে সাড়া দেবে না। আমি তাদের মধ্যস্থলে রেখে দেব একটি য়ৃত্যু গহবর। (৫৩) অপ-রাধীরা আঙন দেখে বুঝে নেবে যে, তাদেরকে তাতে পতিত হতে হবে এবং তারা তা থেকে রাস্তা পরিবর্তন করতে পারবে না। (৫৪) নিশ্চয় আমি এ কোরজানে মানুষকে নানা-ভাবে বিভিন্ন উপমার ঘারা আমার বাণী বুঝিয়েছি। মানুষ সব বন্তু থেকে অধিক তকপ্রিয়। (৫৫) হিদায়ত আসার পর এ প্রতীক্ষাই শুধু মানুষকে বিশ্বাস স্থাপন করতে এবং তাদের পালনকর্তার কাছে ক্ষমা প্রার্থনা করতে বিরত রাখে যে, কখন আসবে তাদের কাছে পূর্ববতীদের রীতিনীতি অথবা কখন আসবে তাদের কাছে আযাব সামনা-সামনি। (৫৬) আমি রসূলগণকে সুসংবাদ-দাতা ও ভয় প্রদর্শনকারীরপেই প্রেরণ করি এবং কাফিররাই মিথ্যা অবলম্বনে বিতর্ক করে, তা দ্বারা সত্যকে ব্যর্থ করে দেওয়ার উদ্দেশ্যে এবং তারা আমার নিদর্শনাবলীও যদ্দ্রারা তাদেরকে ডয় প্রদর্শন করা হয়, সেওলোকে ঠাট্টারাপে গ্রহণ করেছে। (৫৭) তার চাইতে অধিক জালিম কে, যাকে তার পালনকতার কালাম দারা বোঝানো হয়, অতঃপর সে তা থেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং তার পূর্ববতী রুতকর্মসমূহ ভুলে যায়? আমি তাদের অন্তরের উপর পর্দা রেখে দিয়েছি, যেন তা না বুঝে এবং তাদের কানে রয়েছে বধিরতার বোঝা। খদি আপনি তাদেরকে সৎ পথের প্রতি দাওয়াত দেন, তবে কখনই তারা সৎ পথে আসবে না। (৫৮) আপনার পালনকতা ক্ষমাশীল, দয়ালু; যদি তিনি তাদেরকে তাদের হৃতকমের জন্য পাকড়াও ুকরেন, তবে তাদের শাস্তি ত্বরা**≀িবত করতেন, কিন্তু তাদের জন্য রয়েছে একটি** প্রতিশুত সময়, যা থেকে তারা সরে যাওয়ার জায়গা পাবে না। (৫৯) এসব জনপদও তাদেরকে আমি ধ্বংস করে দিয়েছি, ধখন তারা জালিম হয়ে গিয়েছিল এবং আমি তাদের ধ্বংসের জন্য একটি প্রতিশ্রুত সমন্ন নিদিষ্ট করেছিলাম।

#### তফর্সীরের সার-সংক্ষেপ

এবং (সে সময়টিও স্মরণযোগ্য) যখন আমি ফেরেশতাদেশ্বকে আদেশ দিলাম : তাদম (আ)-কে সিজদা কর, তখন সবাই সিজদা করল ইবলীস ব্যতীত। সে ছিল জিনদের একজন। সে তার পালনকর্তার আদেশ অমান্য করেল। (কেননা জিন হল্টির প্রধান উপাদান হচ্ছে আগুন। অগ্নেশপাদানের তাগিদ হল অনুগত না থাকা। কিন্তু এ উপাদানজনিত তাগিদের কারণে ইবলীসকে ক্ষমার্হ মনে করা হবে না। কারণ এ উপাদানজনিত তাগিদের আয়াহ্র ডায় দার। পরাতৃত করা সন্তবপর ছিল।) অতএব এরপরও কি তোমরা তাকে এবং তার বংশধরকে (সন্তান-সন্ততি ও অনুসারীদেরকে) আমার পরিবর্তে বঞ্জপে গ্রহণ করছ? (অর্গাণ আমার আনুগত্য ত্যাগ করে তার কথামত চলছ)? অথচ সে (ইবলীস ও তার দলবল) তোমাদের শত্রু। (সর্বদাই তোমা-দের ক্ষতি করার চিন্তায় ব্যাপৃত থাকে)। এটা অর্থাৎ ইবলীস ও (তার বংশধরের বন্ধুত্ব) জালিমদের জনা খুবই মন্দ বদল। ('বদল' বলার কারণ এই যে, বন্ধু তো আমাফেই বানানো উচিত ছিল, কিন্ত তারা আমার বদনে শম্রতানকে বন্ধু থানিগেছে; বরং ভর্ধু ্বর্জুই নয়, তাকে আল্লাহ্র শরীকও মেনে নিয়েছে। অথচ) আমি তাদেরকে নভোমণ্ডল ও ভূমণ্ডল স্পিটর সময় (সাহায্য অথবা পরামর্শের জন্য) ডাকিনি এবং শ্বয়ং তাদের হৃষ্টির সময়ও (ডাকিনি অর্থাৎ একজনকে পয়দা করার সময় অন্যজনকে ডাকিনি) এবং আমি এমন ( অক্ষম ) নই যে, ( কাউকে বিশেষ করে ) বিন্তান্তকারীদেরকে ( অর্থাৎ শয়তানদের ) নিজ বাহুবল বানাব ! (অর্থাৎ সাহায্যের প্রত্যাশী সে-ই হয়, যে নিজে শতিংশালী ও সক্ষম নয় )। আর (তোমরা এখানে তাদেরকে আল্লাহ্র শরীক মনে কর : কিয়ামতে আসল হুরূপ জানা যাবে )। সমরণ কর, যেদিন আরাহ্তা'আলা ( মুশরিক-দেরকে) বলবেন ঃ তোমরা যাদেরকে আমার শরীক মনে করতে, তাদেরকে ( সাহায্যের জন্য ) আহ্বান করু। তারা তাদেরকে আহ্বান করবে, কিন্তু তারা জ্বাবই দেবে না। আমি তাদের মধ্যস্থলে একটি আড়াল করে দেব। (যাতে তারা সম্পূর্ণ নিরাশ হয়ে যায় নতুবা আড়াল ব্যতীতও তাদের সাহায্য করা সম্ভবপর ছিলনা)। অপরাধীরা দোষখকে দেখবে, অতঃপর বিশ্বাস করবে ষে, তাদেরকে তথায় পতিত হতে হবে এবং তারা তা থেকে পরিরাণের কোন পথ পাবে না। আমি এই কোরআনে মানুষের (হিদায়তের) জন্য সব রক্ষম উৎকৃষ্ট বিষয়বস্তু নানাডাবে বর্ণনা করেছি। (এ সত্ত্বেও অবিশ্বাসী) মানুষ তকেঁ সবার উপরে। ( জিন ও জীবজন্তর মধ্যে যদিও চেতনা ও অনুভূতি আছে, কিন্ত তারা এত তর্ক-বিতর্ক করে না)। হিদায়ত আসার পর (যার তাগিদ ছিল বিশ্বাস স্থাপন করা) মানুষকে বিশ্বাস ছাপন করতে এবং তাদের পালনকর্তার কাছে ( কুফর ও পোনাহ্র জন্য) ক্ষমা প্রার্থনা করতে কোন কিছু বিরত রাখে না, কিন্ত এই প্রতীক্ষাযে, পূর্ববর্তী লোক্ষদের (ধ্বংস ও আযাবের) রীতিনীতি তাদের কাছে আসুক অথবা তাদের কাছে আযাব সামনাসামনি আসুক। (উদ্দেশ্য এই যে, তাদের অবস্থা থেকে এটাই প্রতীয়মান হয় যে, তারা আযাবেরই অপেক্ষা করছে। নতুবা অন্য সব প্রমাণাদি তো পূর্ণ হয়ে গেছে।) আমি রস্কাগণকে ওধু সুসংবাদদাতা ও তয় প্রদর্শনকারীরাপে প্রেরণ করি। ( যার জন্য মু'জিয়া ইত্যাদির মাধ্যমে যথেষ্ট প্রমাণাদি তাদের সাথে দেওয়া হয়। এর অতিরিজ কোন কিছু তাদের কাছে ফরমায়েশ করা মূর্খতা )। এবং কাফিররা মিথ্যা অবলয়নে বিতর্ক করে যাতে তা দ্বারা সত্যকে বার্থ করে দেয়। তারা আমার নিদর্শনাবলী এবং যশ্দ্বারা ( অর্থাৎ যে আযাব দ্বারা ) তাদেরকে ডয় প্রদর্শন করা হয়েছিল, সেণ্ডলোকে ঠাট্টারূপে গ্রহণ করেছে। তার চাইতে অধিক জালিম কে, যাকে তার পালনকর্তার কালাম দ্বারা বোঝানো হয়, অতঃপন্ন সে তাথেকে মুখ ফিরিয়ে নেয় এবং নিজ হন্ডদ্বয় দ্বারা যা কিছু ( গোনাহ ) সঞ্চয় করেছে, তাকে (অর্থাৎ তার পরিণামকে) ডুলে যায়? আমি তাদের অন্তরের উপর পর্দা রেখে দিয়েছি, যেন তা ( অর্থাৎ সত্য বিষয় তারা ) না বোঝে এবং ( তা শোনা থেকে) তাদের কানে ছিপি এঁটে রেখেছি। ( ফলে তাদের অবস্থা এই যে) আপনি যদি তাদেরকে সৎ পঞ্চের দিকে দাওয়াত দেন, তবে কখনই তারা সৎ পথে আসবে না। (কেননা তারা কানদিয়ে সত্যের দাওয়াত শোনে না, অন্তর দ্বারা বোঝে না। কাজেই আপনি চিস্তা করবেন না।) এবং (আয়াবের বিলম্ব দেখে) তারা যে মনে করছে, আযাব আসবেই না, এর কারণ এই যে, আপনার পালনকর্তা ক্ষমাশীল, দয়ালু ( তাই সময় দিয়ে রেখেছেন, যাতে তাদের চৈতন্যোদয় হয় ও বিশ্বাস স্থাপন করে, ফলে তাদেরকে ক্ষমা করে দেওয়া

ষায়। নতুবা তাদের কার্যকলাপ এমন যে) যদি তিনি তাদের ক্লুতকর্মের জন্য তাদেরকে পাকড়াও করতেন, তবে তাদের শাস্তি ত্বরান্বিত করতেন। (কিন্তু তিনি এরাপ করেন না)। তাদের (শাস্তির) জনা একটি প্রতিশুন্ত সময় আছে (অর্থাৎ কিয়ামতের দিন) যার এদিকে (অর্থাৎ পূর্বে) কোন আগ্রয়ের জায়গা পাবে না (অর্থাৎ সে সময়টি আসার আগে কোন আগ্রয়-ছলে আত্মগেপন করে তা থেকে পরিয়াণ পাবে না)। এবং (পূর্ববর্তী কাফিরদের ক্ষেত্রে এ রীতি প্রয়োগ করা হয়েছে। সেমতে) এসব জনপদ ( যাদের কাহিনী প্রসিদ্ধ ও সুবিদিত), যখন তারা ( অর্থাৎ এদের অধিবাসীরা) জালিম হয়ে গিয়েছিল, আমি তাদেরকে ধ্বংস করে দিয়েছি এবং তাদের ধ্বংসের জন্য আমি প্রতিশ্রুত সময় নিদিল্ট করে-ছিলাম। ( এমনিডাবে বর্তমান লোকদের জন্যও সময় নিদিল্ট রয়েছে)।

## জানুষরিক জাতব্য বিষয়

ইবলীসের সন্তান-সন্ততি ও বংশধরও আছে: ১৫০ ৬০০০ এ শব্দ থেকে বোঝা যায় যে, শয়তানেল্প সন্তান-সন্ততি ও বংশধর আছে। কেউ কেউ বলেন ঃ এখানে ১০০০০ অর্থাৎ বংশধর বলে সাহায্যকারী দল বোঝানো হয়েছে। কাজেই শয়তানের উরসজাত সন্তানাদি হওয়া জরুরী নয়। কিন্তু হযায়দী রচিত 'কিতাবুল জ্যা বাইনাস সহীহাইন' গ্রন্থে হযরত সালমান ফারসীর রেওয়ায়েতে উল্লিখিত একটি সহীহ হাদীসে বর্ণিত আছে যে, রসূলুরাহ (সা) তাঁকে উপদেশ দিয়ে বলেন ঃ তুমি তাদের মধ্য থেকে হয়ো না যারা সবার আগে বাজারে প্রবেশ করে অথবা যারা সবার শেষে বাজার থেকে হয়ো না যারা সবার আগে বাজারে প্রবেশ করে অথবা যারা সবার শেষে বাজার থেকে বের হয়। কেননা বাজান্ন এমন জায়গা, যেখানে শয়তানে ডিমবাচ্চা প্রসব করে রেখেছে। এ থেকে জানা যায় যে, ডিম থেকে শয়তানের বংশধর রচ্চি পায়। এই হাদীসটি উদ্ধৃতি করে কুরতুবী বলেন ঃ শয়তানের যে সাহায্যকারী বাহিনী আছে, এ কথা তো অকাট্যরপেই প্রমাণিত আছে ; উরস্জাত সন্তান হওয়া সম্পর্কেও এ হাদীস থেকে প্রমাণ পাওয়া গেল।

# جَدَلًا مَا الْأَسَانَ المَا مَعْتَى جَدَلًا مَنَ اللَّهُ فَسَانَ الْكُثُرَ شَعْبِي جَدَلًا

তর্কপ্রিয়। এর সমর্থনে হযরত আনাস (রা) থেকে একটি হাদীস বণিত রয়েছে; রস্-লুরাহ্ (সা) বলেন : কিয়ামতের দিন কাফিরদের মধ্য থেকে এক ব্যক্তিকে পেশ করা হবে। তাকে প্রশ্ন করা হবে: আমার প্রেরিত রসূল সম্পর্কে তোমার কর্মপন্থা কেমন ছিল? সে বলবে: পরওয়ারদিগার, আশি তো আপনার প্রতি, আপনার রসূলের প্রতি বিশ্বাস ন্থাপন করেছিলাম এবং তাঁদের আনুগত্য করেছিলাম। আলাহ্ তা'আলা বলবেন : তোমার আমলনামা সামনে রাখা রয়েছে। এতে তো এমন কিছু নেই। লোকটি বলবে: আমি এই আমলনামা মানি না। আলাহ্ বলবেন : আমার ফেরেশ-তারা তোমার দেখাশোনা করত। তারা তোমার বিরুদ্ধে সাক্ষা দেয়। লোকটি বলবে : আমি তাদের সাক্ষ্য মানি না। আমি তাদেরকে চিনি না এবং আমল কর্মার সময় তাদেরকে দেখিনি। আল্লাহ্ বলবেন, সামনে লওহে-মাহফুয রয়েছে। এতেও তোমার অবস্থা এরপই লিখিত রয়েছে। সে বলবে গপরওয়ারদিগার, আপিনি আমাকে যুলুম থেকে আশ্রয় দিয়েছেন কি না? আল্লাহ্ বলবেন গুনি নদ্য যুলুম থেকে তুমি আমার আশ্রয়ে রয়েছ। সে বলবে গপরওয়ারদিগার, যেসব সাক্ষ্য আমি দেখিনি সেঙলো কিরপে আমি মানতে পারি? আমার নিজের পক্ষ থেকে যে সাক্ষ্য হবে, আমি তাই মানতে পারি : তখন তার মুখ সীল করে দেওরা হবে এবং তার হাত-পা তার কৃষ্ণর ও শিরক সম্পর্কে সাক্ষ্য দেবে। এরপর তাকে মুন্ত করে জাহাল্লামে নিক্ষেপ করা হবে। এই হাদীসের বিষয়বন্ত সহীহ্ যুসলিমে হযরত আনাস (রা) থেকে বর্ণিত রয়েছে।

وَإِذْ قَالَ مُوْسِى لِفَتْسَهُ لَآ ٱبْرَحُ حَتَّنَى آَبُلُغُ عَبْمَعَ الْبَحْرَيْنِ آ ٱمْضِي حُقْبًا ۞ فَلَبَّا بَلَغَامَجْمَعَ بَيْنِهِمَا نَسِيَا حُوْتَهُمَا فَانْخَذَ سَبِيْلَهُ فِي الْبَحْدِسَرَيَّا وَفَلَتَنَا جَاوَذَا قَالَ لِفَتْسَهُ الْبِنَاغَلَا أَءْنَاد لَقَدُ لَقِيْنَا مِنْ سَفَرِنَا هَذَا نَصَبًا وَ قَالَ أَوَيْتَ إِذْ أَوَيْنَا إِلَى الصَّخُرَةِ فَإِنِّي نَسِبْتُ الْحُوْتَ: وَمَمَّا ٱنْسُنِيْهُ إِلَّا الشَّبْطِنُ آنْ ٱذْكُرَة موَاتَّخَذَ سَبِيْلَهُ فِي الْبَحْرِ تَحَجَّبًا @ قَالَ ذَلِكَ مَاكُنًا نَبْعَرْ أَفَادُتَتَ اعَلَا ثَارِهِمَا قَصَصًا ﴿ فَوَجَدَا عَبُدًا مِّن عِبَادِنَا التذينة رَحْمَة مِّنْعِندِنا وَعَلَّمُنهُ مِنْ لَدُنَّاعِلُمًا @ قَالَ لَهُ مُوْلِيهِ هُلْ آتَبِعُكَ عَلَى آنُ تُعَكِّبُنِ مِبَّا عُلَّمْتَ رُشْدًا ۞ قَالَ إِنَّكَ لَنُ نَسْتَطِيْحَ مَعِيَ صَبْرًا ۞ وَكَيْفَ تَصْبِرُ عَلَم مَنَا لَمُرْتُحِطْبِهِ خُبُرًا ﴿ قَالَ سَتَجِدُنِي إِنْ شَاءَ اللهُ صَابِرًا قَلاَ أَعْصِىٰ لَكَ أَمُدًا ۞ قَالَ فَإِنِ اسْتَبَعْتَنِىٰ فَلَا تَسْتَلْنِي عَنْ شَيْءٍ حَتَّى أُحْدِبَ كَكَ مِنْهُ ذِكْرًا خَ

(৬০) ষখন মসা তাঁর যুবক ( সঙ্গী ) কে বললেন ঃ দুই সমুদ্রে সঙ্গমন্থলে না পৌছা পযঁভ জামি আসৰ না অথবা আমি যুগ যুগ ধরে চলতে থাকব। (৬১) অতঃপর যখন তাঁরা দুই সমুদ্রের সরমন্থলে পৌঁছালেন, তখন তাঁরা নিজেদের মাহের কথা ডুলে গেলেন। অতঃপর মাছটি সমুদ্রে সুড়ঙ্গপথ সুষ্টি করে নেমে গেল ! (৬২) যখন তাঁরা সেন্থানটি অতিক্রম করে গেলেন, মুসা সঙ্গীকে বললেনঃ আমাদের নাশ্তা আন। আমরা এই সফরে পরিশ্রান্ত হয়ে পড়েছি। (৬৩) সে বলর ঃ আপনি কি লক্ষ্য করেছেন, আমরা যখন প্রস্তরখণ্ডে আশ্রয় নিয়েছিলাম, তখন আমি মাছের কথা ডুলে গিয়েছিলাম। শয়-তানই আমাকে একথা সমর্ণ রাখতে ডুলিয়ে দিয়েছিল। মাছটি আশ্চর্যজনকভাবে সমুদ্রে নিজের পথ করে নিয়েছে। (৬৪) মূসা বললেন ঃ আমরা তো এ স্থানটিই খুঁজ-ছিলাম। অতঃপর তারা নিজেদের চিহ্ন ধরে ফিরে চললেন। (৬৫) অতঃপর তাঁরা আমার বান্দাদের মধ্যে এমন একজনের সাক্ষাৎ পেলেন ,যাকে আমি আমার পক্ষ থেকে রহমত দান করেছিলাম ও আমার পক্ষ থেকে দিয়েছিলাম এক বিশেষ জান। (৬৬) মূজা তাঁকে বললেনঃ আমি কি এ শতেঁ আপনার অনুসরণ করতে পারি যে, সত্যপথের যে জান আপনাকে শেখানো হয়েছে, তা থেকে আমাকে কিছু শিক্ষা দেবেন ? (৬৭) তিনি বলরেন ঃ আপনি আমার সাথে কিছুতেই ধৈর্যধারণ করে থাকতে পারবেন না। (৬৮) যে বিষয় বোঝা আপনার আয়ত্তাধীন নয়, তা দেখে আপনি ধৈর্যধারণ করবেন কেমন করে ? (৬৯) মূসা বললেন ঃ আলাহ্ চাহেন তো আপনি আমাকে ধৈর্যশীল পাবেন এবং আমি আপনার কোন আদেশ অমান্য করব না। (৭০) তিনি বললেন ঃ যদি জাপনি আমার অনুসরণ করেনই তবে কোন বিষয়ে আমাকে প্রন্ন করবেন না, যে পর্যন্ত না আমি নিজেই সে সম্পর্কে আপনাকে কিছু বলি।

## তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এবং সে সময়টি সমরণ কর, যখন মূসা (আ) নিজের খাদেমকে [তার নাম ছিল 'ইউশা' (বোখারী)] বললেন : আমি (এই সফরে) অনবরত চলতে থাকব, যে পর্যন্ত না সে স্থানে পৌছে যাই, যেখানে দুই সমুদ্র পরস্পর মিলিত হয়েছে, অথবা এমনিই হুগ মুগ ধরে চলতে থাকব। এই সফরের কারণ ছিল এই যে, একবার মূসা (আ) বনী ইসরাঈনের সভায় ওয়ায করলে জনৈক ব্যক্তি জিন্ডেস করল : বর্তমানে মানুমের মধ্যে সবচাইতে জানী রে? তিনি বললেন : আমি। উদ্দেশ্য এই ছিল যে, আল্লাহ্র নৈকট্য-লাডে যেসব জান সহায়ক, সেগুলোতে আমার সমান কেউ নেই। এটা বলা নির্ভুল ছিল। কেননা তিনি আল্লাহ্ তা'আলার এক্ষজন মহানুডব পয়গন্বর ছিলেন। এ বিষয়ে তাঁর সমান কেউ জানী ছিল না। কিন্তু বাহ্যত তাঁর এ ভাষার অর্থ দাঁড়ায় ব্যাপক। তাই আল্লাহ্ তা'আলা তাঁকে কথাবার্তায় সতর্কতা শিক্ষা দিতে চাইলেন। তাই আল্লাহ্র পক্ষ থেকে বলা হল : দুই সমুদ্রের সঙ্গমন্থলে অবস্থানকারী আমার এক বান্দা আপনার চাইতে অধিক জানের অধিকারী। উদ্দেশ্য এই ছিল যে, কতক বিষয়ে সে আপনার চাইতে

014----

অধিক জান রাখে, যদিও আল্লাহ্র নৈকটালাভে সেগুলো সহায়ক নয়। কিন্তু এর ভিডিতে জওয়াবে নিজকে 'অধিক জানী' বলা উচিত হয়নি। একথা শুনে মুস্য (আ) তাঁর সাথে সাক্ষাতের আগ্রহ প্রকাশ করলেন এবং তাঁর কাছে পৌঁছার উপায় জিজেস করলেন। আল্লাহ্ তা'আলা বললেনঃ একটি নিস্থাণ মাছ সাথে নিয়ে সফর করুন। যেখানে মাছটি হারিয়ে যাবে, সেখানেই আমার সে বান্দার সাক্ষাত পাবেন।

তখন মূসা (আ) 'ইউশা'-কে সাথে নেন এবং উপরোক্ত কথা বলেন। অতঃপর যখন (চলতে চলতে) তাঁরা দুই সমুদ্রের সঙ্গমন্থলে পৌঁছালেন, [ তখন সেখানে একটি প্রভরখণ্ডে হেলান দিয়ে ঘুমিয়ে পড়লেন । মাছটি আরাহ্র আদেশে জীবিত হয়ে সমুদে পতিত হল । 'ইউশা' জাগ্রত হয়ে মাছটি পেলেন না। ইচ্ছা ছিল, মূসা (আ) জাগ্রত হলে তাঁকে জানাবেন। কিন্তু একথা তাঁর মোটেই স্মরণ ছিল না। সন্তবত পরিবার-পরিজন ও দেশের চিন্তা তাকে ⁄ ভুলিয়ে দিয়েছিল। নতুবা এমন আশ্চর্যজনক বিষয় ভূলে যাওয়ার কথা নয়। কিন্তু যে ব্যক্তি সদাসর্বদা মু'জিযা প্রত্যক্ষ করে, তার মন থেকে কোন চিন্তার কারণে নিম্নপর্যায়ের আশ্চর্যজনক বিষয় উধাও হয়ে যাওয়া বিচির নয়। মূসা (আ)-র জিভেস করার সুযোগ হল না। এডাবে ] তাঁরা তাঁদের মাছের কথা ডুলে গেলেন এবং মাছটি (ইতিপূর্বে জীবিত হয়ে) সমুদ্রে পথ করে চলে গেল। অতঃপর যখন তাঁরা (সেখান থেকে) সম্মুখে এগিয়ে গেলেন (এবং অনেক দূরে পৌছে গেলেন ) তখন মূসা (আ) খাদেমকে বললেন ঃ আমাদের নাশ্তা আন । আমরা এই সফরে ( অর্থাৎ আজকের মনযিলে ) অত্যন্ত পরিয়াত হয়ে পড়েছি। পূর্বেকার মন্যিলসমূহে এত ক্লাভ হইনি। এর কারণ বাহ্যত গভব্যস্থল অতিক্রম করে যাওয়া ছিল। খাদেম বলল ঃ আপনি লক্ষ্য করেছেন কি (যে, এক আশ্চর্য ব্যাপার হয়ে গেছে), যখন আমরা প্রস্তরখণ্ডের নিকটে অবস্থান করছিলাম, (এবং ঘুমিয়ে পড়েছিলাম, তখন মাছটির একটি ঘটনা ঘটে গিয়েছিল। আমার ইচ্ছা ছিল আপনাকে জানাব, কিন্তু আমি অন্য চিন্তায় ব্যস্ত হয়ে পড়েছিলাম বলে ) তখন মাছের ( আলোচনার ) কথা ভুলে গিয়ে-ছিলাম। শয়তানই আমাকে এ কথা সমরণ রাখতে ভুলিয়ে দিয়েছিল। ( ঘটনা এই যে ) মাছটি জীবিত হওয়ার পর আশ্চর্যজনকভাবে সমুদ্রে নিজের পথ করে নিয়েছে। ( এক আশ্চর্মজনক বিষয় তো ছিল মাছটির জীবিত হওয়া। দ্বিতীয় আশ্চর্মজনক বিষয় ছিল এই যে, মাছটি সমুদ্রে যে পথ দিয়ে চলেছিল, সেই পথের পানি অলৌকিকভাবে সুড়লের মত হয়ে গিয়েছিল। পরে সঙবত সুড়ঙ্গ বন্ধ হয়ে গেছে।) মূসা [(আ) এ কাহিনী ওনে বললেন ] আমরা তো এ হু:নটিই খুঁজছিলাম ( সেখানেই ফিরে যাওয়া উচিত )। অতঃপর তাঁরা নিজেদের পদচিহা দেখে দেখে ফিরে চললেন ( সম্ভবত রান্ডাটি সড়ক ছিল না, তাই পায়ের চিহা দেখতে হয়েছে )। অতঃপর (সেখানে পৌছে ) তাঁরা আমার বান্দাদের মধ্যে একজনের ( অর্থাৎ খিযিরের ) সাক্ষাত পেলেন, যাকে আমি বিশেষ রহমত ( অর্থাৎ আমার সন্তুন্টি ) দান করেছিলাম ( রহমতের অর্থ বেলায়েত ও নবুয়ত উভয়টি হওয়া সভবপর ) এবং আমার কাছ থেকে ( অর্থাৎ উপার্জনের মাধ্যম ছাড়াই ) শিখিয়েছিলাম বিশেষ ডান । [ অর্থাৎ স্প্টিরহস্যের ভান । পরবর্তী ঘটনাবলী থেকে তা জানা যাবে । আ**ল্লাহ্র** নৈকট্য-

লাভে এই **ভানের কোন প্রভাব নেই। যে ভান নৈকট্যলা**ডে সহায়ক, তা হচ্ছে আ**লাত্র** রহস্যের ভান। এতে মূসা (আ) অগ্রণী ছিলেন। মোটকথা ] মূসা [ (আ) তাঁকে সালাম কর-লেন এবং তাঁন্ধে ] বনলেন ঃ আমি কি আগনার সাথে থাকতে গারি ( অর্থাৎ আমাকে আগনার সাথে থাকার অনুমতি দিন ) এই শর্তে যে, যে উপকারী ভান আপনাকে ( আল্লাহ্র পক্ষ থেকে ) শেখানো হয়েছে, তা থেকে আমাকে কিছু শিক্ষা দেবেন ? তিনি বললেন : আপনি 🕚 আমার সাথে থেকে (আমার ক্রিয়াকর্মে) ধৈর্য ধরতে পারবেন না(অর্থাৎ আপনি আমার ফার্যকলাপের ব্যাপারে অনধিকার চর্চা করবেন। শিক্ষা সম্পর্কিত ব্যাপারে শিক্ষার্থী শিক্ষককে অনডিপ্রেত ও অসময়োচিতভাবে প্রশ্ন করলে তা অনধিকার চর্চা হয়ে পড়ে এবং ফলে সহঅবস্থান কঠিন হয়ে পড়ে )। এমন বিষয় সম্পর্কে (এরকম ব্যাপারে) আপনি ক্ষি করে ধৈর্য ধরবেন, যা আপনার জানের আওতার বাইরে ( অর্থাৎ কারণ জানা না থাকার কারণে বিষয়টি বাহ্যত শরীয়তবিরোধী মনে হবে। আপনি শরীয়তবিরোধী ফাজে চুপ থাকতে পারবেন না।) মূসা (আ) বললেন : (না) ইনশাআরাহ্ আপনি আমাকে ধৈর্যশীল ( অর্পাৎ সংযমী ) পাবেন এবং আমি আপনার কোন আদেশ অমান্য করব না। (উদাহরণত বাধা দিতে নিষেধ করলে বাধা দেব না। এমনিভাবে অন্য কোন বিষয়েও বিরুদ্ধাচরণ করব না )। তিনি বললেন ঃ ( আছা ) যদি আপনি আমার সাথে থাকতে চান, তবে (লক্ষ্য রাখবেন যে) আমাকে কোন বিষয়ে প্রশ্ন করবেন না, যে পর্যন্ত না আমি নিজেই সে সম্পর্কে আপনাকে কিছু বলি।

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

وَ أَذَ قَالَ مَرْسَى لَغْنَا وَ الْحَالَةِ اللَّهُ مَرْسَى لَغْنَا وَ عَالَ مَرْسَى لَغْنَا وَ عَالَ مَرْسَى لَغْنَا وَ মূসা ইবনে ইমরান (আ)-কে বোঝানো হয়েছে। নওফল বাক্লালী অন্য এক মূসার সাথে এ ঘটনাক্ষে সম্বদ্ধযুক্ত করেছেন। সহীহ্ বোখারীতে হযরত ইবনে আক্রাসের পক্ষ থেকে তার তীর খণ্ডন বণিত রয়েছে।

করা হলে অর্থ হয় খাদিক অর্থ যুবক। শব্দটিকে কোন বিশেষ ব্যক্তির সাথে সম্বন্ধ করা হলে অর্থ হয় খাদেম। কেননা, অধিকাংশ ক্ষেত্রে শক্তিশালী মুবক দেখে খাদেম রাখা হয়, যে সবল্পকম কাজ সম্পন্ন করতে পারে। ভৃত্য ও খাদেমকে যুবক বলে ডাকা একটি ইসলামী শিণ্টাচার। ইসলামের শিক্ষা এই যে, চাকরদেরকেও গোলাম অথবা চাকর বলে সম্বোধন করো না; বরং ভাল খেতাব দ্বারা ডাক। এখানে এখানে অথবা চাকর বলে সম্বোধন করো না; বরং ভাল খেতাব দ্বারা ডাক। এখানে এখানে এখাটিক মূসা (আ)-র দিকে সম্বন্ধযুক্ত করা হয়েছে। তাই অর্থ হবে মূসা (আ)-র খাদেম। হাদীসে বণিত রয়েছে, এই খাদেম ছিল ইউশা ইবনে নূন ইবনে ইকরায়ীম ইবনে ইউসুফ (আ)। কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে যে, সে মূসা (আ)-র ভায়েয় ছিল। কিন্তু এ সম্পর্কে কোন চূড়ান্ত ফয়সালা করা যায় না। সহীহ্ রেওয়ায়েতে প্রমাণিত রয়েছে যে, তার নাম ছিল ইউশা ইবনে নূন। অবশিল্ট অবস্থার প্রমাণ নেই ।----(কুরতুবী) এ ধরনের স্থান দুনিয়াতে অসংখ্য আছে। এখানে কোন্ জায়গা বোঝানো হয়েছে, কোরআন ও হাদীসে তা নিদিষ্ট করে বলা হয়নি। তাই ইঙ্গিত ও লক্ষণাদিদৃষ্টে তক্ষসীরবিদদের উক্তি বিভিন্নরাপ। কাতাদাহ্ বলেন ঃ পারস্য উপসাগর ও রোম সাগরের সঙ্গমন্থল বোঝানো হয়েছে। ইবনে আতিয়্যার মতে আজারবাইজানের নিকটে একটি স্থান, কেউ কেউ জর্দান নদী ও ভূমধ্যসাগরের মিলনস্থলের কথা বলেছেন। ফেট বলেন ঃ এ স্থান্টি তুজায় অবস্থিত। ইবনে আবী ফা'বের মতে এটি আফ্রিকায় অবস্থিত। সুদ্দীর মতে এটি আর্মেনিয়ায় অবস্থিত। ইবনে আবী ফা'বের মতে এটি আফ্রিকায় অবস্থিত। সুদ্দীর মতে এটি আর্মেনিয়ায় অবস্থিত। ( অনেকের মতে বাহরে-আন্দান্ডু সা ও বাহরে মুহীতের সঙ্গমস্থলই হচ্ছে এই স্থান। মোট-কথা, এটা স্থতঃসিদ্ধ যে, আল্লাহ্ তা'আলা মূসা (আ)-কে সে স্থানটি নির্দিণ্ট করে বলে দিয়েছিলেন ।----( কুরতুবী )

হ্যরত মুসা (আ) ও খিযিরের কাহিনী ঃ সহীহ্ বোখারী ও মুসলিমে হ্যরত উবাই ইবনে কা'বের রেওয়ায়েতে ঘটনার বিবরণে প্রকাশ, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ একদিন হষরত মূসা (আ) বনী ইসরাঈলের এক সভায় ভাষণ দিচ্ছিলেন। জনৈক ব্যক্তি প্রশ করলঃ সব মানুষের মধ্যে অধিক জানী কে ? হযরত মূসা (অ।)-র জানামতে তাঁর চাইতে অধিক জানী আর কেউ ছিল না। তাই বলেনঃ আমি সবার চাইতে অধিক জানী। আল্লাহ্ তা'আলা তাঁর নৈকটাশীল বান্দাদেরকে বিশেষভাবে গড়ে তোলেন। তাই এ জওয়াব তিনি পছন্দ করলেন না। এখানে বিষয়টি আল্লাহ্র উপর ছেড়ে দেয়াই ছিল আদব। অর্থাৎ একথা বলে দেয়া উচিত ছিল যে, আল্লাহ্ তা'আলাই ডাল জানেন, কে অধিক জানী। এ জওয়াবের কারণে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে মূসা (আ)-কে তিরক্ষার করে ওহী নাযিল হল যে, দুই সমুদ্রের সঙ্গমুস্তল্রে অবস্থানকারী আমার এক বান্দা আপনার চাইতে অধিক জানী। [ একথা ওনে মূসা ( আ) প্রার্থনা জানালেন যে, তিনি অধিক জানী হলে তাঁর কাছ থেকে জান লাভের জন্য আমার সফর করা উচিত ]। তাই বললেন ঃ ইয়া আল্লাহ্ আমাকে তাঁর ঠিকানা বলে দিন। আলাহ্ বললেন ঃ থলিয়ার মধ্যে একটি মাহ নিয়ে নিন এবং দুই সমুদ্রের সঙ্গনন্থলের দিকে সফর করুন। যেখানে পৌঁছার পর মাছটি নিরুদেশ হয়ে যাবে, সেখানেই আমার এই বান্দার সাক্ষাত পাবেন। মূসা (আ) নির্দেশমত থলিয়ায় একটি মাছ নিয়ে রওয়ানা হয়ে গেজন। তাঁর সাথে তাঁর খাদেম ইউশা ইবনে নূনও ছিল। পথিমধ্যে একটি প্রস্তরখডের উপর মাথা রেখে তাঁরা যুমিয়ে পড়লেন। এখানে হঠাৎ মাছটি নড়াচড়া করতে লাগল এবং গলিয়া থেকে বের হয়ে সমুদ্রে চলে গেল। (মাছের জীবিত হয়ে সমুদ্রে চলে যাওয়ার সাথে সাথে আরও একটি মু'জিয়া এই প্রকাশ পেল যে) মাছটি সমুদ্রের যে পথ দিয়ে চলে গেল, আল্লাহ্ তা'আলা সেই পথে পানির স্ত্রোত বন্ধ করে দিলেন। ফলে সেখানে পানির মধ্যে একটি সুড়লের মত হয়ে গেল। ইউশা ইবনে নূন এই আশ্চর্যজনক ঘটনা নিরী-ক্ষণ করেছিল। মূসা (আ) নিদ্রিত ছিলেন। যখন জাগ্রত হলেন, তখন ইউশা ইবনে নূন মাছের এই আশ্চর্যজনক ঘটনা তাঁর কাছে বলতে ডুলে গেলেন। এবং সেখনি থেকে সামনে রওয়ানা হয়ে গেলেন। পূর্ণ একদিন একরাত সফর করার পর সকাল বেলায় মূসা (আ) খাদেমকে বললেন গ আমাদের নাশতা আন। এই সফরে যথেত্র ক্লান্ড হয়ে পড়েছি। রসূনুল্লাহ্ (সা) বলেন গুরুব্যছল অতিক্রম করার পূর্বে মূসা (আ) মোটেই ক্লান্ত হননি। নাশতা চাওয়ার পর ইউশা ইবনে নূনের মাছের ঘটনা গনে পড়ল। সে জুলে যাওয়ার ওষর পেশ করে বলল গ শয়তান আমাকে ডুলিয়ে দিয়েছিল। অতঃপর বলল গ মৃত মাহটি জীবিত হয়ে আশ্চর্যজনকভাবে সমুদ্রে চলে গেছে। তখন মূসা (আ) বললেন গু সে ছানটিই তো আমাদের লক্ষ্য ছিল। (অর্থাৎ মাছের জীবিত হয়ে নিরুদ্দেশ হওয়ার স্থানটিই ছিল গন্তব্যন্থল)।

সেমতে তৎক্ষণাৎ তাঁরা ফিরে চললেন এবং ছানটি পাওয়ার জন্যে পূর্বের পথ ধরেই চললেন। প্রস্তরখণ্ডের নিকাট পৌছে দেখলেন, এফ ব্যক্তি আপাদমস্তক চাদরে আরত হয়ে গুয়ে আছে। মূসা (আ) তদবস্থায়ই সালাম করলে খিষির (আ) বললেন ঃ এই (জনমানবহীন) প্রান্তরে সালাম কোথা থেকে এল ? মূসা (আ) বললেন ঃ আমি মূসা। হযরত খিষির প্রশ্ন করলেন ঃ বনী ইসরাঈলের মূসা? তিনি জওয়াব দিলেন ঃ হাঁা, আমি বনী ইসরাঈলের মূসা। আমি আপনার কাছ থেকে ঐ বিশেষ জ্ঞান অর্জন ফরতে এসেছি, যা আল্লাহ্ তা'আলা আপনাকে শিক্ষা দিয়েছেন।

হযরত খিযির বলনেে ঃ আপনি আমার সাথে ধৈর্য ধরতে পারবেন না। হে মূসা, আমাকে আল্লাহ্ তা'আলা এমন এক জান দান করেছেন, যা আপনার কাছে নেই ; পক্ষান্তরে আপনাকে এমন জান দিয়েছেন, যা আমি জানি না। মূসা (আ) বললেন ঃ ইনশাআল্লাহ্, আপনি আমাকে ধৈর্যশীল পাবেন। আমি কোন কাজে আপনার বিরোধিতা করব না।

হযরত খিষির বললেন ঃ যদি আপনি আমার সাথে থাকতেই চান, তবে কোন বিষয়ে আমাকে প্রশ্ন করবেন না, যে পর্যন্ত না আমি নিজে তার ব্বরাপ বলে দেই।

একথা বলার পর উভয়ে সমুদ্রের পাড় ধরে চলতে লাগলেন। ঘটনারুমে একটি নৌকা এসে গেলে তাঁরা নৌকায় আরোহণের ব্যাপারে কথাবার্তা বললেন। মাঝিরা হযরত খিযিরকে চিনে ফেলল এবং কোন রকম পারিশ্রমিক ছাড়াই তাঁদেরকে নৌকায় তুলে নিল। নৌকায় চড়েই খিযির কুড়ালের সাহায্যে নৌকার একটি তড়া তুলে ফেললেন। এতে হযরত মূসা (আ) ( স্থির থাকতে পারলেন না----) বললেন গ তারা কোন প্রকার পারিশ্রমিক ছাড়াই আমাদেরকে নৌকায় তুলে নিয়েছে। আপনি ফি এরই প্রতিদানে তাদের নৌকা ডেঙে দিলেন, যাতে সবাই ডুবে যায়? এতে আপনি ফি এরই প্রতিদানে তাদের নৌকা ডেঙে দিলেন, যাতে সবাই ডুবে যায়? এতে আপনি অতি মন্দ কাজ করলেন। খিযির বললেন গ আমি পূর্বেই বলেছিলাম, আপনি আমার সাথে ধৈর্য ধরতে পারবেন না। তখন মূসা (আ) ওয়র পেশ করে বললেন গ আমি আমার ওয়াদার কথা ডুলে গিয়েছিলাম। আমার প্রতি রুণ্ট হবেন না।

রসূলুল্লাহ্ (সা) এ ঘটনা বর্ণনা করে বলেন ঃ হষরত মূসা (আ)-র প্রথম আগত্তি ভুলক্রমে, দিতীয় আগত্তি শর্ত হিসেবে এবং তৃতীয় আগত্তি ইচ্ছাক্রমে হয়েছিল (ইতিমধ্যে) একটি পাখী এসে নৌকার এক প্রান্তে বসল এবং সমুদ্র থেকে এক চঞ্ পানি তুলে নিল ৷ খিযির মৃসা (আ)-কে বললেন ঃ আমার জান এবং আপনার জান উভয়ে মিলে আল্লাহ্ তা'আলার জানের মুকাবিলায় এমন তুলনাও হয়না যেমনটি এ পাখীর চঞ্চুর পানির সাথে রয়েছে সমুদ্রের পানি ৷

অতঃপর তাঁরা নোকা থেকে নেমে সমুদ্রের কূল ধরে চলতে লাগলেন। হঠা খিযির একট বালককে অন্যান্য বালকদের সাথে খেলা করতে দেখলেন। খিযির ত্বহতে বালকটির মন্ডক তার দেহ থেকে বিচ্ছিন্ন করে দিলেন। বালকটি মরে গেল। মূসা (আ) বললেনঃ আপনি একটি নিস্পাপ প্রাণকে বিনা অপরাধে হত্যা করেছেন। এ যে বিরাট গোনাহ্র কাজ ক্ষরলেন! খিযির বললেনঃ আমি তা পূর্বেই বলেছিলাম, আপনি আমার সাথে ধৈর্য ধরতে পারবেন না। মূসা (আ) দেখলেন, এ ব্যাপারটি পূর্বাপেক্ষা গুরুতর। তাই বললেনঃ এরপর যদি কোন প্রশ্ন করি, তবে আপনি আমাকে পৃথক করে দেবেন। আমার ওষর-আপতি দুড়ান্ত হয়ে গেছে।

অতঃপর আবার চলতে লাগলেন। এক গ্রামের উপর দিয়ে যাওয়ার সময় তারা গ্রামবাসীদের কাছে খাবার চাইলেন। তারা সোজা অশ্বীকার করে দিল। হযরত খিযির এই গ্রামে একটি প্রাচীরকে পতনোম্মুখ দেখতে পেলেন। তিনি নিজ হাতে প্রাচীরটি সোজা করে দিলেন। মূসা (আ) বিস্মিত হয়ে বললেন ঃ আমরা তাদের কাছে খাবার চাইলে তারা দিতে জহীকার করল অথচ আপনি তাদের এত বড় কাজ করে দিলেন; ইল্ছা করলে এর পারিশ্রমিক তাদের কাছ থেকে আদায় করতে পারতেন। খিযির বললেন ঃ

এল্লপর খিষির উপরোজ ঘটনাষ্ঠয়ের ত্বরাপ মূসা (আ)-র কাছে বর্ণনা করে বললেন : أَنْ لَكُ تَا وَيْلُ مَا لَمُ تُسْلَطُعُ عَلَيْهُ صَبُرًا - অর্থাৎ এ হচ্ছে সে সব ঘটনার ত্বরূপ, যেওঁলো দেখে আপনি ধৈর্য ধরতে পারেন নি। রসূলুলাহ্ (সা) সম্পূর্ণ ঘটনার বর্ণনা করে বললেন : মূসা (আ) যদি আরও কিহুক্ষণ ধৈর্য ধরতেন, তবে তাদের আরও কিহু জানা যেত।

বোখারী ও মুসলিমে বণিত এই দীঘঁ হাদীসে পরিক্ষার উল্লেখ রয়েছে যে, মূসা বলতে বনী ইসরাউলের পয়গন্বর মূসা (আ) এবং তাঁর যুবক সঙ্গীর নাম ইউশা ইবনে নূন এবং দুই সমুদ্রের সঙ্গমন্থলে যে বান্দার কাছে মূসা (আ)-কে প্রেরণ করা হয়েছিল, তিনি ছিলেন খিযির (আ)। অতঃপর আয়াতসমূহের তফসীর দেখুন।

গন্তব্যস্থল সম্পর্কে তাঁর সঙ্গীকে অবহিত করা। সফরের জরুরী বিষয়াদি সম্পর্কে সঙ্গীকে অবহিত করাও একটি আদুব। অহংকারীরা তাদের খাদেম ও পরিচারকদেরকে সম্বো-ধনেরই যোগ্য মনে করে না এবং নিজের সফর সম্পর্কে কোন কিছুই বলে না।

দেশ এক বিষয়িত এর বহবচন। আডিধানিক অর্থে আশি বছরে এক হকবা। কারও কারও মতে আরও বেশী সময়ে এক হকবা হয়। এর কোন নিদিল্ট সীমা নেই। মূসা (আ) সঙ্গীকে বলে দিলেন যে, আদ্লাহ্র নির্দেশ অনুযায়ী আমাকে দুই সমুদ্রের সঙ্গমন্থলে পৌছাতে হবে। আমার সংকর এই যে, যতদিনই লাণ্ডক, গন্তব্যস্থলে না পৌঁছা পর্যন্ত সক্ষর অব্যাহত রাখব। আল্লাহ্ তা'আলার আদেশ পালনে পরগন্ধরদের সংকর এমনি দৃঢ় হয়ে থাকে।

খিযিরের চাইতে মুসা (জা)-র খেল্ঠডু, তার বিশেষ প্রশিক্ষণ ও মু'জিয়া :

فَلُما بَلَغا مَجْمَع بَيْنِهِمَا لَسِيا حَوْتَهما فَا تَخَذَ سَبِيلَةً فِي الْبَحْرِ سَرَبّاً

কোরআন ও হাদীসের সুস্পষ্ট বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, হযরত মূসা (আ) পয়গন্বর কুলের মধ্যেও বিশিষ্ট মর্যাদার অধিকারী ছিলেন। আল্লাহ্ তা'আলার সাথে কথোপকথ-নের বিশেষ মর্যাদা ভাঁর অনন্য বৈশিল্ট্য। হ্যরত খিযিরের নবুয়ত সম্পর্কেও মতভেদ রুয়েছে। যদি নবী মেনেও নেয়া যায়, তবে তিনি রসূল ছিলেন না। তাঁর কোন গ্রন্থ নেই এবং কোন বিশেষ উম্মতও নেই। তাই মূসা (আ) হযরত খিযিরের চাইতে সর্বা-ৰস্থায় বহুঙাণে লেঠ। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা নৈকট্যশীলদের সামান্যতম এ চিও সংশোধন করেন। তাঁদের প্রশিক্ষণের খাতিরে সামান্যতম রুটির জন্যেও তিরস্কার করা হয় এবং সে মাপকাঠিতেই তাঁদের দ্বারা রুটি পূরণ করিয়ে নেয়া হয়। আগাগোড়া কাহিনীটি এই বিশেষ প্রশিক্ষণেরই বহিঃপ্রকাশ। 'আমি সর্বাধিক জানী' মৃসা (আ)-র মুখ থেকে অসতর্ক মুহূতে একথাটি বের হয়ে গেলে আরাহ্ তা'আলা তা অপহন্দ করেন । তাঁকে হঁশিয়ার করার জন্য এমন এক ব।ন্দার ঠিকানা তাঁকে দিলেন, যার কাছে আলাহ্ প্রদার বিশেষ ভান ছিল। সেই ভান মূসা (আ)-র কাছে ছিল না। যদিও মূসা (আ)-র ভান মর্তবার দিক দিয়ে শ্রেষ্ঠ ছিল, কিন্তু তিনি সেই বিশেষ ভানের অধিকারী ছিলেন না । এদিকে আল্লাহ্ তা'আলা মূসা (আ)-কে ভানার্জনের অসীম প্রেরণা দান করেছিলেন। ফলে নতুন জানের কথা ওনেই তিনি তা অর্জন করার জন্য শিক্ষাথীর বেশে সক্ষর করতে প্রস্তুত হয়ে গেলেন এবং আল্লাহ্ তা'আলার কাছেই খিযিরের ঠিকানা জিভেস করলেন। এখানে প্রণিধানযোগা বিষয় এই যে, আল্লাহ্ তা আলা ইচ্ছা করলে এখানেই খিযিরের সাথে মূসা (আ)-র সাক্ষাত অনায়াসে ঘটাতে পারতেন অথবা মূসা (আ)-কেই পরিষ্ণার ঠিকানা বলে দিতে পারতেন। ফলে সেখানে পৌঁছা কণ্টকর হত না। কিন্তু ঠিকানা অস্পষ্ট রেখে বলা হয়েছে যে, যেখানে মৃত মাছ জীবিত হয়ে নিরু-দ্দেশ হয়ে যাবে, সেখানেই খিষিরকে পাওয়া যাবে।

বোখারীর হাদীস থেকে মাছ সম্পর্কে জান। যায় যে, আল্লাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকেই থলিয়ায় মাছ রেখে দেয়ার নির্দেশ হয়েছিল। তবে তা খাবার হিসেবে রাখার আদেশ হয়েছিল, না অনা কোন উদ্দেশো—তা জানা যায় না। তবে উভয় সম্ভাবনাই রয়েছে। তাই কোন কোন তফসীরবিদ বলেন যে, এই ভাজা করা মাছটি খাওয়ার জন্য রাখা হয়েছিল এবং তারা তা থেকে সফরকালে আহারও করেছেন। মাছটির অর্ধেক জীবিত হয়ে সমুদ্রে চলে যায়।

ইবনে আতিয়্যা ও অন্য কয়েকজন একথাও বর্ণনা করেছেন যে, মাছটি মু'জিযা হিসেবে পরবর্তীকালে জীবিত ছিল এবং অনেকে তা দেখেছে বলেও দাবি করেছে। মাছটির এক পার্শ্ব অক্ষত এবং অপর পার্শ্ব ভক্ষিত ছিল। ইবনে আতিয়্যা নিজেও দেখেছেন বলে বর্ণনা করেছেন।----( কুরতুবী)

কোন কোন তফসীয়বিদ বলেন যে, নাশতার থলে ছাড়া পৃথক একটি থলেতে মাছ রাখার নির্দেশ হয়েছিল। এ তফসীর থেকেও বোঝা যায় যে, মাছটি মৃত ছিল। কাজেই জীবিত হয়ে সমুদ্রে চলে যাওয়া একটি মু'জিযাই ছিল।

হযরত খিযিরের অস্পল্ট ঠিকানা দেয়ার বিষয়টিও হযরত মূসা (আ)-র জন্য এক পরীক্ষা বৈ কিছুই ছিল না। এ পরীক্ষার উপর আরও পরীক্ষা ছিল এই যে, - 30 K3 / ঠিক গন্তব্যন্থলৈ পৌছে তিনি মাছের কথা ভুলে গেলেন। আয়াতে 🗛 🖧 🛶 বলে তাদের উভয়ের ভুলে যাওয়ার কথা ব্যক্ত করা হয়েছে। কিন্তু বোধারীর হাদীসে বণিত কাহিনী থেকে জানা যায়যে, মাছটি জীবিত হয়ে সমুদ্রে চলে যাওয়ার সময় মূসা (আ) নিদ্রিত ছিলেন। শ্বধু ইউশা ইবনে নূন এ আশ্চর্য ঘটনাটি প্রত্যক্ষ করেছিল এবং জাগ্রত হওয়ার পর মূসা (আ)-কে জানাবার ইচ্ছা করছিল। কিন্তু পরে আল্লাহ্ তা'আলা তাকে ভূলে ফ্যেল রাখেন। সুতরাং আয়াতে 'উভয়ে ভূলে গেলেন' কথাটা এমন হবে, সেমন অন্য এক আয়াতে 3 লবণাজ্ঞ সমুদ্র উভয়টি থেকে মোতি আহরিত হওয়ার কথা বর্ণনা′ করা হয়েছে। অথচ মোতি ওধু লবণাজ্ঞ সমুদ্র থেকেই আহরিত হয়। কিন্তু 🛶 💭 এর কায়দা অনুযায়ী এরাপ লেখার পদ্ধতি সাধারণভাবে প্রচলিত রয়েছে। এটাও সন্ডব যে, সেখান থেকে সামনের দিকে চলার সময় তারা উভয়েই মাছটি সঙ্গে নেয়ার কথা বিস্মৃত ছিলেন। তাই আয়াতে ভূলে যাওয়াকে উভয়ের সাথে সম্পৃক্ত করা হয়েছে।

মোটকথা, মাছের বিষয়টি ভূলে না গেলে ব্যাপার সেখানেই শেষ হয়ে যেত। অথচ মূসা (আ)-র দ্বিতীয় পরীক্ষা নেয়া উদ্দেশ্য ছিল। তাই উভয়েই মাছের কথা ভূলে গেলেন এবং পূর্ণ একদিন ও একরারির পথ অতিরুম করার পর ক্ষুধা ও রুান্তি অনুভব করলেন। এটা ছিল তৃতীয় পরীক্ষা। কেননা, এর আগেও ক্ষুধা ও রুান্তি অনুভব করা উচিত ছিল। ফলে সেখানেই মাছের কথা স্মরণ হয়ে যেত এবং এত দূরবতী সকরের

90r

প্রয়োজন হত না; কিন্তু মূসা (আ) আরও একটু কল্ট করুক, এটাই ছিল আল্লাহ্ তা'আলার ইক্ষা। তাই দীর্ঘ পথ অতিক্রম করার পর ক্ষুধাও ক্লান্ডি অনুভূত হয় এবং মাছের কথা মনে পড়ে। অতঃপর সেখান থেক্ষেই তাঁরা পদচিহন অনুসরণ করে ফিরে চলেন।

মাছের সমুদ্রে চলে যাওয়ার কথাটি প্রথমবার بسبب শব্দে ব্যক্ত করা হয়েছে। এর অর্থ সুড়ঙ্গ। পাহাড়ে রাস্তা তৈরি করার জন্য অথবা শহরে ভূগর্ভন্থ পথ তৈরি করার উদ্দেশ্যে সুড়ঙ্গ খনন করা হয়। এথেকে জানা গেল যে, মাছটি সমুদ্রে যেদিকে যেত, সেদিকে একটি সুড়ঙ্গের মত পথ তৈরি হয়ে যেত। বুখারীর হাদীস থেকে তাই জানা যায়। দিতীয়বার যখন ইউশা ইবনে নূন দীর্ঘ সফরের পর এ ঘটনাটি উল্লেখ করে, তখন مجباً مُرَمَّ مُرَمَّ مُرَمَّ مُرَمَّ مُرَمَّ مُرَمَّ مُرَمَّ مُرَعَ مُرَعَ مُرَعَ مُرَعَ বর্ণনার মধ্যে কোন বৈপরীত্য নেই। কেননা পানিতে সুড়ঙ্গ তৈরি হওয়া অয়ং একটি অন্ত্যাসবিরুদ্ধ আশ্চর্য ঘটনা।

হখরত থিযিরের সাথে সাক্ষাত এবং তাঁর নবুয়তের প্রশ্ন : কোরআন পাকে ঘটনার এই মূল বাজির নাম উল্লেখ করা হয়নি, বরং । مجد । من عبد ) আমার বান্দাদের একজন। বলা হয়েছে। বুখারীর হাদীসে তাঁর নাম খিযির উল্লেখ করা খিষির অর্থ সবুজ-শ্যামল । সাধারণ তফসীরবিদগণ তাঁর এই নামকরণের হয়েছে। কারণ প্রসঙ্গে বলেন যে, তিনি যেখানে বসতেন, সেখানেই ঘাস উৎপন্ন হয়ে যেত, মাটি যেরূপই হোক না কেন। কোরআন পাক একথাও বর্ণনা করে যে, খিষির পয়গন্ধর ছিলেন না একজন ওলী ছিলেন। কিন্তু সাধারণ আলিমদের মতে তিনি যে নবী ছিলেন, একথা কোরআনে বর্ণিত ঘটনাবলী দারা প্রমাণিত হয়। কেননা, এই সফরে যে কয়েকটি ঘটনা ঘটেছে ত**শ্মধ্য কয়েকটি নিশ্চিতরপেই শরীয়তবিরোধী।** আল্লাহ্র ওহী ব্যতীত শরীয়তের নির্দেশ কোনরূপ ব্যতিক্রম হতে পারে না। নবী ও পয়গন্বর ছাড়া আল্লাহ্র ওহী কেউ পেতে পারে না। ওলী ব্যক্তিও কাশফ ও ইলহামের মাধ্যমে কোন কোন বিষয় জানতে পারেন, কিন্তু তা এমন প্রমাণ নয়, যার ভিত্তিতে শরীয়তের কোন নির্দেশ পরিবর্তন করা যায়। অতএব প্রমাণিত হল যে, খিযির আল্লাহ্র নবী ছিলেন। তাঁকে ওহীর মাধ্যমে কিছু সংখ্যক শরীয়তবিরোধী বিশেষ বিধান দান করা হয়েছিল। তিনি যা কিছু করেছেন, তা এই ব্যতিক্রমী বিধানের অনুসরণে করেছেন । কোরআনের নিম্নোজ্ বাক্যে তার পক্ষ থেকেও এ বিষয়টি প্রকাশ করা হয়েছে: مرى ا مرى ي অর্থাৎ আমি নিজের পক্ষ থেকে কোন কিছু করিনি ; বরং আল্লাহ্র নির্দেশে করেছি ।

মোটকথা, সাধারণ আলিমদের মতে হযরত খিযির (আ) ও একজন নবী। তবে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে তাঁকে কিছু অপাথিব দায়িত্ব অর্পণ করা হয়েছিল এবং এ সম্পক্তি জানও দান করা হয়েছিল। মূসা (আ) এগুলো জানতেন না। তাই তিনি আপত্তি উত্থাপন করেছিলেন। তফসীর কুরতুবী, বাহ্রে মুহীত, আবূ হাইয়্যান প্রভৃতি গ্রন্থে এই বিষয়বস্ত বিভিন্ন ভারতে বণিত হয়েছে।

কোন ওলীর গক্ষে শরীয়তের বাহ্যিক নির্দেশ জমান্য করা জায়েষ নয় ঃ অনেক মূর্খ, পথরুল্ট, সূর্ফীবাদের কলংকত্বরূপ লোক একথা বলে বেড়ায় যে, শরীয়ত ডিয় জিনিস আর তরীকত ডিম্ন জিনিস। অনেক বিষয় শরীয়তে হারাম, কিন্তু তরীকতে হালাল। কাজেই কোন ওলীকে প্রকাশ্য কবীরা গোনাহে লিগ্ত দেখেও আপন্তি করা ঠিক নয়। উপরোক্ত আলোচনা থেকেই জানা গেল যে, তাদের এসব কথা পরিষ্কার ধর্মদ্রোহিতা ও বাতিল। হযরত খিযির (আ)-কে দুনিয়ার কোন ওলীর মাপকাঠিতে বিচায় করা যায় না। এবং শরীয়তের বিরুদ্ধে তাঁর কোন কাজকে বৈধ বলা যায় না।

শিষ্যের জন্য গুরুর অনুসরণ অপরিহার্য : دَرَيَّ تَعَلَّمُ وَ الْتَبْعِكَ عَلَى أَنْ تَعَلَّمُونَ : শিষ্যের জন্য গুরুর অনুসরণ অপরিহার্য

এখানে হযরত সূসা (আ) আরাহ্র নবী ও শীর্যন্থানীয় রসূন হওয়া সত্ত্বেও হযরত খিযিরের কাছে সবিনয় প্রার্থনা করেছেন যে, আমি আপনার জান শিক্ষা করার জন্য আপনার সাহচর্য কামনা করি। এ থেকে বোঝা গের যে, শিষ্য গ্রেছ হলেও গুরুর প্রতি সম্মান ও প্রদ্ধা প্রদর্শন এবং তাঁর অনুসরণ করা ওয়াজিব। এটাই জানার্জনের আদব।---( কুরতুবী, মাযহারী )

মূসা (আ) স্বয়ং আল্লাহ্র পক্ষ থেকে তাঁর কাছে গমনের এবং তাঁর কাছ থেকে জানার্জনের নির্দেশ পেয়েছিলেন। তাই তাঁর কোন কাজ প্রকৃতপক্ষ শরীয়তবিরোধী হবে না, এ ব্যাগারে তিনি নিশ্চিত ছিলেন। তাই তিনি ধৈর্যধারণের ওয়াদা করে নিলেন। নতুবা এরাপ ওয়াদা করাও কোন আলিমের জন্য জায়েয নয়। কিন্তু পরে শরীয়ত সম্পর্কে ধর্মীয় মর্যাদাবোধের প্রেরণায় অনুপ্রাণিত হয়ে কৃত ওয়াদা ভুলে গেলেন। প্রথম ঘটনাটি তেমন গুরুতরও ছিল না। গুধু নৌকাওয়ালাদের আথিক ক্ষতি অথবা পানিতে ডুবে যাওয়ার নিছক সম্ভাবনাই ছিল, যা পরে বাস্তবে পরিণত হয়নি। কিন্তু পরবর্তী ঘটনাবলীতে মূসা (আ) আপন্তি না করারে ওয়াদাও করেননি। বালক হত্যার ঘটনা দেখে তিনি তার প্রতিবাদ করেন এবং এ প্রতিবাদের র্জন্য কোন ওযরও পেশ করেননি। শুধু এতটুকু বললেন যে, ভবিষ্যতে প্রতিবাদ করলে আমাকে সাহচর্য দান না করার অধিকার আপনার থাকবে। কেননা, শরীয়তবিরুদ্ধ কাজ বরদাশত করা কোন নবী ও রসূলের পক্ষে সন্তবপর নয়। তবে প্রকৃতপক্ষেও যেহেতু পয়গন্বর ছিলেন, তাই অবশেষে এই রহস্য উদ্যাটিত হয় যে, এসব ঘটনা খিযির (আ)-এর জন্য শরীয়তের সাধারণ নিয়মবহির্তুত করে দেয়া হয়েছিল এবং তিনি ওহীর প্রত্যাদেশ অনুযায়ীই এগুলো সম্পাদন করেছিলেন ।----( মাযহারী )

মূসা (আ)-এর জান ও খিযির (আ)-এর জানের একটি মৌলিক পার্ধকা এবং উভয়ের বাহিকে বৈপরীত্যে সমাধান ঃ এখানে স্বডাবতই প্রশ্ন হয় যে, খিযির (আ)-এর বর্ণনা অনুযায়ী তাঁরে জান মূসা (আ)-র জান থেকে ডিল ধরনের ছিল। কিন্তু উডয় জানই যখন আললহপ্রদত্ত তখন উডয়ের বিধি -বিধানে বৈপরীতা ও বিরোধ কেন ? এ সম্পর্কে তফসীর মাযহারীতে হযরত কামী সানাউল্লাহ্ পানিপথীর বজব্য সত্যের অধিক নিকটবর্তী এবং আকর্ষণীয়। আমি তাঁর বজ্তব্যের যে মর্ম বুঝতে পেরেছি, তার সার-সংক্ষেপ নিম্পেন উদ্বুত করা হল ঃ

আল্লাহ্ তা'আলা যাদেরকে ওহী ও নবুয়তের মর্যাদায় ভূষিত করেন, সাধারণত তাঁদেরকে জন–সংক্ষারের দায়িত্ব অর্পণ করা হয়। তাঁদের প্রতি গ্রন্থ ও শরীয়ত নাযিল করা হয়। এগুলোতে জনগণের হিদায়েত ও সংশোধনের নিয়মাবলী লিপিবদ্ধ থাকে। কোরআন পাকে যত নবী রস্লের নাম স্পষ্টভাবে উল্লেখ করা হয়েছে, তাঁদের স্বার উপরই শরীয়তের আইন প্রয়োগ ও সংশোধনের দায়িত্ব নাস্ত ছিল। তাঁদের কাছে আগত ওহীও ছিল এই দায়িত্বের সাথে সম্পর্কযুক্ত। কিন্তু অপরদিকে কিছু স্টটরহস্য সম্পর্কিত দায়িত্বও তাঁদের উপর রয়েছে। সে সবের জন্য সাধারণজাবে ফেরেশতাগণ নিয়োজিত রয়েছেন। কিন্তু কোন কোন পয়গম্বরকেও আল্লাহ তা'আলা এ ধরনের দায়িত্ব পাধনের জন্য বিশেষভাবে নিযুক্ত ব্যরছেন। হযরত খিষির (আ) ওাঁদেরই একজন। সৃষ্টিরহস্য সম্পকিত দায়িত্ব আনুষ্ঠিক ঘটনাবলীর সাথে সম্পৃজ ; যেমন অমুক ডুবর ব্যক্তিকে উদ্ধার করা হোক অথবা অমুককে নিপাত করা হোক অথবা অমুককে উন্নতি দান করা হোক । এগুলোর বিধি-বিধানও জন-গণের সাথে সম্পর্কযুক্ত নয়। এসব আনুষঙ্গিক ঘটনার মধ্যে কিছুসংখ্যক এমনও থাকে ষে, এক ব্যক্তিকে নিপাত করা শরীয়তের আইনবিরুদ্ধ, কিন্তু অপাথিব আইনে এই বিশেষ ব্যাপারটিকে শরীয়তের সাধারণ আইনের আওতার বাইরে রেখে ঐ পয়গন্ধরের জন্য বৈধ করে দেয়া হয়, যার যিম্সায় হস্টিরহস্য সম্পর্কিত এই বিশেষ দায়িত্ব ন্যস্ত রয়েছে। এমতা-নন্থায় শরীয়তের আওতাবহির্ভূত বিশেষ পরিস্থিডিজনিত এই নির্দেশটি শরীয়তের আইন-বিশেষজনের জানা থাকে না। ফলে তারা একে হারাম বলতে বাধ্য হন এবং যাকে এট আইন থেকে পৃথক রাখা হয়, তিনি যথাম্বানে সত্যের উপরই প্রতিষ্ঠিত থাকেন।

মোটকথা যেখানে বৈপরীত্য দেখা যায়, সেখানে প্রকৃত প্রস্তাবে বিপরীত নয় বরং আনুসঙ্গিক ঘটনা শরীয়তের সাধারণ আইন থেকে ব্যতিক্রম থাকে মাত্র। আবৃ হাইয়্যান বাহরে-মুহীতে বলেন ঃ

الجمهور على أن العضرنبي وكان علمة معرنة بواطن قد أوحيت الينة وعلم موسى الاحكام والغتيا بالظاهر.

তাই এই ব্যতিক্রমটি নবুয়ত সম্পক্তিত ওহীর মাধ্যমে হওয়া জরুরী। কোন কাশ্ফ ও ইলহাম এই ব্যতিক্রমের জন্য যথেতট নর। হযরত থিযির কতৃক বালক হত্যা শরীয়তের দৃণ্টিতে হারাম ছিল, কিন্তু তাঁকে হৃত্টিগতভাবে শরীয়তের এই আইনের উধ্বে রেখে এ কাজের জন্য আদেশ করা হয়েছিল। নবী নয়---এমন কোন ব্যক্তিকে তাঁর মাপকাঠিতে বিচার করে কোন হারামকে হালাল মনে করা---যেমন ডও সূফীদের মধ্যে প্রচলিত আছে---সম্পূর্ণ ধর্মদ্রোহিতা ও ইসলামের বিরুদ্ধে বিদ্রোহ ঘোষণার নামান্তর।

ইবনে আবী শায়বা হযরত ইবনে আব্বাসের ঘটনা বর্ণনা করেছেন যে, একবার নাজদাহ হারুরী (খারেজী) ইবনে আন্বাসের কাছে পগ্র লিখল যে, হযরত খিযির (আ) নাবালেগ বালককে কিরপে হত্যা করলেন, অথচ রসূলুল্লাহ্ (সা) নাবালেগ হত্যা করতে নিষেধ করেছেন? ইবনে আব্বাস জওয়াবে লিখলেন ঃ কোন বালক সম্পকে যদি তোমার ঐ জ্ঞান অজিত হয়ে যায়, যা খিয়ির (আ)-এর অজিও হয়েছিল, তবে তোমার জন্যও নাবালেগ হত্যা করা জায়েষ হয়ে যাবে। উদ্দেশা এই যে, খিযির (আ) নবুয়তের ওহীর মাধ্যমে এই জান লাভ করেছিলেন। রসূলুল্লাহ্ (সা)-র পর নবুয়ত বন্ধ হয়ে যাওয়ার কারণে এখন এই জান কেউ লাভ করতে পারবে না।----(মাযহারী)

ও ঘটনা থেকে এ কথা জানা গেল।য়, কোন ব্যক্তিকে শরীয়তের আইনের উর্ধ্বে সাব্যস্ত করার অধিকার একমাত্র ওহাঁর অধিকারী পয়গন্থরেরই রয়েছে।

فأنطكفا يترحتى إذا زكيبا فيالتسفينية خرفها وقال أخرقتها لِتُغْرِقَ أَهْلَهَا، لَقَدْجِئْتَ شَيْئًا إِمْرًا ٥ قَالَ ٱلْفراقُلْ إِنَّكَ نْ نَشْتَطِبُعَ مَعِي صَبُرًا ﴿ قَالَ لَا تُؤَاخِذُ نِ يَهُا نَسِبُتُ وَلَا رُهِقْنِيْ مِنْ أَمْرِبْ عُسْرًا ۞ فَانْطَلْغَا بِهَحَتَّى إِذَا لَقِبَا عُلَيًّا فَقَنَلَهُ ٢ قَالَ أَقْتَلْتَ نَفْسًا زَكِيَّةً بِغَيْرِنَفْسٍ لَقَدْجِئْتَ شَيْئًا فَكْرًا ۞ قَالَ ٱلَمْ آقُلُ لَكَ إِنَّكَ لِنَ نَسْتَطِيْ

## সুরা কাহ্য

التُكَ عَنْ شَىءٍ بَعْدَهُا فَلَا نَضْ لَّدُنِّي عُذُرًا ۞ فَانْطَلَعْنَا ۖ حَتَّى إِذَا اَتَبَيَّا ۖ اَهُلَ قُرْيَةٍ اسْتَطْعُمُ هُمَا فَوَجَدَا فِيْهَا جِدَارًا بَثِرِيْهُ آ لْمُ قَالَ لَوْ شِئْتَ كَنَّخَذْتَ عَلَيْهِ أَجْرًا ﴿ قَالَ هُذَا أنُسْطُك مَتَافِيْلِ مَالَهُ لَسُهُ 2102 in the

(৭১) অতঃগর তারা চলতে লাগল ঃ অবশেষে যখন তারা নৌকায় আরোহণ করল, তখন তিনি তাতে ছিদ্র করে দিলেন। মূসা বললেনঃ আপনি কি এর আরোহী-দেরকে ডুবিয়ে দেয়ার জন্য এতে ছিদ্র করে দিলেন? নিশ্চয়ই আপনি একটি গুরুতর মন্দ কাজ করলেন। (৭২) তিনি বললেন ঃ আমি কি বলিনি যে, আপনি আমার সাথে কিছুতেই ধৈর্য্য ধরতে গারবেন না। (৭৩) মূসা বললেন ঃ আমাকে জামার ভুলের জন্য অপরাধী করবেন না এবং আমার কাজে আমার উপর কঠোরতা আরোপ করবেন না। (৭৪) অতঃপর তারা চলতে লাগল। অবশেষে যখন একটি বালকের সাক্ষাত পেল, তখন তিনি তাকে হত্যা করলেন। মূসা বললেনঃ আপনি কি একটি নিষ্পাপ জীৰন শেষ করে দিলেন প্রাণের বিনিময় ছাড়াই? নিশ্চয়ই আপনি তো এক গুরুতর অন্যায় কাজ করলেন। (৭৫) তিনি বললেনঃ আমি কি বলিনি যে, আপনি আমার সাথে ধৈর্য ধরে থাকতে পারবেন না। (৭৬) মূসা বললেন ঃ এরপর যদি আমি আপনাকে কোন বিষয়ে প্রশ্ন করি তবে আপনি আমাকে সাথে রাখবেন না। আপনি আমার পক্ষ থেকে অভিযোগমুক্ত হয়ে গেছেন। (৭৭) অতঃপর তারা চলতে লাগল; অবশেষে যখন একটি জনপদের অধিবাসীদের কাছে পোঁছে তাদের কাছে খাবার চাইল, তখন তারা তাদের আতিথেয়তা করতে অস্বীকার করল। স্বতঃ পর তারা সেখানে একটি পতনোশ্যখ প্রাচীর দেখতে পেল, সেটি তিনি সোজা করে দাঁড় করিয়ে দিলেন। মুসা বললেন ঃ আগনি ইচ্ছা করলে তাদের কাছ থেকে এর পারিএমিক আদায় করতে পারতেন। (৭৮) তিনি বললেন ঃ এখানেই আমার ও আগনার মধ্যে সম্পর্কছেদ হল। এখন যে বিষয়ে আগনি ধৈর্য ধরতে পারেন নি, আমি তার তাৎপর্য বলে দিচ্ছি।

## তঞ্চসীরের সার-সংক্ষেপ

(মোটকথা পরস্পরের মধ্যে কথাবার্তা সাব্যস্ত হয়ে গেল।) অতঃপর উডয়েই (কোন একদিকে) চলতে লাগলেন; (সন্তবত তাঁদের সাথে ইউশা'ও ছিল। কিন্ত সে মূসা (আ)-এর অধীনে ছিল। তাই দু'জনেরই উল্লেখ করা হয়েছে।) অব্যন্দম্বে ( তাঁরা চলতে চলতে যখন এমন জারগায় গিয়ে পৌঁছলেন, যেখানে নৌকায় আরোহণ করার প্রয়োজন দেখা দিল, তখন) উভয়েই নৌকায় আরোহণ করলেন, এ সময়ে ডিনি (নৌকার একটি তক্তা উঠিয়ে) তাতে ছিন্ন করে দিলেন। মূসা (আ) বললেনঃ আপনি কি এর আরোহীদেরকে ডুঝিয়ে দেয়ার উদ্দেশ্যে এতে ছিদ্র করে দিলেন ? আপনি একটি ওরুতর (আশংকার) কাজ করলেন। তিনি বললেনঃ আমি কি বলিনি যে, আপনি আমার সাথে ধৈর্য ধারণ করতে পারবেন না ? ( অবশেষে তাই হয়েছে। আপনি অঞ্চাকার ঠিক রাখতে পারলেন না।) মূসা (আ) বললেন ঃ ( আমি ডুলে গিয়েছিলাম ৷ ) আপনি আমার ভুলের জন্য আমাকে অপরাধী করবেন না এবং আমার এই (অনুসরণের) কাজে আমার উপর (এমন) কঠোরতা আরে।প করবেন না। (যাতে ভুলরুটিও মার্জনা করা যায় না। ব্যাপাপ্রটি এখানেই শেষ হয়ে গেল।) অতঃপর উডয়েই (নৌকা থেকে নেমে সামনে ) চলতে লাগবেন ; অবশেষে যখন একটি (নাবালেগ) বালকের সাক্ষাত পেলেন ; তখন তিনি তাকে হত্যা করলেন । মূসা (আ) ( অস্থির হয়ে ) বললেন ঃ আগনি কি একটি নিষ্পাপ জীবনকে শেষ করে দিলেন ( তাও ) কোন প্রাণের বদলা ছাড়াই ? নিশ্চয় আপনি এক বিরাট অন্যায় কাজ করলেন। (প্রথমত এটা নাবা-লেগের হত্যা, মাকে খুনের বদলেও হত্যা করা যায় না। তদুপরি সে তে। কাউকে হত্যাও করেনি। এ কাজটি প্রথম কাজের চাইতেও ওরুতর। কেননা, প্রথম কাজে ছিল ওধু আধিক ক্ষতি। আরোহীদের নিমজ্জিত হওয়ার আশংকা, কিন্তু তা রোধ করা হয়েছিল। এ ছাড়া নাবালেগ বালক সর্বপ্রকার গোনাহ্ থেকে মুক্ত।) তিনি বললেনঃ আমি কি বলিনি যে, আপনি আমার সাথে ধৈর্য ধরতে পারবেন না ? মূসা (আ) বললেন ঃ ( যাক, এবারও ক্রমা করুন, কিন্তু) এরপর যদি আমি আপনাকে কোন বিষয়ে প্রশ্ন করি, তবে আপনি আমাকে সাথে রাখবেন না। নিশ্চয় আপনি আমার পক্ষ থেকে (চূড়াঙরাপে) নির্দোষ হয়ে গেছেন। [ এবার মূসা ( আ)-ভুরের জন্য কোন ওষর পেশ করেন্নি । এতে বোঝা যায় যে, এ প্রশন্তি তিনি পয়গন্ধরসুলঙ মর্যাদার ডিডিতে ইচ্ছাকৃতভাবেই করেছিলেন।] অতঃপর উডয়েই সামনে চলতে লাগলেন, অবশেষে যখন একটি জনপদের অধিবাসীদের কাছে পৌছে তাদের কাছে খাবার চাইলেন (যে, আমরা অতিথি;) তখন তার৷ তাঁদের আতিথেয়তা করতে অশ্বীকার করল। ইতিমধ্যে তারা সেখনে একটি পতনোশ্যুখ প্রাচীর দেখতে পেলেন। তখন তিনি তাকে (হাতের ইশারায় মু'জিযান্বরাপ) সোজা করে দিলেন। মৃসা (আ) বললেনঃ আপনি ইল্ছা করলে তাদের কাছ থেকে এর পারিগ্রমিক আদায় করতে পারতেন। (ফলে আমাদের অভাবও দুর হত এবং তাদেরও অভদ্রতার সংশোধন হয়ে যেত।) তিনি বললেন ঃ এ হচ্ছে আমার ও আপনার বিচ্ছেদের সময় ( খেমন আপনি নিজেই বলেছিলেন।) এবার আমি সে বিষয়ের শ্বরাপ বলে দিশ্যি, যে বিষয়ে আপনি ধৈষ্য ধরতে পারেননি ? ---পরবর্তী আয়াতে তা বণিত হবে।

# আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

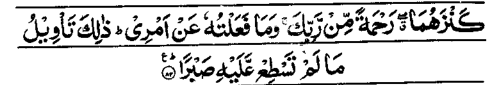
إَجْرَقْتُهَا لَتُغُونَ اللهُ عَلَيْهَا لَتُغُونَ اللهُ اللهُ المُعَدَّرِينَ اللهُ اللهُ المُعْدِقَ المُعْدِين

কুড়াল দ্বারা নৌকার একটি তন্ডা বের করে দেন। ফলে নৌকায় পানি চুকে নিমজ্জিত হওয়ার আশংকা দেখা দেয়। এ কারণেই মূসা (আ) প্রতিবাদমুখর হয়ে উঠেন। কিন্ত ঐতিহাসিক রেওয়ায়েতে বণিত আছে যে, পানি নৌকায় প্রবেশ করেনি----মু'জিযার কারণে হোক কিংবা খিযির (আ) কর্তৃক এর কিছুটা মেরামত করার কারণে হোক। বগঙীর রেওয়ায়েতে আছে যে, এই তব্জার জায়গায় থিযির (আ) একটি কাঁচ লাগিয়ে দেন। কোরআনের পূর্বাপের বর্ণনা থেকে জানা যায় যে, নৌকা ডুবিয়ে কোন দুর্ঘটনা ঘটেনি। এর দারা উপরোক্ত রেওয়ায়েতগুলো সম্থিত হয়।

মে বালককে খিযির (আ) হত্যা করেন, তার সম্পর্কে অধিকাংশ তফসীরবিদ বলেন যে. মে বালককে খিযির (আ) হত্যা করেন, তার সম্পর্কে অধিকাংশ তফসীরবিদ বলেন যে. সে নাবালক ছিল। পরবতী বাক্যে تَعْسَا زَكَيْتُ بَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مَعْنَا مُ পাওয়া যায়। কেননা, زَكَيْتُ শব্দর অর্থ গোনাহ থেকে পবিষ্ণ। এ গুণটি হয় পয়পদ্বর-দের মধ্যে পাওয়া যায়. না হয় নাবালেগ বাচ্চাদের মধ্যে পাওয়া যায়। নাবালেগদের আমলনামায় কোন গোনহে লিপিবদ্ধ করা হয় না।

তাঁর আতিথেয়তা করতে অধীকার করে. হযরত ইবনে আকাসের রেওয়ায়েতে সেটিকে এভাকিয়া ও ইবনে সীরীনের রেওয়ায়েতে 'আইকা' বলা হয়েছে। হযরত আনৃ হোরা-মরা থেকে বণিত আছে যে, সেটি ছিল আন্দালুসের একটি জনপদ। —-( মাযহারী)

أَمَّا التَّفِينَةُ فَكَانَتُ لِمَسْكِنِيَ يَعْمَلُونَ فِي الْبَحْدِ فَارَدْتُ آَنُ بْيَبَهُا وَكَانَ وَرَاءَهُمُ مَّلِكٌ يَأْخُذُ كُلَّ سَفِيْتَةٍ غَصَّبًا ۞ وَامَّا لْعُلْمُ فَكَانَ أَبَوْتُ مُؤْمِنَنِن فَخَشَنْنَا آَنُ تُرْهِقَهُمَا طُغْنَانًا وَ كُفْرًا أَفَارَدْنا آنُ تُبْدِلَهُمَا رَتُّهُمَا خَبْرًا مِنْهُ زَكُوْةً وَاقْرَبَ رُحًا ارْفْكَانَ لِغُلْمَةِنِ يَتِيْبَةِنِ فِي الْمَدِينَةِ وَكَانَ تَحْتَهُ كَنْزُ لَهُما وَكَانَ أَبُوهُما صَارِعًا، فَارَادَ مَرْتُكَ إَنْ تَنْلُغَا أشترهما وكينتني



(৭৯) নৌকাটির ব্যাপার---সেটি ছিল কয়েকজন দরিদ্র ব্যক্তির। তারা সমুদ্রে জীবিকা অন্বেষণ করত। আমি ইচ্ছা করলাম যে, সেটিকে রুটিযুক্ত করে দেই। তাদের অপরদিকে ছিল এক বাদশাহ। সে বলপ্রয়োগে প্রত্যেকটি নৌকা ছিনিয়ে নিত। (৮০) বালকটির ব্যাপার---তার পিতামাতা ছিল ঈমানদার। আমি আশংকা করলাম ষে, সে অবাধ্যতা ও কুফর দ্বারা তাদেরকে প্রভাবিত করবে। (৮১) অতঃপর আমি ইচ্ছা করলাম যে, তাদের পালনকর্তা তাদেরকে মহন্ডর তার চাইতে পবিরতায় ও ভালবাসায় ঘনিষ্ঠতর একটি শ্রেষ্ঠ সন্তান দান করুক। (৮২) প্রাচীরের ব্যাপার---সেটি ছিল নগরের দু'জন পিতৃহীন বালকের। এর নিচে ছিল তাদের ওণ্ডধন এবং তাদের পিতা ছিল সৎকর্মপরায়ণ। সুতরাং আপনার পালনকর্তা দয়াবশত ইচ্ছা করলেন যে, তারা যৌবনে পদার্পণ কর্য়ক এবং নিজেদের ওণ্ডধন উদ্ধার করুক। আমি নিজ মতে এটা করিনি। আপনি যে বিষয়ে ধৈর্যধারণ করতে অক্ষম হয়েছিলেন, এটাই তার ব্যাখ্যা।

## তফঙ্গীরের সার-সংক্ষেপ

এবং সে নৌকার ব্যাপার---সেটি ছিল্ল ক.য়কজন দরিদ্র ব্যক্তির। তারা ( এরই মাধ্যমে ) সমুদ্রে মেহনত-মজুরি করত। ( এর দ্বারাই তারা জীবিকা নির্বাহ করত। ) আমি ইচ্ছা করলাম যে, সেটিকে রুটিযুক্ত করে দেই। ( কারণ,) তাদের সামনের দিকে একজন ( অত্যাচারী ) বাদশাহ ছিল। সে প্রতিটি ( উৎকৃষ্ট) নৌকা জোর-জবরদ্**তি** করে ছিনিয়ে নিত। (আমি নৌকাটিকে রুটিযুক্ত করে বাহাত অকেজো করেনা দিলে এটিও ছিনিয়ে নেয়া হত। ফলে দরিদ্র মজুরদের জীবিকার অবলয়ন শেষ হয়ে যেত। এটিই ছিল ছিদ্র করার উপকারিতা। ) বালকটির ব্যাপার ---তার পিতামাতা ছিল ঈমানদার। (বালকটি বড় হলে কাফির ও জালিম হত। পিতামাতা তাকে খুব ডালবাসত।) অতএব আমি আশংকা করেলাম যে, সে অবাধ্যতা ও কুফরের মাধ্যমে তাদেরকেও না আবার প্রডাবিত করে দেয়। (অর্থাৎ পুরের ভালবাসায় তারাও না ধর্মদ্রোহী হয়ে যায়।) সুতরাং আমি ইচ্ছা করলামযে, (তাকে তো শেষ করে দেয়া দরকার। অতঃপর) তার পরিবর্তে তাদের পালনকর্তা তাদের্কে পবিরতায় ও ডালবাসার ঘনিষ্ঠতায় তার চাইতে শ্রেষ্ঠ সন্তান (ছেলে কিংবা মেয়ে) দান করুক। প্রাচীরের ব্যাপার---সেটি ছিল নগরের দু'জন এতীম বালকের। এর নিচে ছিল তাদের কিছু ভৃণ্ডধন (যা তাদের পিতার কাছ থেকে উত্তরাধিকার সূ**রে তারা পেয়েছিল ) এবং তাদের (মৃত) পিতা ছিল স**ৎ**ক**র্ম-**পরা**য়ণ ব্যক্তি । তার সৎপরায়ণতার বরকতে আ**ভ্রাহ্ তা**'আল৷ তার ধন `সংরক্ষিত রাখতে চাইলেন। প্রাচীর এই মুহূর্তে পড়ে গেলে সবাই ৩°ত্ধন লুটে-পুটে নিয়ে নিত। এতীম বালকদের অভিভাবক সম্ভবত দেশে ছিল না যে, এর ব্যবস্থা করবে ) তাই আগনার পালনকর্তা দয়াবশত চাইলেন যে, তারা উডয়েই যৌবনে পদার্পণ করুক এবং নিজেদের গুপ্তধন উদ্ধার করুক। (আমি আল্লাহ্র আদেশে এসব কাজ করেছি এবং এর মধ্যে) কোন কাজ আমি নিজ মতে করিনি। আপনি যে বিষয়ে ধৈর্যধারণ করতে অক্ষম হয়েছিলেন, এটা হল তার স্বরাপ। [ওয়াদানুযায়ী আমি তা বর্ণনা করে দিলাম। অতঃপর খিযির (আ) বিদায় নিয়ে চলে গেলেন।]

## আনুষলিক জাতব্য বিষয়

মিসকীনের সংজ্ঞা : কারও কারও মতে মিসকীন এমন ব্যক্তি, যার কাছে কিছুই নেই। কিন্তু আলোচ্য আয়াত থেকে মিসকীনের সঠিক সংজ্ঞা এই জানা যায় যে, অত্যা-বশ্যকীয় অন্তাব পূরণ করার পর যার কাছে নিসাব পরিমাণ মালও অবশিষ্ট থাকে না, সে-ও মিসকীনের অন্তর্ভু জে। কেননা আয়াতে যাদেরকে মিসকীন বলা হয়েছে, তাদের কাছে কমপক্ষে একটি নৌকা তো ছিল, যার মূল্য নিসাবের চাইতে কম নয়। কিন্তু নৌকাটি অত্যাবশ্যকীয় প্রয়োজনাদি পূরণে নিয়োজিত ছিল। তাই তাদেরকে মিসকীন বলা হয়েছে।----(মাযহারী)

করেন যে, নৌকাটি যেদিকে যাচ্ছিল, সেখানে একজন জালিম বাদশাহ এই পথে চলাচলকারী সব নৌকা ছিনিয়ে নিত। হযরত খিযির এ কারণে নৌকার একটি তজা উপড়িয়ে দেন, যাতে জালিম বাদশাহ্ নৌকাটি ভাঙ্গা দেখে ছেড়ে দেয় এবং দরিদ্ররা বিপদের হাত থেকে বেঁচে যায়। মওলানা রুমী চমৎকার বলেছেন ঃ

> گرخ<sup>ض</sup>رد ر بحرگشتی را شکست <sup>م</sup>د ر ستی د ر شکست خضر هست

العرب و المحرم و ال محرم و المحرم محرم و المحرم و المح محرم و المحرم و المحرم

ষে, ছেলেটি বড় হয়ে সৎ কর্মপরায়ণ পিতামাতাকে বিব্রত করবে এবং কল্ট দেবে। সে কুফরে লিপ্ত হয়ে পিতামাতার জন্য ফিতনা হয়ে দাঁড়াবে এবং তার ডালবাসায় পিতামাতার ঈমানও বিপন্ন হয়ে পড়বে।

এজনা আমি ইচ্ছা করলাম, যে আল্লাহ্ তা আলা এই সহ কর্মপরায়ণ পিতামাতাকে এ হেলের পরিবর্তে তার চাইতে উত্তম সন্তান দান করুক, যার কাজকর্ম ও চরিত্র পবিত্র হবে এবং সে পিতামাতার হকও পর্ণ করবে।

আয়াতে اَرَدْ نَا الْعَقَامَةُ কিয়াপদে উত্তম পুরুষের বহবচন বাবহার করা

হয়েছে। এর একাট সন্থাব্য কারণ এই যে, খিযির (আ) এ দু'টি ক্রিয়াপদকে নিজের এবং আল্লাহ্ তা'আলার সাথে সম্বন্ধ করেছেন। আর এটাও সন্তব যে, নিজের দিকেই সম্বন্ধ করেছেন। এমতাবস্থায় الردنا –এর অর্থ এই যে, আমি আল্লাহ্র কাছে দোয়া করলাম। কেননা এক ছেলের পরিবর্তে অন্য উত্তম ছেলে দান করা একান্ডভাবেই আল্লাহ্ তা'আলার কাজ। এতে খিযির অথবা অন্য কেউ শরীক হতে পারেন না।

এখানে প্রশ্ন হয় যে, ছেলেটি কাফির হবে এবং পিতামাতাকে পথরস্ট করবে---এ বিষয়টি যদি আল্লাহ্র ড্রানে ছিল<u>তারে</u> তাই বঃস্তবায়িত হওয়া জরুরী ছিল। কেননা আল্লাহর জ্ঞানের বিরুদ্ধে কোন কিছু হতে পারে না।

উত্তর এই যে, আল্লাহ্র ডান এই শর্তসহ ছিল যে, সে প্রাপ্তবয়ঙ্ক হলে কাফির হবে এবং পিতামাতার জন্য বিপদ হবে। এরপর যখন সে পূর্বেই নিহত হয়েছে, তখন এই ঘটনা আল্লাহন্ন ডানের বিপঞ্চে নয়।----( মাযহারী )

ইবনে আবী শান্নবা, ইবনে মুনষির ও ইবনে আবী হাতেম আতিয়াার বাচনিক বর্ণনা করেন যে, নিহত ছেলের পিতামাতাকে আম্লাহ্ তা'আলা তার পরিবর্তে একটি কন্যা দান করেন, যার গর্ভে দু'জন নবী জন্মগ্রহণ করেন। কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে যে, তার গর্ভ থেকে জন্মগ্রহণকারী (নবীর মাধ্যমে আন্লাহ্ তা'আলা একটি বিরাট উল্মতকে হিদায়েত দান করেন।

ر المعالية (সা) থেকে বর্ণনা করেন হয়, প্রাচীরের নিচে রক্ষিত ইয়াতীম বালকদের ওপ্তধন ছিল স্বর্ণ-রৌপ্যের ডাঙার---(তিরমিয়ী, হাকিম)

হযরত ইবনে আব্বাস (রা) বলেন ঃ সেটি ছিল ভ্বর্ণের একটি ফলক। তাতে নিশ্নলিখিত উপদেশ বাব্যসমূহ লিখিত ছিল। হযরত উসমান ইবনে আফফান (রা)-ও এই রেওয়ায়েতটি রসূলুহাহ (সা) থেকে বর্ণনা করেছেন। (কুরতুবী)

বিস্মিলাহির রাহ্মানির রাহীম।

২. সে ব্যক্তির ব্যাপারটি আশ্চর্যজনক, যে তকদীরে বিশ্বাস করে অথচ চিন্তা-যুক্ত হয়।

৩. সে ব্যক্তিশ্ন ব্যাপারটি আশ্চর্যজনক, যে আল্লাহ্ তাঁ'আলাকে রিষিক্রদাতারূপে বিশ্বাস করে : এরপর প্রয়োজনাতিরিস্ত পরিশ্রম ও অনর্থক চেষ্টায় আত্মনিয়োগ করে।

 সে ব্যক্তির ব্যাপারটি আশ্চর্যজনক, যে মৃত্যুতে বিশ্বাস রাখে, অথচ আনন্দিত ও প্রফুল্প থাকে।

৫. সে ব্যক্তির ব্যাপারটি আশ্চর্যজনক, যে পরকালের হিসাবনিকাশে বিশ্বাস রাখে, অথচ সৎ কাজে গাফির হয়।

৬. সে বাজির ব্যাপারটি আশ্চর্যজনক যে দুনিয়ার নিত্যনৈমিত্তিক পরিবর্তন জেনেও নিশ্চিন্ত হয়ে বসে থাকে।

লা-ইলাহা ইয়ালাহ মুহাম্মাদুর রাস্লুলাহ।

পিতামাতার সৎকর্মের উপকার সন্তান-সন্ততিরাও পায় ঃ দ্বিজ্ঞান ট্রিটি ট্রিটি বালকদের এ এ এ বালকদের আএ এর মাধ্যমে ইয়াতীম বালকদের

জন্য রক্ষিত গুপ্তধনের হিফায়ত এজনা করানো হয় যে, তাদের পিতা একজন সৎ কর্ম-পরায়ণ আল্লাহ্র প্রিয় বান্দা ছিলেন। তাই আল্লাহ তা'আলা তার সন্তান-সন্ততির উপকারার্থে এ বাবস্থা করেন। মুহাম্মদ ইবনে মুনকাদির বলেনঃ আল্লাহ্ তা'আলা এক বান্দার সৎ কর্মপরায়ণতার কারণে তার পরবর্তী সন্তান-সন্ততি বংশধর ও প্রতিবেশীদের হিফায়ত করেন। ----(মাযহারী)

হযরত শিবলী (র) বলতেন : আমি এই শহর এবং সমগ্র এলাকার জন্য শান্তির কারণ। তাঁর ওফাতের পর তাঁর দাফন সমাণ্ত হওয়ার সাথে সাথে দায়লামের কাফিররা দাজলা নদী অতিক্রম করে বাগদাদ নগরী অধিকার করে। তখন সবাই বলাবলি করতে থাকে যে, আমাদের উপর দ্বিগুণ বিপদ চেপেছে অর্থাৎ শিবলীর ওফাত ও দায়লামের পতন।---(কুরতুবী, ১১ খণ্ড, ২৯ পৃঃ)

তরুসীর মাযহারীতে বলা হয়েছে, আয়াতে এদিকেও ইঙ্গিত রয়েছে যে, আলিম ও সৎ কর্মপরায়ণদের সন্তান-সন্ততিদের খাতির করা এবং তাদের প্রতি রেহপরায়ণ হওয়া উচিত, যে পর্যন্ত না তারা পুরোপুরি পাপাচারে লিণ্ত হয়ে পড়ে।

কেননা, কোরআন পাকে রয়েছে مَنَّى إِذَا بَلَغَ أَشَرَّكُ وَبَلَغَ أَرْبَعِينَ سَنَّةً سَنَّةً سَنَّةً مَ مَنَّى إِ

পয়গণ্ণরসুমাভ অনাংকার ও আদেবের একটি দুল্টান্ড ঃ এ দৃল্টান্ডটি বোঝার আগে একটি জরুরী বিষয় বুঝে নেওয়া দরকার। তা এই যে, দুনিয়াতে কোন ভাল অথবা মন্দ কাজ আল্লাহ্র ইচ্ছা ব্যতিরেকে সম্পন্ন হতে পারে না। ভালমন্দ সবই আল্লাহ্র হজিত এবং তাঁর ইচ্ছার অধীন। যে সব বিষয়কে মন্দ বলা হয়, সেগুলো বিশেষ ব্যক্তি অথবা বিশেষ অবস্থার পরিপ্রেক্ষিতে অবশ্যই মন্দ কথিত হওয়ার যোগ্য, কিন্তু সামগ্রিক বিষের প্রকৃতির জন্য সবই জরুরী এবং আল্লাহ্র হল্টি হিসাবে সবই উদ্ভম ও রহস্যের উপর নির্ভরশীল।

کو ٹی ہرا نہیں قدرت کے کا رخا نے میں

মোটকথা দুনিয়াতে যেসৰ বিপদ ও দুৰ্ঘটনা ঘটে সেণ্ডলো আল্লাহ্য় ইচ্ছা ব্যতীত ঘটতে পারে না। এদিক দিয়ে প্রত্যেক ডাল ও মন্দের স্টিকির্তা আল্লাহ্ তা'আলাকে বলা যায়। কিন্তু প্রকৃতপক্ষে আল্লাহ্যু স্টিটির দৃট্টিকোণে কোন মন্দই মন্দ নয়। তাই আল্লাহ্ তা'আলাকে মন্দের স্রচ্টা না বলা আদব। বেগরআনে উল্লিখিত হযরত ইব্রাহীম (আ)-এর বাক্য এ আদবই শিক্ষা দেয়। তিনি বলেন ঃ

এবার হযরত খিষির (আ)-এর বাক্যের প্রতি লক্ষ্য করুন। নৌকা ডাঙ্গার ইক্ষ্ বাহাত একটি দৃষণীয় ও মন্দ ইচ্ছা। তাই এ ইক্ষাকে নিজের প্রতি সম্বন্ধযুক্ত করে। বলেছেন। অতঃপর বালক হত্যা ও তার পরিবর্তে উত্তম সন্তান দান করার মধ্যে হত্যা ছিল মন্দ কাজ এবং উত্তম সন্তান দান করা ছিল ডাল কাজ। তাই এতদুডয়ের ইক্ষার ক্ষেণ্ডে বহুবচন প্রয়োগ করে أَرُدُنُ أَ অর্থাৎ 'আমরা ইক্ষা করলাম' বলেছেন; যাতে বাহ্যিক মন্দ কাজটি নিজের সাথে এবং ডাল কাজটি আল্লাহ্র সাথে সম্বন্ধযুক্ত হয়। তৃতীয় ঘটনায় প্রাচীর সোজা করে ইয়াতিমদের গুণ্ডধনের হেফাযত করা একটি সম্পূর্ণত ভাল কাজ। তাই একে পুরোপুরি আন্নাহ্র দিফে সম্পুক্ত করে فَاَرَأَ دَرَبَكُ অর্থাৎ 'আপনার পালনকর্তা ইচ্ছা করলেন' বলেছেন ৷

হযরত খিখির (জা) জীবিত আছেন, না ওফাত হয়ে গেছে ঃ হযরত খিয়ির (জা) জীবিত আছেন, না ডাঁর ওফাত হয়ে গেছে; এ বিষয়ের সাথে কোরআনে বণিত ঘটনার কোন সম্পর্ক নেই। তাই কোরআন ও হাদীসে স্পষ্টত এ সম্পর্কে কিছু উল্লেখ করা হয়নি। কোন কোন রেওয়ায়েত ও উক্তি থেকে তাঁর অদ্যাবধি জীবিত থাকার কথা জানা যায়। কোন কোন রেওয়ায়েত থেকে এর বিপরীত বিষয় জানা যায়। ফলে এ ব্যাপারে সর্বকালেই আলিমদের বিভিন্নরূপ মতামত পরিদৃষ্ট হয়েছে। যাদের মতে তিনি জীবিত আছেন, তাদের প্রমাণ হচ্ছে মুন্থাদরাক হাকিম কর্তৃক হযরত আনাস (রা) থেকে বণিত একটি রেওয়ায়েত। তাতে বলা হয়েছে ঃ যখন রস্লুল্লাহ্ (সা)-র ওফাত হয়ে যায়, তখন সাদাকালো দাড়িওয়ালা জনৈক ব্যক্তি আগমন করে এবং ডিড় ঠেলে ডেতরে প্রবেশ করে কামজাটি করতে থাকে। এই আগন্তক সাহাবায়ে কিরামের দিকে মুখ করে বলতে থাকে ঃ

ان في الله عزاء من كل مصيّبة وعوضا من كل فا ثمن وخلفا من كل ها لك فالى الله فسا تيبوا والية فسا رغبوا فا نما المحروم من حرم الثواب -

আল্লাহ্র দরবারেই প্রত্যেক বিপদ থেকে সবর আছে, প্রত্যেক বিলুপ্ত বিষয়ের প্রতি-দান আছে এবং তিনিই প্রত্যেক ধ্বংসশীল বস্তুর স্থলাভিষিক্ত ৷ তাই তাঁর দিক্ষেই প্রত্যাবর্তন কর এবং তাঁর কাছেই আগ্রহ প্রকাশ কর। কেননা যে ব্যক্তি বিপদের সওয়াব থেকে বঞ্চিত হয়, সে-ই প্রত্নুত বঞ্চিত।

আগন্তক উপরোজ্ঞ বাক্ষ্য বলে বিদায় হয়ে গেলে হযরত আবূ বকর (রা) ও আলী (রা) বললেনঃ ইনি হযরত খিষির (আ)। এ রেওয়ায়েতে বর্ণনা করাই এগ্রছের বৈশিষ্ট্য ।

মুসলিমের হাদীসে আছে যে, দাজ্ঞাল মদীনার নিক্ষটবর্তী এক জায়গায় পৌঁছলে মদীনা থেকে এক ব্যক্তি তার মুকাবিলার জন্য বের হবেন। তিনি তৎকালীন লোকাদর মধ্যে শ্রেষ্ঠতম হবেন কিংবা শ্রেষ্ঠতম লোকদের অন্যতম হবেন। আবু ইসহাক বলেন ঃ এ ব্যক্তি হবেন হযরত খিযির (আ)।

ইবনে আবিদ দুনিয়া 'কিতাবুল হাওয়াতিফে' বর্ণনা করেন যে, হযরত আলী (রা) হযরত খিযির (আ)-এর সাথে সাক্ষাত করনে তিনি তাঁকে একটি দোয়া বলে দেন। যে ব্যক্তি এই দোয়া প্রত্যেক নামাযের পর পাঠ করবে; সে বিরাট সওয়াব, মাগক্ষিরাত ও রহমত পাবে। দোয়াটি এই ঃ یاً مَنْ لاً یشغللا سمع عَن سَمع وَ یا مَن لاً تَعْلِطُهُ إِلَمْساً دَلَ وَیا مَن لاً بَهُ مَنْ لاً یشغللا سمع عَن سَمع وَ یا مَن لاً تَعْلِطُهُ إِلَمْساً دَلَ وَیا مَن لاً یَهْرِم مِنْ إِلَمَا حِ الْمَلِحَيْنَ اَ ذِ قَنِي بَرْنَ عَفُو کَ وَ هَلا وَ 5 مَعْفِرِ تَکَ۔

"হে ঐ সন্তা, যার এক কথা শোনা অন্য কথা শোনায় প্রতিবন্ধক হয় না. হে ঐ সন্তা, যাকে একই সময়ে করা লাখো কোটি প্রশ্ন বিদ্রান্ত করে না এবং হে ঐ সত্তা যিনি দোয়ায় পৌড়াপীড়ি করলে এবং বারবার বললে বিরক্ত হন না; আমাকে তোমার ক্ষমার স্থাদ আস্থাদন করাও এবং তোমার মাগফিরাতের স্থাদ দান কর।"

অতঃগর এ গ্রন্থেই হুবহু এই ঘটনা, এই দোয়া এবং হযরত খিষির (আ)-এর সাথে সক্ষাতের ঘটনা হযরত উমর (রা)-এর থেকেও বণিত আছে।

পক্ষান্তরে যারা হযরত খিয়ির (আ)-এর জীবদশা অঙ্গীকার করে, তাদের বড় প্রমাণ হচ্ছে সহীহ মুসলিমে হযরত আবদুরাহ্ ইবনে উমর (রা) থেকে বণিত একটি হাদীস। হযরত ইবনে উমর বলেন : রস্লুরাহ্ (সা) জীবনের শেষ দিকে এক রাৱে আমাদেরকে নিয়ে ইশার নামায পড়েন। নামায শেষে তিনি দাঁড়িয়ে যান এবং নিম্নোজ কথাগুলো বলেন :

ا رأً يُنْكم ليلتكم هذة فا ن على رأً س ما 25 سنة منها الا يبقى ممن هو على ظهر الارض احد -

'তোমরা কি আজকের রাতটি লক্ষ্য করছ? এই রাত থেকে একশ' বছর অতীত বলে আজ যারা পৃথিবীতে আছে, তাদের কেউ জীবিত থাকবে না।'

হযরত ইবনে উমর অতঃপর বলেন ঃ এই রেওয়ায়েত সম্পর্কে অনেকই অনেক রকম কথাবার্তা বলে। কিন্তু রসূলুক্লাহ্ (সা)-র উদ্দেশ্য ছিল এই যে, এক শ' বছর অতীত হলে এ শতাব্দী শেষ হয়ে যাবে।

মুসলিমে এ রেওয়ায়েতটি হযরত জাবির ইবনে আবদুল্লাহ্ থেকেও প্রায় এমনি বণিত আছে। কিন্তু রেওয়ায়েতটি বর্ণনা করার পর আল্লামা কুরতুবী বলেন এর ডাষায় তাদের পক্ষে জোন প্রমাণ নেই, যারা খিযির (আ)-এর জীবদ্দশাকে অশ্বীকার করে। কেননা, এতে যদিও সমগ্র মানবজাতির জন্য ব্যাপক ডাষা তাগিদ সহফারে প্রয়োগ করা হয়েছে. কিন্তু প্রত্যেক আদম সন্তানই এই ব্যাপকতার অন্তর্ভু জ নয়। কারণ, আদম সন্তানদের মধ্যে হযত্নত ঈসা (আ)-ও একজন। তিনি ওফাত পান নি। এবং মিহতও হননি। কাজেই হাদীসে ব্যবহাত على الا رض المحدي يا لا رض الح -এর অর্থ দেয়। এবং এর অর্থ আরব ভূমি ইয়াজুজ-মাজুজের দেশ, প্রাচ্যদেশ ও দ্বীপপুজ---যেগুলোর নামও আরবরা কোনদিন শোনেনি। এ গুলোসহ সমগ্র ভূ-পৃষ্ঠ হাদীসে বোঝানো হয়নি। এহচ্ছে আল্লামা কুরতুবীর বন্তন্য।

## সুরা কাহফ

কেউ কেউ খিযির (আ)-এর জীবদ্দশা সম্পর্কে সন্দেহ প্রকাশ করে বলে যে, তিনি রসূলুঙ্গাহ্ (সা)-র আমলে জীবিত থাকলে তাঁর কাছে উপস্থিত হয়ে ইসলামের সেবায় আত্মনিয়োগ করা তাঁর জনা অপরিহার্য ছিল। কেমনা হাদীসে বলা হয়েছে (স) (আ) জীবিত থাকলে আমার অনুসরণ করা ছাড়া তাঁরও গত্যন্তর ছিল না। (কারণ আমার আগমনের ফলে তাঁর ধর্ম আনুসরণ করা ছাড়া তাঁরও গত্যন্তর ছিল না। (কারণ আমার আগমনের ফলে তাঁর ধর্ম রহিত হয়ে গেছে)। কিন্তু এটা অসন্তব নয় যে, খিযির (আ)-এর জীবন ও নবুয়ত সাধারণ পয়গদ্বরদের থেকে ভিন্নরাগ হবে। তাঁকে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে স্লিইগত সাধারণ পয়গদ্বরদের থেকে ভিন্নরাগ হবে। তাঁকে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে স্লিইগত সাধারণ প্রাগদ্বরদের থেকে ভিন্নরাগ হবে। তাঁকে আল্লাহ্র পক্ষ থেকে স্লিইগত দায়িত্ব অর্পণ করা হয়েছে। তাই তিনি সাধারণ মানুষ থেকে আলাদাভাবে নিজের কাজে নিয়োজিত আছেন। শরীয়তে মুহাল্মদীর অনুসরণের ব্যাপারে এটা সন্তব যে, তিনি রসূলুলাহ (সা)-র নবুয়তের পর এ শরীয়তেরই অনুসরণ করে চলেছেন। )

তফসীর মাযহারীতে কাষী সানাউল্লাহ বলেন ঃ হযরত সাইয়্যেদ আহমদ সরহিন্দী মুজাদিদে আলফে সানী তাঁর কাশ্ফের মাধ্যমে যে কথা বলেছেন, তার মধ্যেই সব বিতর্কের সমাধান নিহিত আছে। তিনি বলেন ঃ আমি নিজে কাশ্ফ জগতে হযরত খিযির (আ)-কে এ ব্যাগারে জিডেস করেছি। তিনি বলেছেন ঃ আমি ও ইলয়াস (আ) উভয়েই জীবিত নই। কিন্তু আল্লাহ্ তা'আলা আমদেরফে এরাপ ক্ষমতা দান করেছেন যে, আমরা জীবিত মানুষের বেশ ধারণা করে বিভিন্নভাবে মানুষের সাহায়া করি।

আমি পূর্বেই বলেছি যে, হযরত খিযির (আ)-এর মৃত্যু ও জীবদ্দশার সাধে আমাদের কোন বিশ্বাসগত অথবা কর্মগত মাস'আলা জড়িত নয়। এ কারণেই কোরআন ও হাদীসে এ সম্পর্কে স্পণ্টভাবে কোন কিছু বলা হয়নি। তাই এ ব্যাপারে অতিরিজ আলোচনা ও খোঁজার্ষ্টুজির প্রয়োজন নেই। কোন একদিকের উপর বিশ্বাস রাখাও আমাদের জন্য জরুরী নয়। কিন্তু প্রয়াট জনগণের মধ্যে বহুল প্রচলিত, তাই উল্লিখিত বিবরণ উদ্ধৃত করা হয়েহে।

لِيسْتَلُونَكَ عَنَ ذِب الْقَرْنَبْنِ قُلْ سَانَتُلُوا عَلَيْكُمُ مِّنْهُ ذِخْرًا لَا ا في الْأَرْضِ وَاتَيْنَاهُ مِنْ كُلِّ شَيْءٍ سَبَبًا ﴿ فَٱسْبَعَ مَتَى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّمْسِ وَجَلَاهَا نَغْرُبُ فِي عَ

وَّوَجَدَعِنْدَهَا قَوْمًا أَنْ فُلْنَا إِنَّا الْقَرْبَيْنِ إِمَّا أَنْ تُعَذِّبَ وَإِمَّا فِبْهِمْ حُسْنًا ۞ قَالَ اَمَّامَنُ ظَلَمَ فَسَوْفَ نُعَذّ بُرُدُ إِلَى رَبِّهِ فَيُعَذِّبُهُ عَنَابًا تَكُرُا ۖ وَاَمَّا مَنَ اَمَنَ وَعَبِلَ صَائِحًا فَلَهُ جَزَاءٍ الْحُسَنَى وَسَنَقُولُ لَهُ مِنَ أَمْرِنَا بُسُرًا

(৮৩) তারা জাপনাকে যুলকারনাইন সম্পর্কে জিড্ডেস করে। বলুন : জামি তোমাদের কাছে তার কিছু অবস্থা বর্ণনা করব। (৮৪) আমি তাকে পৃথিবীতে প্রতিষ্ঠিত করেছিলাম এবং প্রত্যেক বিষয়ের কার্যোপকরণ দান করেছিলাম। (৮৫) অতঃপর তিনি এক কার্যোপকরণ জবলয়ন করলেন। (৮৬) জবশেষে তিনি যখন সূর্যের জন্তাচলে সৌছলেন; তখন তিনি সূর্যকে এক পণ্ডিকল জলাশয়ে জন্ত যেতে দেখলেন এবং তিনি তথ্যায় এক সম্প্রদায়কে দেখতে পেলেন। জামি বললাম হে যুলকারনাইন ! জাপনি তাদেরকে শান্তি দিতে পারেন অথবা তাদেরকে সদয়ভাবে গ্রহণ করতে পারেন। (৮৭) তিনি বললেনঃ যে কেউ সীমালম্ঘনকারী হবে, জামি তাকে শান্তি দেবে। জতঃপর তিনি তার পালনকর্তার কাছে কিরে ঘাবেন। তিনি তাকে কঠোর শান্তি দেবেন। (৮৭) এবং যে বিশ্বাস স্থাপন করে ও সৎকর্ম করে তার জন্য প্রতিদান রয়েছে কল্যাণ এবং জামার কাজে তাকে সহজ নির্দেশ দেখে।

## তক্ষ্যীরের সার-সংক্ষেপ

ষুরকারনাইনের প্রথম সফর ঃ তারা আপনাকে যুলকারনাইনের অবন্থা জিজেস করে। [এর কারণ লিখিত রয়েছে এই যে, তাঁর ইতিহাস প্রায় বিরুপ্ত হতে চলেছিল। এ কারণেই এই কাহিনীর অতিরিক্ত বিষয়াদি, যা কোরআনে উল্লিখিত হয়নি, সে সম্পর্কে আজ পর্যন্ত ইতিহাসে তাঁর মতবিরোধ পরিসৃষ্ট হয়। এ কারণেই কোরাইশরা মদীনার ইহদীদের পরামর্শে এ কাহিনীটি প্রশ্নের অন্তর্ভু জ করেছিল। তাই কোরাইশরা মদীনার ইহদীদের পরামর্শে এ কাহিনীটি প্রশ্নের অন্তর্ভু জ করেছিল। তাই কোরাইশরা মদীনার ইহদীদের পরামর্শে এ কাহিনীটি প্রশ্নের অন্তর্ভু জ করেছিল। তাই কোরারানে বর্ণিত এ ঘটনার বিবরণ রস্লুর্লাহ্ (সা)-র নবুয়তের সুম্পষ্ট প্রমাণ।] আপনি বলে দিন ঃ আমি এখনই তোমাদের কাছে তার অবন্থা বর্ণনা করব। (অতংগ্রের আলাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে কাহিনীর বর্ণনা গুরু হয়েছে যে, যুলকারনাইন একজন প্রবল প্রতাপাশিত বাদশাহ ছিলেন)। আমি তাক্ষে পৃথিবীতে রাজন্থ দান করেছিলাম এবং আমি ভাকে সব রক্ষম সাজসরঞ্জাম দিয়েছিলাম, ( যন্দ্বারা তিনি রাষ্ট্রীয় পরিকল্পনাসমূহ বান্তবায়িত করতে পারতেন।) অতঃপর তিনি ( পাশ্চাত্য দেশসমূহ জয় করার মানসে) এক পথ অবলমন করলেন (এবং সফর করতে লাগলেন)। অবশোষে তিনি যথন ( চলতে চলতে মধ্যবর্তী শহরণ্ডলো পদানত করে) সূর্যের অক্সাচলে (অর্থাৎ পশ্চিম প্লান্ডের সর্বশেষ জনবসত্যি

পর্যন্ত ) পৌছলেন, তখন সূর্যকে তিনি এক পঞ্চিল জলাশয়ে অন্ত যেতে দেখলেন। ( সন্তবত এর অর্থ সমুদ্র। সমুদ্রের পানি অধিকাংশ কাল দৃষ্টিগোচর হয়। সূর্য প্রকৃতপক্ষে সমুদ্রে অক্ত যায় না। কিন্তু সমূদ্র দিগর্ত হলে মনে হয়। যেন, সমুদ্রেই অন্ত যাচ্ছে।) এবং তথায় তিনি এক সম্প্রদায়কে দেখতে পেলেন। (পরবর্তী আয়াত من ظلم أربي أربي المربي مربي المربي বোঝা যায় যে, তারা কাফির ছিল।) আমি (ইলহামের মাধ্যমে অথবা তৎকালীন পন্নগন্ধরের মধ্যস্থতায় তাকে ) বললাম ঃ হে যুলকারনাইন, ( এই সম্প্রদায় সম্পর্কে তোমাকে দু'রকম ক্ষমতা দেওয়া হচ্ছে) হয় (তাদেরকে প্রথমেই হত্যা ইত্যাদির মাধ্যমে) শাস্তি দেবে, না হয় তাদের ব্যাপারে সদয় ব্যবহার করতে হবে ( অর্থাৎ তাদেরকে ঈমানের দাওয়াত দেবে। যদি না মানে তবে হত্যা করবে। তবলীগও দাওয়াত ছাড়াই প্রথমে হত্যা করার ক্ষমতা সন্তবত একারণে দেওয়া হয়েছিল যে, পূর্বে কোন উপায়ে তাদের কাছে ঈমানের দাওয়াত পৌঁছেছিল। কিন্তু দিতীয় পথ, আগে দাওয়াত পরে হত্যা ----এটা যে উত্তম, তা ইঙ্গিতে বর্ণনা করা হয়েছে এবং الثضار শব্দ দারা তা ব্যক্ত করা হয়েছে।) মুলকারনাইন বললেন : ( আমি দিতীয় পথ অবলমন করে প্রথমে তাদেরকে ঈমানের দাওয়াত দেব।)কিন্তু (দাওয়াতের পর) যে জালিম হবে, তাকে আমি (হত্যা ইত্যাদির)শান্তি দেব (এ শান্তি হবে পাথিব) অতঃপর সে (মৃত্যুর পর)তার পালন-ফর্তার কাছে ফিরে যাবে। তিনি তাকে (দোযখের ) কঠোর শাস্তি দেবেন এবং যে (দাওয়াতের পর) বিশ্বাস স্থাপন করবে এবং সৎকর্ম করবে, তার জন্য (পরকালেও) প্রতিদানে কল্যাণ রয়েছে এবং আমিও (দুনিয়াতে) আমার ব্যবহারে তাকে সহজ (ও নম্ন) কথা বলব। ( অর্থাৎ কার্যক্ষেব্রে কঠোরতা করার প্রশ্নই উঠে না, কথায়ও কঠোরতা করা হবে না।)

# আনুষঞ্জিক ভাতব্য বিষয়

যুলকারনাইন কে ছিলেন, কোন যুগে ও কোন দেশে ছিলেন এবং তার নাম যুলকারনাইন হল কেন ? যুলকারনাইন নামকরণের হেতু সম্পর্কে বহু উজি ও তীর মতভেদ পরিদৃষ্ট হয়। কেউ বলেন ঃ তাঁর মাথার চুলের দু'টি গুচ্ছ ছিল। তাই যুলকারনাইন, (দুই গুচ্ছওয়ালা) আখ্যায়িত হয়েছেন। কেউ বলেন ঃ পাশ্চাত্য ও প্রাচ্যদেশসমূহ জয় করার কারণে যুলকারনাইন খেতাবে ভূষিত হয়েছেন। কেউ এমনও বলেছেন যে, তার মাথায় শিং এর অনুরাপ দু'টি চিহ্ন ছিল। কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে যে, তার মাথার দুই দিকে দু'টি ক্ষত চিহ্ন ছিল। أَنْتُنَا عَلَّمَ عَلَّمَ اللَّهُ عَلَّمَ اللَّهُ عَلَّمَ اللَّهُ عَلَّمَ ا বু কিন্তু এটা নিশ্চিত যে, কোরআন ব্রয়ং তাঁর নাম যুলকারনাইন রাখেনি; বরং ইহদীরা এ নাম বলেছিল। বোধ হয় তিনি তাদের কাছে এ নামেই খ্যাত ছিলেন। যুলকারনাইনের ঘটনা সম্পর্কে কোরআন পাক যা বর্ণনা করেছে, তা এই ঃ

তিনি একজন সৎ ও ন্যায়পরায়ণ বাদশাহ ছিলেন এবং পাশ্চাত্য ও প্রাচ্যদেশ-সমূহ জয় করেছিলেন। এসব দেশে তিনি সুবিচার ও ইনসাফের রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত করেছিলেন। আলাহ্ তা'আলার পক্ষ থেকে তাঁকে লক্ষ্য অর্জনের জন্য সর্বপ্রকার সাজসরঞ্জাম দান করা হয়েছিল। তিনি দিগ্বিজয়ে বের হয়ে পৃথিবীর তিন প্রান্ত পৌছেছিলেন ---পাশ্চাত্যের শেষ প্রান্তে, প্রাচ্যের শেষ প্রান্তে এবং উত্তরে পর্বতমালার পাদদেশ পর্যন্ত। এখানেই তিনি দুই পর্বতের মধ্যবতা গিরিপথকে একটি সুবিশাল লৌহ প্রাচীর দারা বন্ধ করে দিয়েছিলেন। ফলে ইয়াজুজ-মাজুজের লুটতরাজে থেকে এলাকার জনগণ নিরাপদ হয়ে যায়।

রসূলুল্লাহ্ (সা)-র ননুয়ত ও সত্যতা যাচাই করার উদ্দেশ্যে প্রয় উত্থাপনকারী ইহদীরা এই জওয়াব গুনে সন্তুল্ট হয়ে যায়। তারা আর অতিরিক্ত কোন প্রয় করেনি যে, তার নাম কেন যুরকারনাইন ছিল এবং তিনি কোন্ দেশে কোন যুগে বিদ্যামান ছিলেন ? এতে বোঝা যায় যে, এসব প্রশ্নকে স্বয়ং ইহদীরাও অনাবশ্যক ও অনর্থক মনে করেছে। বলা বাহুল্য, কোরআন পাক ইতিহাস ও কাহিনীর ততটুকু অংশই উল্লেখ করে, যতটুকুর সাথে কোন ধর্মীয় বা পাথিব উপকার জড়িত থাকে অথবা যার উপর কোন জরুরী বিষয় জানা নির্ডরশীল থাকে। তাই এসব বিষয় কোরআন পাক বর্ণনা করেনি এবং কোন সহীহ হাদীসেও এসব প্রশ্নের উত্তর নেই। যেহেতু কোরআন পাকের কোন আয়াত বোঝা এ গুলোর উপর নির্ভরশীল নয়, তাই পূর্ববর্তী সাহাবী ও তাবেয়ীগণও এসব বিষয়ের প্রতি মনোযোগ দেননি।

এখন এসব প্রশ্ন সমাধানের একমাত্র সম্বল হচ্ছে ঐতিহাসিক রেওয়ায়েত অথবা বর্তমান তওরাত ও ইঞ্জীল। বলা বাহুল্য, উপর্যু পরি পরিবর্তন ও পরিবর্ধনের ফলে বর্তমান তওরাত এবং ইজীলও তাদের ঐশী গ্রন্থের মর্ষাদা হারিয়ে ফেলেছে। এগুলো এখন বলতে গেলে ইতিহাস গ্রন্থের পর্যায়ভুক্ত। এগুলো বর্তমানে প্রাচীন ঐতিহাসিক রেওয়ায়েত এবং ইসরাঈলী কিস্সা-কাহিনীতে পরিপূর্ণ। এসব কাহিনীর কোন সনদ নেই এবং কোন যমানার সুধীরন্দের কাছেও এগুলো নির্ভরযোগ্যা পরিগণিত হয়নি। তফ্রসীরবিদগণও এ ব্যাপারে যা কিছু লিখেছেন, তাও এক ধরনের ঐতিহাসিক রেওয়া-য়েতের সমণ্টি মাত্র। ফলে তাদের মধ্যে মতন্ডেদের অন্ত নেই। বর্তমানকালে ইউরো-গীয়রা ইতিহাসকে অত্যধিফ গুরুত্ব দান ফরেছে। তারা এ বিষয়ের গবেষণায় অপরি-সীম অধ্যবসায় ও পরিশ্রম নিয়োজিত করেছে। প্রাচীন ধ্বংসাবশেষ খনন ফরে সেখান থেকে বিজিন শিলান্বিপি উদ্ধার করেছে এবং সেগুলোর সাহায্যে পুরাতত্বের শ্বরাপ আবিল্কারে অন্তত-

পূর্ব কৃতিত্ব অর্জন করেছে। কিন্তু প্রাচীন ধ্বংসাবশেষ খনন করে প্রাপত শিলালিপির মাধ্যমে কোন ঘটনার সমর্থনে সাহায্য পাওয়া গেলেও সেগুলো দ্বারা ঘটনার পাঠোদ্বার সন্তবপর নয়। এর জন্য ঐতিহাসিক রেওয়ায়েত সমূহই ডিণ্ডি হতে পারে। এসব ব্যাপারে প্রাচীন-কালের ঐতিহাসিক রেওয়ায়েত সমূহের অবস্থা একটু আগেই জানা গেছে যে, এ গুলোর মর্যাদা ফিস্সা-কাহিনীর চাইতে অধিক নয়। প্রাচীন ও আধুনিক তফসীরবিদগণও ব্ব-স্ব গ্রন্থে এসব রেওয়ায়েত ঐতিহাসিক দৃষ্টিডলিতেই উদ্ধৃত করেছেন। এখানেও এ দৃষ্টি-ডপ্তিতেই যতটুকু প্রয়োজন ততটুকু লেখা হচ্ছে। মাওলানা হিফযুর রহমান সাহেব 'কিসা-সুল-কোরআন' গ্রন্থে ঘটনার পূর্ণ বিবরণ লিপিবদ্ধ করেছেন। ইতিহাসের ফৌতুহলী পাঠক সেখানে দেখে নিতে পারেন।

কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে যে, সমগ্র বিশ্বে শাসনক্ষমতা প্রতিষ্ঠা কারী চারজন সম্রাট অতিব্রুন্ত হয়েছেন। তল্মধ্যে দু'জন ছিলেন মু'মিন এবং দু'জন কাফির। মু'মিন দু'জন হলেন হযরত সোলায়মান (আ) ও যুলফারনাইন এবং কাফির দু'জন নমরদ ও বখতে নসর।

আশ্চর্যের বিষয় এই যে, যুলফারনাইন নামে পৃথিবীতে একাধিক ব্যক্তি খ্যাতি লাভ করেছেন এবং এটাও অ শ্চর্যের ব্যাপার যে, প্রতি যুগের যুলকারনাইনের সাথে সিক্ষা-ন্দর ( আলেকজাগ্রার) উপাধিটিও যুক্ত রয়েছে।

খুস্টের প্রায় তিনশ' বছর পূর্বে সিকান্দার নামে একজন সম্লাট প্রসিদ্ধ ও সুবিদিত ছিলেন। তাকে সিকান্দার গ্রীক, মকদুনী, রামী, ইত্যাদি উপাধিতেও সমরণ করা হত। তার মন্ত্রাঁ ছিলেন এরিস্টটল এবং তিনি দারার বিরুদ্ধে যুদ্ধ করে তাকে হত্যা করে তার রাজ্য জয় করেন। সিকান্দার নামে খ্যাতিলাভক্ষারী সর্বশেষ ব্যক্তি তিনিই ছিলেন। তার কাহিনী জগতে অধিক প্রসিদ্ধ। কেউ কেউ তাকেও ফোরআনে উল্লিখিত যুলকার-নাইন বলে অভিমত দিয়েছেন। এটা সম্পূর্ণ দ্রান্ত। ফেননা তিনি অগ্নিপূজারি মুশরিক্ ছিলেন। কোরআন পাকে যে যুলকারনাইনের উল্লেখ রয়েছে, তার নবী হওয়ার ব্যাপারে মতডেদ রয়েছে, কিন্তু ঈমানদার ও সৎকর্মপরায়ণ হওয়ার ব্যাপারে সবাই এক্ষমত। কের্বালনের আয়াত এর পক্ষে সাক্ষ্য দেয়।

হাকেজ ইবনে কাসীর 'আল বেদায়াহ ওয়ামেহায়াহ্' গ্রন্থ ইবনে আসাকিরের বরাত দিয়ে তার পূর্ণ বংশতালিকা লিপিবদ্ধ করেছেন, যা উপরে পৌছে হযরত ইরাহীম (আ) এর সাথে মিলে যায়। তিনি বলেছেন ঃ এই সিক্ষান্দারই গ্রীক, মিসরী, মকদুনী নায়ে পরিচিত। তিনি নিজের নামে আলেকজান্দ্রিয়া শহর পন্তন করেন। রোমের ইতিহাস তার আমল থেফেই আরম্ভ হয়। তার আমল প্রথম সিকান্দার যুল্লকারনাইন থেকে দু'হাজার বছরেরও অধিকক্ষাল পর। তিনিই দারাকে হত্যা করেন এবং পারস্য সমাটদেরকে পরাভূত করে তাদের দেশ জয় করেন। কিন্ত এই ব্যক্তি ছিল মুশরিক। তাকে কোরআনে উল্লিখিত যুলকারনাইন বলা নিতান্তই ভুল। ইবনে ফাসীরের ভাষা এরাপ ঃ

فا ما ز و القرنين الثاني نهو استندر بن نيلبس بن مصريـــم بس هر مس بن ميطون بن زومي بن لنطي بن يو نا ن بن يا شت بن یو نه بن شر خو ن بن ز و مق **ی**ن شر فط بن تو فیل بن ز و می بن ا لا صغر بسن يقزبن العيص بن استحاق بسن ا بسرا هيسم ا لخليل عليه ا لملو 8 و السلام كذا نسبة الحافظ ابن عساكر في ثنَّا ريخة المقد و ني اليو نانَّي المصرى بانى اسكند ريــة الذي يورخ بايــامة الـروم وكان متا هُرًا عن الآول بد هرطويل وكان هذا تَبل المسيم بنحومن تُلتُماة سنة وكان ا رطاطا ليس ا لفليسوف وزيرة وهوا آذى قتل دا را بس **دارا و ا ذ ل ملو ک ا لغرس و ا و طا ا ا ر ضهم و ا نما نبهنا علیلا لا ن کثیرا** من الناس يعتقد انهما واحدوان المذكورني القران هوالذي کا ن ار طا طا لیس و زیر لا نیقع بسبب ز لک خطاء کبیر و فسا د عرب ف طويل قان [ لا و ل كا ن عَبدا موَّ منا ما لحا و ملكا عا د لا وكا ن وزَّيسر ٢ ا لخضر و قد كسا بن نبيا على ما قسو ر نا لا قبل هذا و ا ما ا لثًا في فكا سَ منْشُركا كان وزيرلاخيلسونا وقدكسان بين زمانيهما ازيد من الغي سنة نا ين هذا من هذا لا يستويا ن ولا يشتبها ن الاعلى غبى لا يعرف حقا ثَّق الامور -

হাদীস ও ইতিহাসবিদ ইবনে কাসীরের এই বন্তব্যে প্রথমত জানা গেল যে, সিক্ষান্দার বাদশাহ যিনি ঈসা (আ)-র তিন শত বছর পূর্বে অতিক্রান্ত হয়েছেন, দারা ও পারস্য সম্রাটদের সাথে যার যুদ্ধ হয়েছে এবং যিনি আলেকজান্দ্রিয়া শহরের প্রতিষ্ঠাতা, তিনি কোরআনে বণিত যুল্গকারনাইন নন। কতিপয় বড় বড় তফসীরবিদও এই বিদ্রান্তিতে গতিত হয়েছেন। আবূ হাইয়্যান বাহ্রে-মুহীতে এবং আল্লামা আলুসী রহল মা'জানীতে তাকে কোরআনে বণিত যুলকারনাইন বলে দিয়েছেন।

দিতীয়ত দেওঁ এ ঠেওঁ ) বাক্য থেকে জানা গেল যে, ইবনে কাসীরের মতে তার নবী হওয়ার ধারগাটি প্রবল। কিন্তু অধিকাংশ সাহাবী ও তাবেয়ীগণের উতি বয়ং ইবনে ফাসীর আবু তোফায়েলের রেওয়ায়েতক্রমে হযরত আলী (রা) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, যুলকারনাইন নবী বা ফেরেশতা ছিলেন না , বরং একজন সৎ কর্মপরায়ণ যুসলমান ছিলেন। তাই কোন কোন আলিম বলেছেন যে, ১০ এর সর্বনাম দ্বারা যুলকারনাইনকে নয়---থিযির (আ) কে বোঝানো হয়েছে।

এখন প্রশ্ন থেকে যায় যে, তবে কোরআনে বণিত যুলকারনাইন কে এবং কোন্ যুগে ছিলেন ? এ সম্পর্কেও আলিমদের উজি বিভিন্নরাপ। ইবনে কাসীরের মতে তার আমল ছিল সিকান্দার গ্রীক মক্দুনী থেকে দু'হাজার বছর পুর্বে হযরত ইব্রাহীম (আ)- এর আমল। তার উজির ছিলেন হযরত খিযির (আ)। ইবনে কাসীর 'আলবেদায়াহ্ ওয়ালেহায়াহ্' গ্রন্থে এ রেওয়ায়েতও বর্ণনা করেছেন যে, যুলকারনাইন পদরজে হজের উদ্দেশে আগমণ করলে হযরত ইরাহীম (আ) মর্রাথেকে বের হয়ে তাকে অন্তার্থনা জানান, তার জন্য দোয়া করেন এবং কিছু উপদেশও প্রদান করেন। তফসীর ইবনে কাসীরে আয-রকীয় বরাত দিয়ে বণিত আছে যে, যুলকারনাইন ইরাহীম (আ)-এর সাথে তওয়াফ করেন এবং কুরবানি করেন।

আৰু রায়হান আল-বেরুনী 'কিতাবুল আসরিল বাকীয়া আনিল কুরানিল খালীয়া' গ্রন্থে বলেন ঃ কোরআনে বণিত যুলকারনাইন হচ্ছে আনু বকর ইবনে সুমাই ইবনে উমর ইবনে আফরীকায়স হিমইয়ারী। তিনি দিগ্বিজয়ী ছিলেন। তুব্বা হিমইয়ারী ইয়ামেনী তার কবিতায় তার জন্য গর্ববেণ্ধ করে বলেছেন ঃ আমার দাদা যুলকারনাইন যুসলমান ছিলেন। কবিতা এই ঃ

> تد کان ذ و القرنین جد ی مسلها ملک علانی الار م فیر مبعد بلغ المشارق و المغارب یبتغی اسباب ملک من کسریم سید

আবূ হাইয়্যান বাহ্রেমুহীতে এ রেওয়ায়েতটি বর্ণনা করেছেন। ইবনে কাসীরও 'আল-বেদায়াহ্ ওয়ালেহায়াহ্' গ্রন্থে এর উল্লেখ করারে পর বলেন ঃ এই যুলকারনাইন তিন জন ইয়ামনী সম্রাটের মধ্যে প্রথম সম্রাট ছিলেন। সে-ই সাবা' কূপের মোকদ্দমায় হ্যরত ইব্রাহীম (আ)-এর পল্কে ন্যায় ফয়সালা দিয়েছিলেন। এ সমুদয় রেওয়ায়েতে যুলকারনাইনের ব্যক্তিত্ব, নাম ও বংশ পরম্পরা সংক্রান্ত মতডেদ সত্ত্বেও তার আমল হ্যরত ইব্রাহীম (আ)-এর আমল বলে ব্যক্ত করা হয়েছে।

মওলানা হিফ্যুর রহমান কিসাসুল কোরআনে যুলকারনাইন সম্পর্কে বিস্তারিত আলোচনা করেছেন। তাঁর আলোচনার সারমর্ম এই যে, কোরআনে বণিত যুলকারনাইন হচ্ছেন পারস্যের সে সম্রাট, যাকে ইহদীরা খোরাস, গ্রীকরা সায়রাস, পারসিকরা গোরশ এবং আরবরা কায়খসরু নামে অভিহিত করে। তার আমল ইরাহীম (আ)-এর অনেক পরে বনী ইসরাইলের অন্যতম পয়গণ্ণর দানিয়াল (আ)-এর আমল বর্ণনা করা হয়। এ আমল দারার হত্যাকারী সিকালার মকদুনীর আমলের কাছাকাছি হয়ে যায়। ফিন্ড মওলানা সাহেবও ইবনে কাসীর প্রমুখের ন্যায় কঠোর ভাষায় বিরোধিতা করে বলেছেন যে, যুলকারনাইন সে সিকালার মকদুনী হতে পারে না, যার উজির ছিলেন দার্শনিক এরিস্টটল। কারণ, তিনি ছিলেন মুশরিক এবং যুলকারনাইন ছিলেন মু'মিন, সৎ ফর্মপরায়ণ।

মওলানা সাহেবের বক্তব্যের সার-সংক্ষেপ এই যে, সূরা বনী ইসরাঈলে বনী ইসরাঈলের দু'বার দুষ্কর্ম ও হালামায় লিশ্ত হওয়ার কথা উল্লেখ করে দুই বারের শান্তি বিস্তারিত বর্ণনা করা হয়েছে। হালামা প্রসঙ্গে বলা হয়েছেঃ

ــَبْعَثَنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا قَنَا ٱوْلِى بَأْسِ شَدِيْدِ فَجَاسُوا خِلاً لَا لَدْ يَأْرِ

( অর্থাৎ তোমাদের হাঙ্গামার শাস্তিষরূপ আমি তোমাদের বিরুদ্ধে আমার কিছু সংখ্যক কঠোর যোদ্ধা বান্দাকে প্রেরণ করব। তারা তোমাদের হরে হারে অনুপ্রবেশ করবে।) এখানে কঠোর যোদ্ধা বলে বখতে নসর ও তার দলবলকে বোঝানো হয়েছে। তারা বায়তুল মোকাদ্দাসে চল্লিশ হাজার এবং কোন কোন রেওয়ায়েত মতে সতর হাজার ইহুদীকে হত্যা করে এবং লক্ষাধিক বনী ইসরাঈলকে বন্দী করে গল্প-ছাগলের মত হাঁকিয়ে বাবেলে নিয়ে হায়। এরপর কোরআন পাক বলেন গ্রুওয়ায়েত মতে সতর হাজার ইহুদীকে বোবলে নিয়ে হায়। এরপর কোরআন পাক বলেন গ্রুওয়ায়েত মতে সতর হাজার হাঁকিয়ে বাবেলে নিয়ে হায়। এরপর কোরআন পাক বলেন গ্রু কিরলাম।) বিজয়ের এই হাঁকিয়ে ( অর্থাৎ আমি পুনরায় তোমাদেরকে তাদের বিরুদ্ধে জয়া করলাম।) বিজয়ের এই ঘটনাটি সমাট কায়খসরু তথা খোরাসের হাতে সংঘটিত হয়। সে ছিল ঈমানদার, সৎকর্ম-পরায়ণ। সে বখতে নসরের মুকাবিলা করে বন্দী বনী ইসরাঈলকে তার অধিকার থেকে মুক্ত করে পুনরায় ফিলীন্ডীনে পুনর্বাসিত করে এবং ধ্বংসস্থলে পরিণত বায়তুল-মোকাদ্দাসকেও পুনঃপ্রতিচিঠত করে। বায়তুল-মোকাদ্দাসের যেসব গুণ্ডখন ও গুরুত্ব-পূর্ণ সাজসরঞ্জাম বখতে নসর এখান থেকে বাবেনে স্থানান্ডরিত করেছিল, সে সেগুলোও উদ্ধার করে বনী ইসরাঈলের অধিকারে সমর্পণ করে। এডাবে সে বনী ইসরায়ীলের কথা ইহুদীদের রাণফর্তারেপে পরিগণিত হয়।

নবুয়ত পরীক্ষা করার জন্য মদীনার ইহদীয়া কোরায়শদের জন্য যে প্রশপর ব!হাই করে, তাতে যুলকারনাইন সম্পক্তিত প্রশ্নের অন্যতম বৈশিল্ট্য হিল এই যে, ই্হদীরা তাকে তাদের রাণকর্তারূপে সম্মান ও ডক্তিশ্রদ্ধা করত।

মওলানা হিফমুর রহমান সাহেব তাঁর এ বন্ডবোর স্বপক্ষে বর্তমান তওর'ত থেকে. বনী ইসরাইলের পয়গম্বরগণের ডবিষ্যদাণী থেকে এবং ঐতিহাসিক রেওয়ায়েত থেকে প্রচুর দলীল-প্রমাণ পেশ করেছেন। কেউ আরও বেশি জানতে চাইলে মওলানা সাহেবের পুস্তকটি পাঠ করতে পারেন। এসব রেওয়ায়েত উল্লেখ করার মাধ্যমে যুলকারনাইনের ব্যক্তিছ ও তার যুগ সম্পর্কে ইতিহাস ও তফসীরবিনদের সবগুলো উজি বর্ণনা করে দেওয়াই আমার একমার উদ্দেশ্য। তরধ্যে কার উজি প্রবল, এ সিদ্ধান্ত নেওয়া আমার উদ্দে-শ্যের অন্তর্ভু জ নয়। কেননা কোরআন যেসব বিষয়ের দাবি করেনি এবং হাদীসও যেসব বিষয় বর্ণনা করেনি, সেগুলো নির্ণয় ও নিদিল্ট করারে দায়িত্বও আমার উপর বর্তায় না। তরধ্যে নির্ণয় ও নিদিল্ট করারে দায়িত্বও আমার উপর বর্তায় না। তেরধ্যে যে উক্তিই প্রবল ও নির্ডুলে প্রমাণিত হবে, তাতেই কোরআনের লক্ষ্য অর্জিত হবে।

আন পাদ لا نكر خرا সংক্ষিণত শব্দ হেড়ে ملك ذكر ا এ দু'টি শব্দ কেন বাবহার করল ?

চিন্তা করলে দেখতে পাবেন, এ দু'টি শব্দের মধ্যে ইসিত রয়েছে যে, কোরআন পাক যুল– কারনাইনের আদ্যপ্রান্ত কাহিনী বর্ণনা করার ওয়াদা করেনি; বরং তার আলোচনান্ন একাংশ উল্লেখ কররে কথা বরেছে। উপরে যুলকারনাইনের নাম ও বংশ পরস্পরা সম্পর্কে যে ঐতিহাসিক আলোচনা লিপিবদ্ধ করা হয়েছে, কোরআন পাক একে অনাবশক্ষে মনে করে বাদ দেওয়ার কথা প্রথমেই ঘোষণা করে দিয়েছে।

ন্দ্র ক্র্যা অর্জনে সাহায্য নেওয়া হয়। যন্তপাতি, বৈষয়িক উপায়াদি, জানবুদ্ধি, অভিজ্ঞতা ইত্যাদি সবই এর অভভূঁজন ----(বাহ্রে মুহীত)

েনে নেন্দ্র নেন্দ্র নেন্দ্র নেন্দ্র নেন্দ্র নের্ক্রম ও দুনিয়ার সর্বত্ত পৌঁছার উপকরণাদি তাকে দান ফরা হয়েছিল, কিন্তু সে সর্বপ্রথম পৃথিবীর পশ্চিম প্রান্তে পোঁছার উপকরণাদি কাজে লাগায়।

. مَتَّى إَذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّهْسِ. عَتَّى إِذَا بَلَغَ مَغْرِبَ الشَّهْسِ.

পর্যন্ত পৌঁছে গেলেন, যার পরে কোন জনবসতি ছিল না ।

ي حمد الله عليه عليه حمد الله عليه حمد عليه حمد عليه حمد عليه حمد عليه عليه حمد عليه عليه عليه عليه عليه عليه ع

এখানে সে জলাশয়কে বোঝানো হয়েছে, যার নিচে কালো রঙের কাদা থাকে। ফলে পানির রঙও কালো দেখায়। সূর্যকে এরপ জলাশয়ে অস্ত যেতে দেখার অর্থ এই যে, দ<del>র্শক মারই</del> অনুভব করে যে, সূর্য এই জলাশয়ে অস্ত যাচ্ছে। কেননা এরপর কোন বসতি অথবা হলভাগ ছিল না। আপনি যদি সূর্যান্তের সময় এমন ফোন ময়দানে উপস্থিত থাকেন যার পশ্চিম দিকে দূরদূরান্ত পর্যন্ত কোন পাহাড়, বৃক্ষ, দালান-কোঠা ইত্যাদি না থাকে, তবে আপনার মনে হবে যেন সূর্যটি মাটির অভ্যন্তরে প্রবেশ করছে।

এক সম্পুদায়কে দেখতে পেলেন । আয়াতের পরবর্তী অংশ থেকে জানা যায় যে, সম্পুদায়টি ছিল কাফির । তাই আলাহ্ তা'আলা যুলকারনাইনকে ক্ষমতা দান করলেন যে, তুমি ইচ্ছা করলে প্রথমেই সবাইকে তাদের কুফরের শান্তি প্রদান কর এবং ইচ্ছা করলে তাদের সাথে সদয় ব্যবহার কর; অর্থাৎ গ্রথমে দাওয়াত, তবলীগ ও উপদেশের মাধ্যমে তাদেরকে ইসলাম ও ঈমান কবুল করতে সম্মত কর। এরপর যারা মানে, তাদেরকে প্রতিদান এবং যারা না মানে তাদেরকে শান্তি দাও। প্রত্যুত্তরে যুলকারনাইন দ্বিতীয় পথই অধলমন করে বললেন ঃ আমি প্রথমে তাদেরকে উপদেশের মাধ্যমে সরল-পথে আনার চেষ্টা করব। এরপরও যারা কুফরে দৃঢ়পদ থাকবে, তাদেরকে শান্তি দেব। পক্ষান্তরে যারা বিশ্বাস ছাপন করেৰে এবং সৎকর্ম করবে, তাদেরকে উত্তম প্রতিদান দেব।

এ থিকে জানা যায় যে, যুলকারনাইনকে আল্লাহ্ তা'আলা নিজেই সম্বোধন করে এ কথা বলেছেন। যুলকারনাইনকে নবী সাব্যস্ত করা হলে এতে কোন প্রশ্ন দেখা দেয় না যে, ওহীর মাধ্যমেই তাঁকে বলা হয়েছে। কিন্ত তাঁকে নবী না মানলে কোন পয়গন্বরের মধ্যস্থতায়ই তাঁকে এই সম্বোধন করা হয়ে থাকবে। যেমন, রেওয়ায়েতসমূহে বণিত রয়েছে যে, হযরত খিযির (আ) তাঁর সাপে ছিলেন। এছাড়া এটা নবুয়তের ওহী না হয়ে আভিধানিক ওহী হওয়ারও সন্থাবনা রয়েছে ; যেমন হযরত মূসা (আ)-র জননীর জন্য কোরআনে أَوَ أَوَ حَبْنَا أَمَ مَتْ اللَّهُ اللَّهُ المَّا يَعْتَ الْعَالَيْ يَ مَا الْمُ

ٱنْبَعَ سَبَبَّا (حَتَّى إِذَا بَلَعُ مَطْلِعَ التَّمْسِ وَجَدَهَا نَظْلُمُ عَلَ نَّهُمْ مِّنْ دُوْنِهَا سِتْرًا ﴿كَذَلِكَ وَقَدْ أَحَطْنَا بِمَالَكَ فٰبْرًا ۞

(৮৯) অতঃপর তিনি এক উপায় অবলম্বন করলেন। (৯০) জবশেষে তিনি যখন সূর্যের উদয়াচলে পৌঁছলেন, তখন তিনি তাকে এমন এক সম্পুদায়ের উপর উদয হতে দেখলেন, যাদের জন্য সূর্যতাপ থেকে আত্মরক্ষার কোন আড়াল আমি সৃষ্টি করিনি। (৯৯) গ্রহুত ঘটনা এমনিই। তার হুডান্ত আমি সম্যক অবগত আছি।

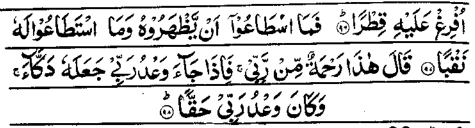
## -তফসীরের সার-সংক্ষেপ

অতঃপর (পশ্চিমের দেশসমূহ জয় করার পর প্রাচ্যদেশসমূহ জয় করার ইচ্ছার প্রাচ্যের দিকে) তিনি এক পথ ধরলেন। অবশেষে যখন সূর্যের উদয়াচলে (অর্থাৎ পূর্ব-দিকে জনবসতির শেষ প্রান্তে) পৌছলেন, তখন সূর্যন্ডে এমন জাতির উপর উদয় হতে দেখনেন, যাদের জন্য আমি সূর্যের তাপ থেকে আত্মরক্ষার কোন আড়াল রাখিনি। (অর্থাৎ সেখানে এমন এক জাতি বাস করত, যারা রৌদ্র-কিরণ থেকে আত্মরক্ষার জন্য কোন গৃহ অথবা তাঁবু নির্মাণে অন্ডান্ত ছিল না; বরং তারা সন্ডবত পোশাক-পরিচ্ছদণ্ড পরিধান কন্নত না। জন্ত-জানোয়ারের মত উন্মুক্ত মাঠে বসবাস করতা) এ ব্যাপারটি এমনিই। যুলকারনাইনের কাছে যা কিছু (আসবাবপগ্র) ছিল, আমি তার রত্তান্ত সম্যক অবগত আছি। [এতে নবুয়ত পরীক্ষার্থে যুলক্ষারনাইন সম্পর্কে প্রশ্বজারীদেরকে এ বিষয়ে হঁশিয়ার করা হয়েছে যে, আমি যা কিছু বলছি তা সঠিক জান ও অবগতির ভিন্তিতেই বলছি; সাধারণ ঐতিহাসিক গল্প নয়। এতে মুহাম্মদ (সা)-এর নবুয়তের সত্যতা ফুটে উঠে।]

## আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

যুলকারনাইন পূর্বপ্রান্তে যে জাতিকে বসবাস করতে দেখেছেন, কোরআন পারু তাদের সম্পর্কে বলেছে মে, তারা গৃহ, তাঁবু, গোশাক্ষ-পরিচ্ছদ ইত্যাদির দ্বারা রোদ থেকে আত্মরক্ষা করত না, কিন্তু তাদের ধর্ম ও ক্রিয়াকর্ম সম্পর্কে কিছুই বলেনি এবং যুলকার-নাইন তাদের সাথে কি ব্যবহার করেছেন, তাও ব্যক্ত করেনি। বলাবাহল্য, তারাও কাফিরুই ছিল এবং যুলকারনাইন তাদের সাথেও এমন ব্যবহারই করেছেন, যা পশ্চিমা জাতির সাথে করেছেন বলে উপরে বণিত হয়েছে। তবে এখানে তা বর্ণনা করার প্রয়োজন মনে করা হয়নি। কারণ, পূর্ববর্তী ঘটনার আলোকেই তা বোঝা যায়। (বাহ্রে মুহীত)

تُمَّ ٱنْبَعَ سَبَبًا ﷺ حَقْرًا بَلَعَ بَيْنَ السَّدَيْنِ وَجَدَمِنَ دُوْنِهِمَا قَوْمًا لِمَ لَا يَكُا دُوْنَ يَفْقَهُوْنَ قَوْلَا هَ قَالُوْا يَذَا الْقَرْبَيْنِ إِنَّ يَأْجُوْجَ وَمَأْجُوْجَ مَا لَحُوْجَ لَكَ خُرُجًا عَلَى آنَ يَأْجُوْجَ وَمَأْجُوْجَ مَا مُوْجَدَهُمُ مُفْسِدُوْنَ فِي الْكَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلْ لَكَ خُرُجًا عَلَى آنَ تَجْعَلَ بَيْنَكَ مُوْجَا عَلَى آنَ تَجْعَلَ بَيْنَكَ مُوْجَا عَلَى آنَ تَجْعَلَ بَيْنَا الْعُرْبَيْنِ إِنَّ يَأْجُوْجَ وَمَأْجُوْجَ مَا مُعْوَى مُفْسِدُوْنَ فِي الْكَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلْ لَكَ خُرُجًا عَلَى آنَ تَجْعَلَ بَيْنَكَ مُفْسِدُوْنَ فِي الْكَرْضِ فَهَلْ نَجْعَلْ لَكَ خُرُجًا عَلَى آنَ تَجْعَلَ بَيْنَكَمُ وَبَيْنَ اللَّهُ مَعْتَى فَيْتُ مَعْتَلُهُمْ مَدَيَّ اللَّهُ مَعْتَى فَيْعَانَ مَا مَكَنَى فَيْبُو رَبِّي فَتَنْ عَلَى الْعُنْ يَعْتَقَوْعَةً وَيَعْتَعُونَ فَي الْحَدْبُ عَلَى آنَ تَجْعَلْ بَيْنَكُمُ وَنَعْتَى فَيْتُ فَيْعَانَ مَا مَكَنَى فَيْبُو رَبِي فَقَوْعَةً عَلَى الْتَعْتَقُونَ الْتَعْتَعَى فَتَكُونُ فَي الْكَرْضَ فَهُ لَمْ عَلْكُونَ مَنْ عَنْعَ مَنْ يَكْحَدُ عَلَيْ عَلَي اللَهُ مَنْ يَنْ عَدَيْنَ عَوْنَهُمَ الْعُنْعَانَ الْعَنْتُكُونَ مَعْتَقُونَ فَي عَوْدَة عَقْتَنْ الْعَنْ الْتَعْتَقَدُونَ الْتَعْتَقُونَ وَعَالَ عَنْ الْعَنْ عَنْ يَعْتَقُونَ



(৯২) জাবার তিনি এক পথ ধরলেন। (৯৩) ভাষশেষে যখন তিনি দুই পর্বত জাচীরের মধ্যস্থলে পৌঁছলেন, তখন তিনি সেখানে এক জাতিকে পেলেন, যারা তার কথা একেবারেই বুঝতে পারছিল না। (৯৪) তারা বলল ঃ হে যুলকারনাইন, ইয়াজুজ ও মাজুজ দেশে জশান্তি সৃষ্টি করছে। আগনি বললে আমরা আপনার জন্য কিছু কর ধার্য করব এই শর্তে যে, আপনি আমাদের ও তাদের মধ্যে একটি প্রাচীর নির্মাণ করে দেবেন। (৯৫) তিনি বললেন ঃ আমার পালনকর্তা আমাকে যে সামর্থ্য দিয়েছেন, তাই যথেপ্ট। অতএব তোমরা আমাকে শ্রম দিয়ে সাহায্য কর। জামি তোমাদের ও তাদের মধ্যে একটি সুদৃঢ় প্রাচীর নির্মাণ করে দেব। (৯৬) তোমরা আমাকে লোহার পাত এনে দাও। অবশেষে যখন পাহাড়ের মধ্যবতী ফাঁকা ছান পূর্ণ হয়ে গেল, তখন তিনি বললেন ঃ তোমরা হাঁপেরে দম দিতে থাক। অবশেষে যখন তা আগুনে পরিণত হল, তখন তিনি বললেন ঃ তোমরা গলিত তামা নিয়ে এস, জামি তা এর উপরে ঢেলে দিই। (৯৭) জতঃপর ইয়াজুজ ও মাজুজ তার উপরে জারোহণ করতে পারল না এবং তা ডেদ করতেও সক্ষম হল না। (৯৮) যুলকারনাইন বললেন ঃ এটা আমারে পালনকর্তার অনুগ্রহ। যখন আমার পালনকর্তার প্রতিন্দুত সময় আসবে, তখন তিনি একে চূর্ণ-বিচূর্ণ করে দেবেন এবং আমার পালনকর্তার প্রতিরুতি সত্য।

#### তফসীরের সারীসংক্ষেপ

অতঃপর (পশ্চিম ও পূর্বদেশ জয় করে) তিনি আরেক দিকে পথ ধরনেন। (কোরআন এ দিকের নাম উল্লেখ করেনি, কিন্তু জনবসতি অধিকতর উত্তরদিকে। তাই তফসীরবিদগণ একে উত্তর দেশসমূহের সফর ছির করেছেন। ঐতিহাসিক সাক্ষা-প্রমাণও এরই সমর্থন করে।) অবশেষে তিনি এখন দুই পর্বতের মধ্যন্থলে পৌছনেন, তখন সেধানে এক জাতিকে দেখতে পেলেন, যারা (ভাষা ও অভিধান সম্পর্কে অন্ত মানবেতর জীবন-যাপনের কারণে) তাঁর কথা একবারেই বুঝত না। (এ থেকে জানা যায় যে, তারা ওধু ভাষা সম্পর্কেই অঞ্চ ছিল না; কেননা বুদ্ধি-জান থাকলে ভিন্নভাষীদের কথাবার্তাও ইশারা-ইঙ্গিতে বুঝে নেয়া যায়। বরং পাশব ও মানবেতর জীবন-যাপন পদ্ধতি তালেরকে বুদ্ধিজান থেকেও বঞ্চিত করে রেখেছিল। কিন্তু এরপর বোধ হয় কোন দোভাষীর সাহাযো) তারা বলল ঃ হে যুল্লকারনাইন, ইয়াজুজ ও মাজুজ (যারা পর্বতশ্রেণীর অপরপার্শ্বে বাস করে, আমাদের এই) দেশে ( মাঝে মাঝে এসে প্রচুর) অশান্তি হুস্টি করছে। (অর্থাৎ হত্যা ও লুর্চন করছে। তাদের মুক্ষাবিলা করার শক্তি আমদের নেই। অতএব আমরা কি আপনার জন্য চাঁদা করে কিছু অর্থ সঞ্চয় করব এই শর্তে যে, আপনি আমাদের ও তাদের মধ্যস্থলে একটি পাচীর নির্মাণ করে দেবেন (যাতে তারা এদিকে আসতে না পারে) যুলকারনাইন বললেন ঃ আমার পালনকঁঠা আমাকে যে আথিক সামধ্য দান করেছেন, ভাই যথেষ্ট (কাজেই চাঁদা করে অর্থ যোগান দেওয়ার কোন প্রয়োজন নেই ; ) তবে তোমরা আমাকে হাত-পায়ের শক্তি (অর্থাৎ প্রম ও মজুরি) দিয়ে সাহায্য কর। আমি তোমাদের ও তাদের মধ্যহলে সুদৃঢ় প্রাচীর নির্মাণ করে দেব। তে।মরা আমাকে লোহার পাত এনে দাও, (মূল্য আমি দেব। বলা বাহল্য, এ লৌহ প্রাচীর নির্মাণ করার জন্য হয়তে। অন্যান্য প্রয়োজনীয় সাজসরঞাম সংগ্রহ করা হয়েছিল। কিন্তু এই মানবেতর জনের অন্যান্য প্রয়োজনীয়, সাজসরজাম সংগ্রহ করা হয়েছিল । কিন্তু এই মানবেতর জনের দেশে লৌহ-পাতই ছিল সৰচাইতে দুর্লড বস্ত। তাই ওধু এর কথাই উল্লেখ করা হয়েছে। সাজ-সরঞ্জাম সংগৃহীত হওয়ার পর উভয় পাহাড়ের মধ্যস্থলে লৌহ প্রাচীর নির্মাণের কাজ শুরু হয়ে গেল।) অবশেষে যখন (প্রাচীরের স্তর সংযুক্ত করতে করতে দুই পাহাড়ের) দুই চূড়ার মধ্যবতী ( ফাঁকা ) স্থান ( পাহাড়ের ) সমান করে দেওয়া হল, তখন তিনি আদেশ করলেন ঃ তোমস্না একে দগ্ধ করতে থাক। (দগ্ধ করা ওরু হল) অবশেষে যখন (দগ্ধ করতে করতে ) তাকে আগুনের মত লাল অঙ্গার করে দিল, তখন তিনি আদেশ করলেন ঃ এখন আমার কাছে গলিত তামা ( যা হয়তো পূর্বেই প্রস্তত রাখা হয়েছিল ) নিয়ে এসো, যাতে আমি তা এর উপরে চেলে দেই। (সেমতে গলিত তামা এনে যন্ত্রের সাহাযে؛ উপর থেকে চেলে দেওয়া হল, যাতে প্রাচীরের সব ফাঁকে প্রবেশ করে গোটা প্রাচীর একাকার হয়ে যায়। এই প্রাচীরের দৈর্ঘ্য-প্রস্থ আল্লাহ্ তা আলাই জানেন।) অতঃপর (উচ্চতা ও মহণতার কারণে ) ইয়াজুজ-মাজুজ তার উপরে আরোহণ করতে পারল না এবং (চূড়াত্ত শক্ত হওয়ার কারণে ) তাতে কোন ছিল্ল করতে সক্ষম হল না। যুলকারনাইন (যখন প্রাচীরটিকে প্রস্তুত দেখলেন এবং এর নির্মাণ সম্পন্ন হওয়া যেহেতু কোন সহজ কাজ ছিল না, তখন কৃতভেতা খরাপ ) বললেন ঃ এটা আমার পালনকর্তার একটি অনুগ্রহ ( আমার প্রতিও ; কারণ আমার হাতে এটা সম্পন্ন হয়েছে এবং এই জাতির প্রতিও, মাদেরকে ইয়াজুজ-মাজুজ বিব্রত করত ) অতঃপর যখন আমার পালনকর্তার প্রতিশৃনত সময় আসবে, (অর্থাৎ এর ধ্বংসের সময় আ সবে) তখন একে বিধ্বস্ত করে মাটির সমান করে দেবেন। আমার পালনকর্তার প্রতিশুন্তি সত্য।---(সময় আসলে তা অবশ্যই পূর্ণ হয়।)

জানুষলিক ভাতৰঃ বিষয়

**T**.-

حر جر বরা হয় ; তা প্রাচীর হোক কিংবা পাহাড় হোক, কৃত্রিম হোক কিংবা প্রাকৃতিক العن در বরে দুই পাহাড় বোঝানো হয়েছে। এণ্ডরো ইয়াডুজ-মাজুজের

পথে বাধা ছিল। কিন্তু উডয়ের মধ্যবর্তী গিরিপথ দিয়ে এসে তারা আক্রমণ চালাত। যুলকারনাইন এই সিরিপথটি বন্ধ করে দেন।

অধিকাংশ তফসীরবিদের মতে এর অর্থ গলিত তামা। কারও কারও মতে গলিত লোহা অথবা রাওতা।----(কুরতুবী)

দে বিষ্ণু হয়ে সমতল হয়ে যায়।

ইয়াজুজ-মাজুজ কারা এবং কোথায়? যুলকারনাইনের প্রচীর কোথায় অবস্থিত : ইয়াজুজ-মাজুজ সম্পর্কে ইসরাইলী রেওয়ায়েত ও ঐতিহাসিক কিসসা-কাহিনীতে অনেক ডিডিহৌন অলীক কথাবার্তা প্রচলিত রয়েছে। কোন কোন তফসীয়বিদও এগুলো ঐতিহাসিক দুল্টিকোণ থেকে উদ্ধৃত করেছেন, কিন্তু শ্বয়ং তাঁদের কাছেও এগুলো নির্ভর-যোগ্য নয়। কোরআন পাক তাদের সংক্ষিণ্ত অবস্থা বর্ণনা করেছে এবং রসূলুহাহ্ (সা)ও প্রয়োজনীয় তথ্যাদি সম্পর্কে উদ্মতকে অবহিত কয়েছেন। ঈমান ও বিশ্বাস স্থাপনের বিষয় ততটুকুই, যতটুকু কোরআন ও হাদীসে বণিত হয়েছে। তফসীর, হাদীস ও ইতি-হাসবিদগণ এর অতিরিক্ত যেসব ঐতিহাসিক ও ভৌগোলিক অবস্থা বর্ণনা করেছেন, সেগুলো বিশুদ্ধও হতে পারে এবং অগুদ্ধও হতে পারে। ইতিহাসবিদগণের বিভিন্নমুখী উক্তিগুলো নিহুক ইস্তিত ও অনুমানের উপর ভিত্তিশীল। এগুলো শুদ্ধ কিংবা অগুদ্ধ হলেও তান্ন কোন প্রডাব কোলুআনেদ্ধ বন্ধব্যের উপর পড়ে না।

আমি এখানে সর্বপ্রথম এ সম্পকিত সহীহ্ ও নির্ভরযোগ্য হাদীসগুলো উল্লেখ কর্ম্বছি। এরপস্ন প্রয়োজন অনুসারে ঐতিহাসিক ল্লেওয়ায়েতও বর্ণনা করা হবে।

থেকেও এর সমর্থন পাওয়া যায়। তাদের অবশিষ্ট অবস্থা সম্পর্কে সর্বাধিক বিস্তারিত ও সহীহ্ হাদীস হচ্ছে হযরত নাওয়াস ইবনে সামআন (রা)-এর হাদীসটি। এটি সহীহ্ মুসলিম ও অন্য সব নির্ভরযোগ্য হাদীস গ্রন্থে উল্লিখিত হয়েছে। হাদীসবিদগণ একে সহীহ্ আখ্যা দিয়েছেন। এতে দাজ্জালের আবির্ভাব, ঈসা (আ)-র অবতরণ, ইয়াজুজ-মাজুজের অভ্যুত্থান ইত্যাদির পূর্ণ বিবরণ উল্লিখিত আছে। হাদীসটির অনুবাদ নিশ্নরাপ ঃ

হযন্নত নাওয়াস ইবনে সামআন (রা) বলেন ঃ রসূলুল্লাহ্ (সা) একদিন ডোর বেলা দাজ্জালের আলোচনা কর্বলেন। আলোচনা প্রসঙ্গে তিনি তার সম্পর্কে এমন কিছু কথা বললেন, যম্মারা মনে হচ্ছিল যে, সে নেহাতই তুচ্ছ ও নগণ্য ; (উদাহরণত সে কানা হবে।) পক্ষান্তরে কিছু কথা এমন বললেন, যন্দ্রারা মনে হচ্ছিল যে, তার ফিলনা অত্যন্ত ভয়াবহ ও কঠোর হবে। ( উদাহরণত জান্নাত ও দোষখ তার সাথে থাকবে এবং অন্যান্য আরও অস্বাডাবিক ও ব্যতিরুমধর্মী ঘটনা ঘটবে।) রসূলুলাহ্ (সা)-র বর্ণনার ফলে ( আমরা এমন ভীত হয়ে পড়লাম ) যেন দাজ্জাল খঁজুরি বৃক্ষের ঝাড়ের মধ্যেই রয়েছে । ( অর্থাৎ অদূরেই বিরাজমান রয়েছে। ) বিকালে যখন আমরা রসূলুরাহ্ (সা)-র দরবারে উপস্থিত হলাম, তখন তিনি আমাদের মনের অবস্থা আঁচ করে নিলেন এবং জিজেস করলেন ঃ তোমরা কি বুঝেছ ? আমর৷ আরয করলাম ঃ আপনি দাজ্জালের আলোচনা প্রসঙ্গে এমন কিছু কথা বলেছেন, যাতে বোঝা যায় যে, তার ব্যাপারটি নেহাতই তুল্ছ এবং আরও কিছু কথা বলেছেন, যাতে মনে হয়, সে খুব শক্তিসম্পন্ন হবে এবং তার ফিতনা হবে খুব গুরুতর। এখন আমাদের মনে হয়েছে, যেন সে আমাদের নিকটেই খজুঁর বৃক্ষের ঝাড়ের মধ্যে লুকিয়ে আছে। রসূলুরাহ্ (সা) বললেন ঃ ডোমাদের সম্পর্কে আমি যেসব ফিতনার আশংকা করি, তরধ্য দাজ্জালের তুলনায় অন্যান্য ফেতনা অধিক ভয়ের যোগ্য। ( অর্থাৎ দাজ্জালের ফিতনা এত-টুকু ওরুতর নয়, যতটুকু তোমরা মনে করছ। ) যদি আমার জীবদ্দশায় সে আবির্ভূ ত হয়, তবে আমি নিজে তার মুকাবিলা করব। (কাজেই তোমাদের চিন্তাদিবত হওয়ার কোন কারণ নেই।) পক্ষান্তরে সে যদি আমার পরে আসে, তবে প্রত্যেকেই নিজ নিজ সামর্থ্য অনুযায়ী তাকে পরাভূত করার চেষ্টা করবে। আমার অনুপস্থিতিতে আল্লাহ্ তা'আলা প্রত্যেক মুসলমানের সাহায্যকারী। (তার লক্ষণ এই যে) সে যুবক, ঘন কোঁকড়ানো চুলওয়ালা হবে। তার একটি চক্ষু উপরের দিকে উথিত হবে ( এবং অপর চক্ষুটি হবে কানা।) যদি আমি (কুৎসিত চেহারার) কোন ব্যক্তিকে তার সাথে তুলনা করি, তবে সে হচ্ছে আবদুল ওয়যা ইবনে-কুত্না। (জাহেলিয়াত আমলে কুৎসিত চেহারায় 'বনু-খোষাআ' গোরের এ লোকটির তুলনা ছিল না।) যদি কোন মুসলমান দাজ্জালের সম্মুখীন হয়ে যায়, তবে সুরা কাহ্ফের প্রথম আয়াতগুলো পড়ে নেওয়া উচিত। ( এতে সে দাজ্জালের ফিতনা থেকে নিরাপদ হয়ে যাবে। ) দাজ্জাল সিরিয়া ও ইরাকের মধ্যবর্তী স্থান থেকে বের হয়ে চতুদিকে হালামা সৃষ্টি করবে। হে আলাহ্র বান্দারা, তোমরা তার মুকাবিলায় সুদৃঢ় থাক।

আমরা আরয় করলাম : ইয়া রস্লাঙ্গাহ, সে কতদিন থাকবে ? তিনি বললেন ঃ সে চল্লিশ দিন থাকবে, কিন্তু প্রথম দিন এক বছরের সমান হবে । দ্বিতীয় দিন এক মাসের এবং তৃতীয় দিন এক সম্তাহের সমান হবে। অবশিষ্ট দিনগুলো সাধারণ দিনের মতই হবে। আমরা আরয করলাম, ইয়া রস্লারাহ, যে দিনটি এক বছরের সমান হবে, আমরা কি তাতে ওধু এক দিনের (পাঁচ ওয়াজ ) নামায়ই পড়ব ? তিনি বললেনঃ না,বরং সময়ের অনুমান করে পূর্ণ এক বছরের নামায পড়তে হবে। আমরা আবার আরয করলামঃ ইয়া রসূলালাহ, সে কেমন দুতগতিতে সফর করবে? তিনি বললেনঃ সে মেমখঙের মত দুত চলবে, যার পেছনে অনুকূল বাতাস থাকে। দাজ্জাল কোন সম্পু-দায়ের কাছে গৌছে তাকে মিথ্যা ধর্মবিশ্বাসের প্রতি দাওয়াত দেবে। তারা তাতে বিশ্বাস ন্থাপন করলে সে মেঘমালাকে বর্ষণের আদেশ দেবে। ফলে বৃষ্ণিট বয়িত হবে এবং মাটিকে আদেশ দেবে; ফলে সে শস্যশ্যামলা হয়ে যাবে। (তাদের চতুপ্পদ জন্ত তাতে চরবে।) সন্ধ্যায় যখন জন্তগুলো ফিরে আসবে, তখন তাদের কুঁজ পূর্বের তুলনায় উঁচু হবে এবং স্তন দুধে পরিপূর্ণ থাকবে। এরপর দাজ্জাল অন্য সম্প্রদায়ের কাছে যাবে এবং তাদেরকেও কৃষ্ণরের দাওয়াত দেবে। কিন্তু তারা তার দাওয়াত প্রত্যাখ্যান করবে। সে নিরাশ হয়ে ফিরে গেলে সেখানকার মুসলমানরা দুভিক্ষে পতিত হবে। তাদের কাছে কোন অর্থকড়ি থাকবে না: সে শস্যবিহীন অনুর্বর ভূমিকে সম্বোধন করে বলবেঃ তোর গুণ্ডধন বাইরে নিয়ে আয়। সেমতে ভূমির গুণ্ডধন তার পেছনে পেছনে চলবে ; যেমন মৌমাছিরা তাদের সরদারের পেছনে পেছনে চলে। অতঃপর দাজ্জাল একজন ভরপুর যুবক ব্যক্তিকে ডাকবে এবং তাকে তরবারির আঘাতে দ্বি**খণ্ডিত করে দেবে। তার উভ**য় খন্ড এতটুকু দূরত্বে রাখা হবে; যেমন তীর নিক্ষেপকারী ও তার লক্ষ্যবস্তর মাঝখানে থাকে। অত্যপন্ন সে তাকে ডাক দেবে। সে (জীবিত হয়ে) দাজ্জানের কাছে প্রফুল্ল চিত্তে চলে আসবে। ইতির্মধ্যে আপ্লাহ্ তা'আলাই হযরত ঈসা (আ)-কে নামিয়ে দিবেন। তিনি দু'টি রঙিন চাদর পরে দামেক মসজিদের পূর্ব দিককার সাদা মিনারে ফেরেশতাদের পাখার উপর পারেখে অবতরণ করবেন। তিনি যখন মস্তক অবনত করবেন, তখন তা থেকে পানির ফোঁটা পড়বে। (মনে হবে যেন এখনই গোসল করে এসেছেন।) তিনি ষখন মন্তক উঁচু করবেন, তখনও মোমবাতির মত বহু পানির ফোঁটা পড়বে। তাঁর শ্বসে-প্রশ্বাস যে কাফিরের গায়ে লাগবে, সে সেখানেই মরে যাবে। তাঁর শ্বাস-প্রশ্বাস তাঁর দৃশ্টির সমান দূরতে পৌঁছাবে। হযরত ঈসা (আ) দাজ্জালকে খুঁজতে খুঁজতে বাবুরুদ্দে গিয়ে তাকে ধরে ফেলবেন। (এই জনপদটি এখনও বায়তুল মোকাদ্দাসের অদুরে এ নামেই বিদ্যমান।) সেখানে তাকে হত্যা করবেন। এরপর তিনি জনসমক্ষ আসবেন, রেহভরে মানুষের চেহারায় হাত বুলাবেন এবং তাদেরকে জামাতের সুউচ্চ মর্যাদার সুসংবাদ শোনাবেন ।

এমতাবহুায় আলাহ্ তা'আলা ঘোষণা করবেন ঃ আমি আমার বান্দাদের মধ্য থেকে এমন লোক বের করব যাদের মুকাবিলা করার শজি কারও নেই। কাজেই আপনি মুসলমানদেরকে সমবেত করে তুর পর্বতে চলে যান। (সেমতে তিনিই তাই করবেন।) অতঃপর আলাহ্ তা'আলা ইয়াজুজ-মাজুজের রাস্তা খুলে দেবেন। তাদের শুচত চলার কারণে মনে হবে যেন উপর থেকে পিছলে নিচে এসে পড়ছে। তাদের প্রথম দলটি তবরিয়া উপসাগরের কাছ দিয়ে যাওয়ার সময় তার পানি পান করে এমন অবস্থা করে দেবে যে, দ্বিতীয় দলটি এসে সেখানে কোন দিন পানি ছিল, একথা বিশ্বাস করতে পারবে না ।

ঈসা (আ) ও তাঁর সঙ্গীরা তূর পর্বতে আল্লয় নেবেন। অন্য মুসলমানরা নিজ নিজ দুর্গে ও নিরাপদ ৠনে আশ্রয় নেবে। পানাহারের বস্তুসামগ্রী সাথে থাকবে, কিন্তু তাতে ঘাটতি দেখা দেবে। ফলে একটি গরুর মন্তককে একশ দীনারের চাইতে উত্তম মনে করা হবে। হযরত ঈসা (আ) ও অন্য মুসলমানরা কণ্ট লাঘবের জন্য আরাহ্র কাছে দোয়া করবেন। ( আল্লাহ্ দোয়া কবুল করবেন।) তিনি মহামারী আকারে রোগ-ব্যধি পাঠাবেন । ফলে অরসময়ের মধ্যে ইয়াজুজ-মাজুজের গোষ্ঠী সবাই মরে যাবে । অতঃপর ঈসা (আ) সঙ্গীদেরকে নিয়ে তূর পর্বত থেকে নিচে নেমে এসে দেখবেন পৃথি-বীতে তাদের মৃতদেহ থেকে অর্ধ হাত পরিমিত ছানও খালি নেই এবং ( মৃতদেহ পচে ) অসহা দুর্গক ছড়িয়ে পড়েছে। ( এ অবহা দেখে পুনরায় ) হযরত ঈসা (আ) ও তাঁর সঙ্গীরা আল্লাহ্র দরবারে দোয়া করবেন ( যেন এই বিপদও দূর করে দেয়া হয় ।) আলাহ্ তা'আলা এ দোয়াও কবূল করবেন এবং বিরাটাকার পাখী প্রেরণ করবেন, যাদের ঘাড় হবে উটের ঘাড়ের মত। ( মৃতদেহঙলো উঠিয়ে যেখানে আরাহ্ ইন্ডা করবেন, সেখানে ফেলে দেবে । ) কোন কোন রেওয়ায়েতে রয়েছে মৃতদেহঙলো সমুদ্রে নিক্ষেপ করবে । এরপর রুপ্টি বয়িত হবে। কোন নগর ও বন্দর এ রুষ্টি থেকে বাদ থাকবে না। ফলে সমগ্র ভূপৃষ্ঠ ধৌত হয়ে কাঁচের মত পরিষ্ণার হয়ে যাবে। অতঃপর আশ্লাহ্ তা'আলা ভূপৃষ্ঠকে আদেশ করবেন ঃ তোমার পেটের সমুদয় ফল-ফুল উদ্গিরণ করে দাও এবং নতুনভাবে তোমার বরকতসমূহ প্রকাশ কর। (ফলে তাই হবে এবং এমন বরকত প্রকাশিত হবে যে, ) একটি ডালিম একদল লোকের আহারের জনা যথেষ্ট হবে এবং মানুষ তার ছাল দ্বারা ছাতা তৈরি করে ছায়া ল'ড করবে। দুধে এত বরকত হবে যে, একটি উদ্টির দুধ একদল লোকের জন্য. একটি গাডীর দুধ এক গোরের জন্য এবং একটি ছাগলের দুধ একটি পরিবারের জন্য যথেষ্ট হবে। (চল্লিশ বছর যাবত এই অসাধারণ বরকত ও শার্তিশৃঙ্খলা অব্যাহত থাকার পর যখন কিয়ামতের সময় সমাগত হবে, তখন ) আল্লাহ্ তা'আলা একটি মনোরম বায়ু প্রবাহিত করবেন । এর পরশে সব মুসলমানের বগলের নিচে বিশেষ এক প্রকার রোগ দেখা দেবে এবং স্বাই মৃত্যুসুখে পতিত হবে ; শুধু কাফির ও দুল্ট লোকেরাই অবশিল্ট থেকে যাবে । তারা ভূপ্ঠে জন্ত-জানোয়ারের মত খোলাখুলি অপকর্ম করবে। তাদের উপরই কিয়ামত আসবে ।

হযরত আবদুর রহমান ইবনে ইয়ায়ীদের রেওয়ায়েতে ইয়াজুজ-মাজুজের কাহি-নীর আরও অধিক বিবরণ পাওয়া যায়। তাতে রয়েছে ঃ তবরিয়া উপসাগর অতিক্রম করার পর ইয়াজুজ-মাজুজ বায়তুল মোকাদ্দাস সংলগ্ন পাহাড় জাবালুল-খমরে আরোহণ করে ঘোষণা করবে ঃ আমরা পৃথিবীর সমস্ত অধিবাসীকে হত্যা করেছি। এখন আক্ষাশের অধিবাসীদেরকে খতম করার পালা। সেমতে তারা আকাশের দিকে তীর নিক্ষেপ করবে। আরাহ্র আদেশে সে তীর রক্তরঞ্জিত হয়ে তাদের কাছে ফিরে আসবে (যাতে বোকারা এই ডেবে আনন্দিত হবে যে, আক্ষাশের অধিবাসীরাও শেষ হয়ে গেছে।)

দাজ্জালের কাহিনী প্রসঙ্গে হযরত আবু সাঈদ খুদরীর রেওয়ায়েতে আরও উদ্ধেখ রয়েছে যে, দাজ্জাল মদীনা মুনাওয়ারা থেকে দূরে থাকবে। মদীনার পথসমূহে আসাও তার পক্ষে সন্তব হবে না। সে মদীনার নিকটবর্তী একটি লবণান্ড ভূমিতে আগমন করবে। তখন সমসাময়িক এক মহান ব্যক্তি তার কাছে এসে বলবেন ঃ আমি পূর্ণ বিশ্বাস সহকারে বলছি যে, তুই সে দাজ্জাল যার সংবাদ রস্তুল্লাহ্ (সা) আমাদেরকে দিয়ে-ছিলেন। (একথা গুনে) দাজ্জাল বলবে ঃ লোক সকল ! যদি আমি এ ব্যক্তিকে হত্যা করে পুনরায় জীবিত করে দেই, তবে আমি যে খোদা এ ব্যাপারে তোমরা সন্দেহ করবে কি? সবাই উত্তর দেবে ঃ না। অতঃপর সে লোকটিকে হত্যা করে পুনরায় জীবিত করে দিবে। লোকটি জীবিত হয়ে দাজ্জালকে বলবেন ঃ এবার আমার বিশ্বাস আরও বেড়ে গেছে যে, তুই-ই সে দাজ্জাল । দাজ্জাল তাকে পুনরায় হত্যা করতে চাইবে কিন্তু সমর্থ হবে না।—-( মুসলিম)

সহীহ্ বোখারী ও মুসলিমে আবু সাইদ খুদরীর বাচনিক বণিত রয়েছে যে, রসূ-লুল্লাহ্ (সা) বলেছেন ঃ কিয়ামতের দিন আল্লাহ্ তা'আলা হযরত আদম (আ)-কে বলবেন. আপনি আপনার সন্তানদের মধ্য থেকে জাহাল্লামীদেরকে তুলে আনুন। তিনি আরম করবেন, হে পরওয়ারদিগার তারা কারা? আল্লাহ্ তা'আলা বলবেন ঃ প্রতি হাজারে নয় শত নিরানকাই জন জাহাল্লামী এবং মাত্র একজেন জালাতী। একথা গুনে সাহবায়ে কিরাম শিউরে উঠলেন এবং জিডেস করলেন ইয়া রসূলাল্লাহ্, আমাদের মধ্যে সে একজন জালাতী কে হবে ? তিনি উত্তরে বললেন ঃ চিন্তা করো না। এই নয় শত নিরানকাই জন জাহাল্লামী তোমাদের মধ্য থেকে এক রবং ইয়াজুজ-মাজুজের মধ্য থেকে এক হাজাল্লের হিসেবে হবে। মুস্তাদরাক হাকিমে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমরের বাচনিক বণিত রয়েছে, রস্লুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ আল্লাহ্ তা'আলা সমগ্র মানবজাতিকে দশ ভাগে ভাগ করেছেন। তল্মধ্যে নয় ভাগে রয়েছে ইয়াজুজ-মাজুজের লোক আর অবশিষ্ট এক ভাগে সান্না বিশ্বের মানুষ ।----( রাহল মা'আনী )

ইবনে-কাসীর 'আল বেদায়া ওয়ামেহায়াহ্' গ্রন্থে এসব রেওয়ায়েত উল্লেখ করে বলেনঃ এতে বোঝা যায় যে, ইয়াজুজ-মাজুজের সংখ্যা সমগ্র বিশ্বের জনসংখ্যার চাইতে অনেক বেশি হবে।

মসনদ আহ্মদ ও আবু দাউদে হযরত আবু হোরায়রার রেওয়ায়েত বর্ধিত রয়েছে যে, রসূলুল্লাহ্ (সা) বলেন ঃ ঈসা (আ) অবতরণের পর চল্লিশ বছর দুনিয়াতে অবস্থান ফরবেন। মুসলিমের এক রেওয়ায়েতে সাতবছরের কথা বলা হয়েছে। 'ফতহল বারী' গ্রছে হাফেষ ইবনে হাজার একে অওছ সাব্যন্ত করে চল্লিশ বছর মেয়াদকেই শুদ্ধ বলেছেন। হাদীসের বর্ণনা অনুযায়ী এই দীর্ঘ সময় সুখ-শান্তিতে অতিবাহিত হবে এবং অসংখা বরকত প্রকাশ পাবে। পরস্পরের মধ্যে হিংসাও শত্রু তার লেশমান্ত থাকবে না। দু'ব্যজির মধ্যে কোন সময় বগড়া-বিবাদ হবে না।---(মুসলিম ও আহমদ) বোখারী হযরত আবু সাঈদ খুদরীর রেওয়ায়েতে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র উক্তি বর্ণনা করেন যে, ইয়াভুজ-মাডুজের আবির্ভাবের পরও বায়তুলাহ্র হজ ও ওময়া অব্যাহত থাকবে ৷--( মাযহারী )

বোখারী ও মুসলিম হযরত যয়নব বিনতে জাহশের রেওয়ায়েত বর্ণনা করেন যে, রসূলুরাহ্ (সা) একদিন লুম থেকে এমন অবস্থায় জেগে উঠলেন যে, তাঁর মুখমণ্ডল ছিল রক্তিমাভ এবং মুখে এই বাক্য উচ্চারিত হচ্ছিল :

# لا انه الا الله و يل للعرب من شرقد ا تترب نتم اليوم من ردم يا جوج و ما جوج مثل هذ لا و حلق تسعين -

"আল্লাহ্ ব্যতীত কোন উপাস্য নেই । আরবদের ধ্বংস নিকটবর্তী । আজ ইয়াজুজ– মাজুজেয় প্রাচীরে এতটুকু ছিদ্র হয়ে গেছে । অতঃপর তিনি রন্ধাসুলি ও তর্জনী মিলিয়ে রন্ত তৈরি করে দেখান ।

হযরত যয়নব (রা) বলেন ঃ একথা গুনে আরম করলাম ঃ ইয়া রস্লুছাহ আমাদের মধ্যে সৎকর্মপরায়ন লোক জীবিত থাকতেও কি ধ্বংস হয়ে যাবে? তিনি বললেন ঃ হঁ্যা, ধ্বংস হতে পারে, যদি অনাচারের আধিক্য হয়।----( আল বেদায়া ওয়াল্লেহায়াই্ ) ইয়াজুজ-মাজুজের প্রাচীরে রড পরিমাণ ছিদ্র হয়ে যাওয়া আসল অর্থেও হতে পারে এবং রাপক হিসেবে প্রাচীরটি দুর্বল হয়ে যাওয়ার অর্থেও হতে পারে। ----( ইবনে কাসীর, আবু হাইয়্যান )

--- ইবনে কাসীর তাঁর তফসীরে রেওয়া--- غريب لانعر نه الامن هذا الوجة --- ا سنا د لا جيد قوى و لكن منذة فى رفعة نكا رة अब जनन উত্তম ও শক্তিশালী, কিন্ত মূল বজবাটি রস্লুরাহ্ (সা)-র কিনা, তা সুবিদিত নয়।

ইবনে-কাসীয় 'আল-বেদায়া-ওয়ামেহায়াহ্' গ্রন্থ এ হাদীস সম্পর্কে বলেন : মদি মেনে নেয়া হয় যে, হাদীসের মূল বক্তব্যটি রস্লুল্লাহ্ (সা)-র নয়, বরং কা'ব আহ্বারের বর্ণনা তরে এটা যে ধর্তব্য ও নির্ভরযোগ্য নয়, তা স্পল্ট। পক্ষান্তরে যদি একে রসূলুল্লাহ্ (সা)-এর বক্তব্য সাব্যস্ত করা হয়, তবে হাদীসের উদ্দেশ্য এই যে, ইয়াভুজ-মাজুজের প্রাচীর খনন করার কাজটি তখন গুরু হবে, যখন তাদের আবির্ভাবের সময় নিকটবর্তী হবে। কোরআনে বলা হয়েছে যে, এই প্রাচীর ছিদ্র করা যাবে না এটা তখনকার অবহা, যখন ধুলকারনাইন প্রাচীরটি নির্মাণ করেছিলেন। কাজেই এতে কোন বৈপরীত্য নেই। তাছাড়া আয়েও বলা যায় যে, কোরআনে ছিদ্র বলে এপার-ওপার ছিদ্র বোঝানো হয়েছে। হাদীসে পল্নিপ্রার বলা হয়েছে যে, তাদের এ ছিদ্র এপার-ওপার হিদ্র (বেদায়া, ২য় খণ্ড, ১১২ পৃঃ)

হাফেয ইবনে হাজার 'ফতহল বারী' প্রন্থে এই হাদীসটি আবদ ইবনে-হমায়দ ও ইবনে-হাকানেের বরাত দিয়েও উদ্ধৃত করে বলেছেন ঃ তারা সবাই হযরত কাতাদাহ্ থেকে বর্ণনা করেছেন এবং কোন কোন হাদীসে সনদের ব্যক্তিবর্গ সহীহ্ বোখারীর বাস্তিবর্গ। তিনি হাদীসটি যে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র উস্তি এ বিষয়ে কোন সন্দেহ প্রকাশ করেননি। তিনি হাদীসটি যে রসূলুল্লাহ্ (সা)-র উস্তি এ বিষয়ে কোন সন্দেহ প্রকাশ করেননি। তিনি ইবনে আরাবীর বরাত দিয়ে বর্ণনা করেন যে, এ হাদীসে তিনটি মুণ্জিযা রয়েছে। এক আরাহ্ তা'আলা তাদের চিন্তাধারা এদিকে নিবিষ্ট হতে দেননি সে, প্রাচীর খননের কাজ অবিরাম দিবারার অব্যাহত রাখবে। নতুবা দিন ও রারির কর্মসূচী আলাদা আলাদা নির্ধারণ করে কাজ সমাণত করা এত বড় জাতির পক্ষে মোটেই কঠিন ছিল না। দুই. আদ্বাহ্ তা'আলা প্রাচীরের উপরে উঠার পরিক্ষরনা থেকেও তাদের চিন্তাধারাকে সরিয়ে রেখেছেন। অথচ ওয়াহ্ব ইবনে- মুনাব্বেহ্র রেওয়ায়েত থেকে জানা যায় যে, তারা কৃষিশিল্পে পারদর্শী ছিল। সব রক্ষম যন্তপাতি তাদের কাছে ছিল। তাদের ভূখণ্ডে বিজিন্ন প্রকার রক্ষণ্ড ছিল। কাজেই প্রাচীরের উপরে উপরে উপরে তাদের সাছে লি। তাদের মৃণ্টি করা তাদের পক্ষ কটিন ছিল না। তিন. প্রথম থেকে শেষ পর্যন্ত তাদের মনে 'ইনশাআল্লাহ্' বলার কথা জাগ্রত হল না। তাদের বের হণ্ডয়ার নির্ধারিত সময় আসলেই কেবন্ধ তাদের মুখ দিয়ে এ বাক্য উচ্চারিত হবে।

ইবনে -আরাবী বলেন ঃ এ হাদীস থেকে আরও জানা যায় যে, ইয়াজুজ-মাজুজের মধ্যে কিছুসংখ্যক লোক এমনও রয়েছে, যারা আল্লাহ্র অস্তিত্ব ও ইচ্ছায় বিশ্বাস রাখে। এটাও সঙব যে, বিশ্বাস ছাড়াই আল্লাহ্ তা'আলা তাদের মুখ দিয়ে এ বাক্ষা উচ্চারিত করিয়ে দিবেন এবং এর বরকতে তারা তাদের উদ্দেশ্যে সিন্ধিলাভ করবে। ----(আসারাতুস সায়া, সৈয়দ মুহাম্মদ, ১৫৪ পৃঃ) কিন্তু বাহুতে বোঝা যায় যে, তাদের কাছেও পয়-পম্বরদের দাওয়াত পৌছেছে। নতুবা কোরআনের বর্ণনা অনুযায়ী তাদের জাহালামের শান্তি না হওয়াই উচিত। 🛛 কোরআন বলে ঃ

---এতে বোঝা যায় যে, তারাও ঈমানের দাওরাত লাভ করেছে। কিন্তু তারা কুফরকে জাঁকড়ে রেখেছে। তাদের কিছু সংখ্যক লোক আরাহ্র অন্তিত্ব ও ইচ্ছায় বিশ্বাসী হবে। তবে রিসালত ও আখিরাতে বিশ্বাস ছাপন না করা পর্যন্ত তুধু এতটুকু বিশ্বাসই ঈমানের জন্য যথেল্ট নয়। মোটকথা ইনশাআল্লাহ্ কলেমা বলার পরও কুফরের অন্তিত্ব থাকতে পারে।

হাদীসসমূহের বর্ণনা থেকে অজিত ফলাফলঃ উদ্বিখিত হাদীসসমূহে ইয়াভুজ-মাভুজ সম্পর্কে শ্বসূলুল্লাহ্ (সা) থেকে নিম্নলিখিত বিষয়াদি প্রমাণিত হয়েছেঃ

১. ইয়াজুজ-মাজুজ সাধারণ মানুষের মতই মানুষ এবং নৃহ (আ)-র সন্তান-সন্ততি। অধিকাংশ হাদীসবিদ ও ইতিহাসবিদগণ তাদেরকে ইয়াফেস ইবনে নৃহের বংশধর সাব্যন্ত করেছেন। একথাও বলা বাহল্য যে, ইয়াফেসের বংশধর নৃহ (আ)-র আমল থেকে যুলকারনাইনের আমল পর্যন্ত দূরদূরান্তরে বিভিন্ন গোৱে ও বিভিন্ন জনপদে ছড়িয়ে পড়েছিল। যেসব সম্পুদায়ের নাম ইয়াজুজ-মাজুজ, জরুরী নয় যে, তারা সবাই যুলকারনাইনের প্রাচীরের উপারে আবদ্ধ হয়ে গেছে। তাদের কিছু গোর ও সম্পুদায় প্রাচীরের এপারেও থাকতে পারে। কিন্তু ইয়াজুজ-মাজুজ ওধু তাদেরই নাম, যারা বর্বর অসভা ও লন্ডপিপাসু, জালিম। মোগল তুকী অথবা মঙ্গোলীয় জাতি যারা সভ্যতা লাভ করেছে, ওরাও তাদের অন্তর্ভু হলেও তারা নামের বাইরে।

২. ইয়াজুজ-মাজুজের সংখ্যা বিশ্বের সমগ্র জনসংখ্যার চাইতে অনেক ওণ বেশী, কমপক্ষে এক ও দশের ব্যবধান।---(২নং হাদীস)

৩. ইয়াভুজ-মাজুজের যেসব সম্প্রদায় ও গোর যুলকারনাইনের প্রাচীরের কারণে ওপারে আবদ্ধ হয়ে গেছে, তাঁরা কিয়ামতের সন্নিকটবর্তী সময় পর্যন্ত এডাবেই আবদ্ধ থাকবে। তাদের বেন্ন হওয়ার সময় মেহদী (আ)-র আবির্ভাব, অতঃপন্ন দাজ্জানের আগমনের পরে হবে, যখন ঈসা (আ) অবতরণ করে দাজ্জালের নিধন কার্য সমাণ্ড কন্নবেন ।—( ১নং হাদীস )

৪. ইয়াজুজ-মাজুজের মুক্ত হওয়ার সময় য়ুলকারনাইনের প্রাচীর বিধ্বন্ত হয়ে সমতলভূমির সমান হয়ে যাবে।---(কোরআন) তখন ইয়াজুজ-মাজুজের অগণিত লোক একযোগে পর্বতের উপর থেকে অবতরণের সময় দ্রুতগতির কারণে মনে হবে যেন তারা পিছলে পিছলে নিচে গড়িয়ে পড়ছে। এই অপরিসীম বর্বর মানবগোষ্ঠীর সাধারণ জন-বসতি ও সমগ্র পৃথিবীর উপর ঝাঁপিয়ে পড়বে। তাদের হত্যাকাণ্ড ও লুটতরাজের মুক্ষাবিলা করার সাধ্য কারও থাক্ষবে না। আল্লাহ্র রসূল হযরত ঈসা (আ) ও আল্লাহ্র আদেশে মুসলমানদেরকে সাথে নিয়ে তুর পর্বতে তাজ্য নেবেন এবং যেখানে ধেখানে কেরা ও সংরক্ষিত হান থাক্ষবে, সেখানেই আত্মগেপন কার প্রাণ রক্ষা কারবেন। গানাহারের রসদ-সামগ্রী নিঃশেষ হওয়ার পর জীবনধারণের প্রয়োজনীয় আস্বাবপরের

وَ مَا كُنَّا مَعَدٌ بَيْنَ حَتَّى نَبِعَثَ رَسُو لَا

মূল্য আকাশচুঘী হয়ে যাবে। এই বর্বর জাতি অবশিষ্ট জনবসতিকে খতম করে দেখে এবং নদ-নদীর পানি নিঃশেষে পান করে ফেলবে।----(১নং হাদীস)

৫. হযরত ঈসা (আ) ও তাঁর সঙ্গীদেরই দোয়ায় এই পঙ্গপালসদৃশ অগণিত লোক নিপাত হয়ে যাবে। তাদের যৃতদেহ সমগ্র ভূপৃষ্ঠকে আল্ছল ফরে ফেলবে এবং দুর্গন্ধের কান্নণে পৃথিবীতে বাস করা দুরহ হয়ে পড়বে।----( ১নং হাদীস )

৬. অতঃপর ঈসা (আ) ও তাঁর সঙ্গীদেরই দোয়ায় তাদের মৃতদেহ সমুদ্রে নিক্ষিপ্ত অথবা অদৃশ্য করে দেয়া হবে এবং বিশ্বব্যাপী রল্টির মাধ্যমে সমগ্র ভূপৃষ্ঠকে ধুয়ে পাক--সাফ করা হবে ৷----( ১ নং হাদীস )

৭. এরপর প্রায় চল্লিশ বছর পৃথিবীতে শান্তি ও শৃণ্ধলা প্রতিণ্ঠিত থাকবে। ডূপ্র্চ তার বরকতসমূহ উদ্গিরণ করে দিবে। কেউ দরিদ্র থাকবে না এবং কেউ কাউকে বিরত করবে না। সর্যন্নই শান্তি ও সুখ বিরাজ করবে।—-( ৩নং হাদীস )

৮. শান্তি ও শৃঞ্চলার সময় কা'বা গৃহের হক্ষ ও ওমরাহ্ অব্যহত থাকবে।---( ৪ নং হাদীস )

হাদীসে প্রমাণিত রয়েছে যে, হযরত ঈসা (আ)-র ওক্ষাত হবে এবং তিনি রসুলুল্লাহ্ (সা)-র রওমা মোবারকে সমাহিত হবেন ৷ অর্থাৎ তিনি হজ্ব ও ওমরার উদ্দেশ্যেই হেজায সফর করার সময় ওফাত পাবেন ৷----( মুসলিম )

৯. রস্লুরাহ্ (সা)-র জীবনের শেষজাগে ত্বপ্ন-ওহীর মাধ্যমে তাঁকে দেখানো হয় যে, ফুলকারনাইনের প্রাচীরে একটি ছিদ্র হয়ে গেছে। তিনি একে আরবদের ধ্বংস ও অবনতির লক্ষণ বলে সাব্যস্ত করেন। প্রাচীরে ছিদ্র হয়ে যাওয়াকে কেউ কেউ প্রহৃত অর্থেও নিয়েছেন এবং কেউ ক্ষেউ রগক অর্থে বুঝেছেন যে, প্রাচীদ্বটি এখন দুর্বল হয়ে পড়েছে, ইয়াজুজ-মাজুজের বের হওয়ার সময় নিকটে এসে গেছে এবং এর আলামত আরব জাতির অধ্যপতনরাপে প্রকাশিত হবে। বার্মি বি

১০. হযরত ঈসা (আ) অবতরণের পর পৃথিবীতে চল্লিশ বছর অবন্থান করবেন ----( ৩ নং হাদীস) তাঁর পূর্বে হযরত মাহ্দী (আ)-এর অবন্থানফাল চল্লিশ বছর হবে। তন্মধ্যে ফিছুকালহবে উডরের সহযোগিতায়। সৈয়দ শরীফ বরযঞ্জী "আসারাতুসসায়াহ্ গ্রছের ১৪৫ পৃষ্ঠায় লেখেন ঃ দাজ্জালের হত্যা ও শান্তি-শৃঞ্জলা প্রতিষ্ঠিত হওয়ার পর ঈসা (আ) চল্লিশ বছর অবন্থান করবেন এবং তাঁর মোট অবন্থানকাল হবে পঁরতাল্লিশ বছর ৷ ১১২ পৃষ্ঠায় বলা হয়েছে ঃ হযরত মাহ্দী (আ) হযরত ঈসা (আ)-র ল্লিশে বছর ৷ ১১২ পৃষ্ঠায় বলা হয়েছে ঃ হযরত মাহ্দী (আ) হযরত ঈসা (আ)-র ল্লিশে বছর ৷ ১১২ পৃষ্ঠায় বলা হয়েছে ঃ হযরত মাহ্দী (আ) হযরত ঈসা (আ)-র লিশের উপর কয়েক বছর আগে আবির্ভু তহবেন এবং তাঁর মোট অবন্থানকাল হবে চল্লিশ বছর ৷ এডাবে পাঁচ অথবা সাত বছর পর্যন্ত উডয়ে এক্রের বসবাস করবেন। এই উডর কালের বৈশিল্ট্য হবে এই যে, সমগ্র ভূপৃষ্ঠে ন্যায় ও সুবিচারের রাজত্ব প্রতিষ্ঠিত হবে ৷ ভূপৃষ্ঠ তার সব বরক্রত ও গুণ্ডধন উদ্গিরণ করে দেবে ৷ ফেউ ফকিরে-মিসফীন থাকবে না ৷ পরস্ণারের মধ্যে শরু তা ও প্রতিহিংসার লেশমান্ন থাফবে না ৷ অবশ্য মহদী (আ)-র

শেষ আমলে দাজ্জাল এসে মহা-মদীনা বায়তুল-মোকাদ্দাস ও তুর পর্বত বাতীত সর্বর দাঙ্গা-হাঙ্গামা ও ফিতনা ছড়িয়ে দেবে। এই ফিতনাটি হবে বিশ্বের সর্বরহৎ ফিতনা। দাজ্জালের অবস্থান ও দাঙ্গা-হাঙ্গামা মাব্র চল্লিশ দিন ছায়ী হবে। তশ্মধ্যে প্রথম দিন এক বছরের দিতীয় দিন এক মাসের এবং তৃতীয় দিন এক সপ্তাহের সমান হবে। আর অবশিষ্ট দিনঙলো হবে সাধারণ দিনেরই মতো। এখানে প্রকৃতপক্ষে দিনগুলো এমন দীর্ঘ করে দেয়া যেতে পারে। কেননা শেষ যুগে প্রায় সব ঘটনাই অভ্যাসবিরুদ্ধ ঘটবে। এমনও সম্ভব যে, দিন তো প্রকৃতপক্ষে স্থাভাবিক্ট থাক্ষবে কিন্ত হাদীস থেকে জানা যায় যে, দাজ্লাল হবে অসাধারণ যাদুকর। কাজেই তার যাদুর প্রভাবে দিবারায়ির পরিবর্তন সাধারণ মানুষের দৃষ্টিতে ধরা না-ও পড়তে পারে। তারা একে একই দিন দেখবে ও মনে করবে। হাদীসে সে দিনে সাধারণ দিন অনুযায়ী অনুমান করে নামায গড়ার আদেশ বর্ণিত রয়েছে। এ থেকেও এ বিষয়ের সমর্থন পাওয়া যায় যে, প্রকৃতপক্ষে দিবারায় প্রবর্তিত হতে থাক্ষবে, কিন্তু মানুষ তা অনুভব করবে না। তাই এই এক বহরের দিনে তিন শ' ষাট দিনের নামায আদায় করার নির্দেশ দেয়া হয়েছে। নতুবা দিনটি প্রকৃতপক্ষে একদিন হলে শরীয়তের নীতি অনুযায়ী তাতে একদিনের নামাযই ফরয হত। মোটকথা দাজ্জালের মোট অবস্থান্যাল এমনি ধরনের চরিশ দিন হবে।

এরপর হযরত ঈসা (আ) অবতরণ করে দাজ্জালকে হত্যা করার মাধ্যমে তার ফিতনারও অবসান ঘটাবেন। কিন্তু এর সাথে সাথেই ইয়াজুজ-মাজুজ বের হবে। তারা ভূপৃঠের সর্বত্র হত্যা ও লুটতরাজ করবে। তাদের অবস্থানকালও কয়েকদিন মার হবে। এরপর হযরত ঈসা (আ)-র দোয়ায় তারা সবাই একযোগে মারা যাবে। মোটকথা, হযরত মেহদীর আমলের শেষ ভাগে এবং ঈসা (আ)-র আমলের গুরুতাগে দাজ্জাল ও ইয়াজুজ-মাজুজের দু'টি ফিতনা সংঘটিত হবে। এগুলো সারা বিশ্বের মানুষকে তহনছ করে দেবে। এই কয়েক দিনের পূর্বে এবং পরে সমগ্র বিশ্বে ন্যায় ও সুবিচার, শান্তি ও বরকত এবং ফল ও শস্যের অভূতপূর্ব আধিক্য হবে। হযরত ঈসা (আ)-র আমলে ইসলাম ব্যতীত কোন কলেমাও ধর্মের অন্তিত্ব থাকবে না, কোন, দীন-দুঃখী থাকবে না। হিংস্ত এবং বিমাক্ত জীবজন্তও একে অপরকে কল্ট দিবে না।

ইয়াজুজ-মাজুজ ও যুলকারনাইনের প্রাচীর সম্পর্কিত এ সব তথ্য কোরআন ও হাদীস উদ্মতকে অবহিত করেছে। এগুলোর প্রতি বিশ্বাস রাখা জরুরী এবং বিরোধিতা করা না-জায়েয়। যুলকারনাইনের প্রাচীর কোথায় অবহিত ? ইয়াজুজ-মাজুজ কোন জাতি ? তারা কোথায় বসবাস করে ? এ সব ভৌগোলিক আলোচনার উপর ইসলামের কোন আফ্রীদা-বিশ্বাস এবং কেরেআনের কোন আয়াতের মর্ম ও ব্যাখ্যা নির্ভরশীল নয়। এতদসত্ত্বেও বিরোধী পক্ষের আবোল-তাবোল বকাবকির জেওয়াব এবং অতিরিক্ত জান লাভের উদ্দেশ্যে আলিমরা এগুলো সম্পর্কেও আলোচনা করেছেন। এ আলোচনার কিয়দংশ নিম্বন উদ্ধৃত করা হচ্ছে ঃ

কুরতুবী স্বয়ং তফসীর গ্রছে সুদ্দীর বরাত দিয়ে বর্গানা করেছেন যে, ইয়াজুজ-মাজুজের বাইশটি গোরের মধ্য থেকে একুশটি গোরকে যুলকারনাইনের প্রাচীর ভারা আবদ্ধ করে দেয়া হয়েছে। একটি গোর প্রাচীরের এপারে রয়ে গেছে। আর সে গোরটি হল তুর্ক। এরপর কুরতুবী বলেনঃ রসূলুল্লাহ্ (সা) তুর্কদের সম্পর্কে যেসব কথা বলেছেন, সেঙলো ইয়াজুজ-মাজুজের সাথে খাপ খায়। শেষ যমানায় তাদের সাথে মুসলমানদের যুদ্ধের কথা সহীহ্ মুসলিমে বণিত রয়েছে। অতঃপর কুরতুবী বলেনঃ বর্তমান সময় তুর্ক জাতির বিপুলসংখ্যক লোক মুসলমানদের মুকাবিলা করার জন্য অগ্রসরমান। তাদের সঠিক সংখ্যা আল্লাহ্ তা'জালাই জানেন। তিনিই মুসলমানদেরকে তাদের অনিপ্ট থেকে বাঁচাতে পারেন। মনে হয় যেন তারাই ইয়াজুজ-মাজুজের অথবা কমপক্ষে তাদের অগ্রতেনাদল।— (কুরতুবী, একাদশ খঙ, ৫৮ পৃঃ কুরতুবী সময়কাল মণ্ঠ হিজরী। তখন তাতারীদের ফিতনা প্রক্ষাশ পায় এবং তারা ইসলামী খিলাফতকে তছনছ করে দেয়। ইসলামী ইতিহাসে তাদের এই ফিতনা সুবিদিত। তাতারীরা যে মোগল তুর্কদের বংশধর; তাও প্রসিদ্ধ।) কিন্ত কুরতুবী তাদেরকে ইয়াজুজ-মাজুজের আবির্জাব বলেননি, যা কিয়া-মতের অম্যতম আলামত। কেননা, মুসলিমের হাদীসে পরিজার বলা হয়েছে যে, ঈসা (আ)-র অবতরণের পর তাঁর আমলে ইয়াজুজ-মাজুজের আবির্জাব হবে।

খ্যাতনামা ইতিহাসবিদ ইবনে খালদুন শ্বীয় ইতিহাস গ্রছের ভূমিকায় সপ্ত ভূখঙের মধ্যথেকে ষষ্ঠ ভূখঙের আলোচনায় ইয়াজুজ-মাভুজ, যুলকারনাইনের প্রাচীর এবং তাদের অবহানহুল সম্পর্কে ভৌগোলিফ দুষ্টিকোণজনিত নিম্নরপ বজব্য রেখেছেন ঃ

সণ্তম ভূখঙের নবম অংশে পশ্চিমদিকে তূর্বীদের কাঞ্জাক ও চকঁস নামে অভিহিত গোৱসমূহ বসবাস করে এবং পূর্বদিকে ইয়াজুজ-মাজুজের বসতি অবস্থিত তাদের উত্তয়ের মধ্যস্থলে কাফেশাস পর্বতমালা অবস্থিত। পূর্বে বলা হয়েছে যে, এই পর্বতমালা চতুর্থ ভূখণ্ডের পূর্বদিকে অবস্থিত ভূমধ্যসাগর থেকে তক হয়ে এই তূখণ্ডেরই শেষ উত্তর প্রাভ পর্যন্ত বিভূত। এরপর ভূমধ্যসাগর থেকে তক হয়ে হয়ে উত্তর পশ্চিম দিকে বিস্তৃত হয়ে পঞ্চম ভূখণ্ডের নবম অংশে প্রবেশ লাভ করেছে। এখান থেকে তা আবার প্রথম দিকে মোড় নিয়েছে এবং সণ্তম ভূখণ্ডের

নবম অংশে প্রবেশ করেছে। এখানে পৌঁছে তা দক্ষিণ থেকে উত্তর-পশ্চিম হয়ে চলে গেছে। এই পর্বতমালা মাঝখানে সিকান্দরী প্রাচীর অবস্থিত, আমরা এইমার যার উল্লেখ করেছি এবং কোরআনও যার সংবাদ দিয়েছে।

আবদুরাহ্ ইবনে খরদাযবাহ্ স্থীয় ভূগোল গ্রছে আব্বাসী খলীফা ওয়াসিক বিরাহ্র একটি স্বপ্ন বর্ণনা করেছেন। তিনি প্রপ্নে দেখেন যে, প্রাচীর খুলে গেছে। এতে তিনি অস্থির হয়ে উঠে বসেন এবং অবস্থা পর্যবেক্ষণের জন্য তাঁর মুখপার সান্নামকে প্রেরণ করেন। সে ফিল্লে এসে এই প্রাচীরের অবস্থা বর্ণনা করে।----( ইবনে খলদুনের 'মুকাদ্দামা' ৭৯ পৃঃ)

আব্বাসী খলীফা ওয়াসিক বিরাহ কর্তৃক যুলকরেনাইনের প্রচীয় পর্যবক্ষণের জন্যে একটি দল প্রেরণ করা এবং তাদের পর্যবেক্ষণ করে ফিরে আসার কথা ইবনে কাসীরও 'আল বেদায়া ওয়ামেহায়হ' গ্রন্থে উল্লেখ করেছেন। তাতে আরও বণিত রয়েছে যে, এই প্রাচীর লৌহনিমিত। এতে বড় বড় তালাবল দরজাও আছে ববং জ্ঞাটি উত্তর-পূর্ব দিকে অবস্থিত। তফসীয় কর্বীর ও তাবারী এই ঘটনা কর্ণনা ফরে জিখেছেন ঃ হে ব্যক্তি এই প্রাচীর পরিদর্শন করে ফিরে আসতে চায়, গাইড তাকে এমন লতাপাতাবিহীন প্রান্তরে গৌছে দেয়, যা সমরখন্দের বিপরীত দিকে অবস্থিত। ----( তফসীয় ক্রীর, ৫ম খণ্ড ৫১ গৃঃ )

শ্রদেয় উন্তাদ হযরত মাওলানা আনওয়ার শাহ্ কাশ্মীরী (রহ) 'আক্টাদাতুল ইসলাম ফী হায়াতে ঈসা (আ) প্রন্থে ইয়াজুজ-মাজুজ ও যুলকারনাইনের প্রচীরের অবস্থা প্রসঙ্গরুমে বর্ণনা করেছেন, ফিন্তু যতটুকু বর্ণনা করেছেন তা অনুসন্ধান ও রেওয়ায়েতের মাপকাঠিতে উৎকৃণ্ট পর্যায়ের। তিনি বলেন গ্রু ফুতুত্বলারী ও বর্ষর মানুষদের লুষ্ঠন থেকে আত্মরক্ষার জন্য পৃথিবীতে এক নয়---বহু জায়গায় প্রাচীর নির্মাণ করা হয়েছে। এগুলো বিভিন্ন বাদশাহ্গণ বিভিন্ন স্থানে নির্মাণ করেছেন। তণ্মধ্যে সর্বরহৎ ও সর্ব-প্রসিদ্ধ হল্ছে চীনের প্রচীর। এর দৈর্ঘ্য আবু হাইয়ানে আন্দালুসী (ইরানের শাহী দরবা-রের ঐতিহাসিফ) বার শত মাইল বর্ণনা করেছেন। এর প্রতিষ্ঠাতা হল্ছেন চীন সম্লাট 'ফগফুর'। এর নির্মাণের তারিখ আদম (আ)-এর অবতরণের তিন হাজার চার শন্ত মাট বছর পর বর্ণনা করা হয়। এই চীন প্রাচীরফে মোগলরা 'আনকুদাহ্' এবং তুর্কীয়া 'বুরকুরফা' বলে থাকে। তিনি আরও বলেন : এমনি ধরনের আরও কয়েফটি প্রাচীর বিভিন্নস্থানে পরিদৃষ্ট হয়।

মওলান। হিফজুর রহমান সিহওয়ারী (রহ) কাসাসুল কোরআনে বিশ্তারিতভাবে শাহ সাহেবের উপরোক্ত বর্ণনার ঐতিহাসিফ ব্যাখ্যা করেছে। এর সার-সংক্ষেপ নিন্দনরাপ ঃ

ইয়াজুজ-মাজুজের লুষ্ঠন ও ধ্বংসকাণ্ড সাধনের পরিধি বিশাল এলাকাব্যাপী বিন্ধৃত ছিল। একদিকে ককেশিয়ার পাদদেশে বসবাসকারীরা তাদের জুলুম ও নির্যা-তনের শিকার ছিল এবং অপরদিকে তিব্বত ও চীনের অধিবাসীরাও ছিল সর্বক্ষণ তাদের আরুমপের লক্ষ্যন্থল। এই ইয়াজুজ-মাজুজের অনিপ্ট থেকে আত্মরক্ষার জন্য বিজিন্ন

## তফসীরে মা'আরেফুর-কোরআন ॥ পঞ্চম খণ্ড

সময় বিভিন্ন স্থানে এক্ষাধিক প্রাচীর নির্মাণ করা হয়েছে। তর্ণমধ্যে সর্বরহৎ ও প্রসিদ্ধ প্রাচীর হচ্ছে চীনের প্রাচীর। উপরে এর কথা উল্লেখ করা হয়েছে।

খিতীয় প্রাচীর মধ্য এশিয়ার বুখারা ও তিরমিষের নিফটে অবস্থিত। এর অব-ছানস্থলের নাম দরবন্দ। এই প্রাচীরটি খ্যাতনামা মোগল সম্রাট তৈমুরের আমলে বিদ্যমান ছিল। রোম সম্রাটের বিশেষ সঙাসদ সীলা বর্জর জর্মেনীও তার গ্রছে এর কথা উল্লেখ করেছেন। আন্দালুসের সম্রাট ফাপ্টার্হলের দূত ক্ল্যাফছুও তার রমপ কাহিনীতে এর উল্লেখ করেছেন। ১৪০৩ খৃস্টাব্দে যখন তিনি সন্রাটের দূত হিসেবে তৈমুরের পরবাল্পে পৌছেন, তখন এ স্থান অতিক্রম করেন। তিনি লিখেন ঃ বাবুল হাদীসের প্রাচীর মুসেলের ঐ পথে অবস্থিত, যা সমরখন্দ ও ভারতের মধ্যন্থলে বিদ্যমান।----( তফ্লসীরে জওয়াহেরুল-কোরআন, তানতাভী, ৯ম খণ্ড, ১৯৮ গৃঃ)

তৃতীয় প্রাচীর রাশিয়ান এলাকা দাগিন্তানে অবস্থিত। এটিও দরবন্দ ও বাবুল আবওয়ার নামে খ্যাত। ইয়াকুত হমডী 'মুজামুল বুলদানে,' ইদরীসী 'জুগরাফিয়া'য় এবং বুন্তানী 'দায়েরাতুল মা'আরিফে' এর অবহা বিস্তান্নিত লিপিবন ফল্লেছেন। এর সার-সংক্ষেপ নিশ্নরাপ ঃ

দাগিন্তানে দরবন্দ একটি রাশিয়ান শহর। শহরটি কাম্পিয়ান সাগরের পশ্চিম তীয়ে অবস্থিত। এটি ৩° উত্তর অক্ষাংশ থেকে ৪৩° উত্তর অক্ষাংশ এবং ১৫° পূর্ব দ্রাঘিমা থেকে ৪৮° পূর্ব দ্রাঘিমা পর্যন্ত বিস্তৃত। একে দরবন্দে নণ্ডশেরওয়া নামেও অভিহিত ফরা হয়। তবে বাবুল-আবওয়াব নামে তা বিশেষ প্রসিদ্ধ।

চতুর্থ প্রাচীর বাবুল আবওয়াব থেকে পশ্চিম দিকে কঞ্চেশিয়ার সুউচ্চ মালঙূমিতে অবস্থিত। সেখানে দুই পাহাড়ের মধ্যস্থলে দারিয়াল নামে একটি প্রসিদ্ধ গিরিপথ রয়েছে। এই চতুর্থ প্রাচীরটি এখানে কাফকায অথবা জাবালে-কোফা অথবা কাফ পর্বতমালার প্রাচীর নামে খ্যাত। বুস্তানী এ সম্পর্কে লেখেন ঃ

এবং এরই (অর্থাৎ বাবুল-আবওয়াব প্রাচীরের) নিকটে আরও একটি প্রচীর রয়েছে, যা পশ্চিম দিক্ষে এগিয়ে গেছে। সন্তবত পারস্যবাসীরা উন্তরাঞ্চলীয় বর্বরদের কবল থেকে আশ্বরক্ষার জন্য এটি নির্মাণ করেছে। এর প্রতিষ্ঠাতা সম্পর্কে সঠিক ও বিস্তদ্ধ কোন বর্ণনা জানা যায়নি। প্রতিষ্ঠাতা হিসেবে কেট কেউ একে সিক্ষান্দরের প্রতি, কেউ কেউ পারস্য সম্রাট নওশেরওয়াঁর প্রতি এর সম্বন্ধ নির্দেশ করেছে। ইয়াকুত বলেন ঃ গলিত তামা দ্বারা এটি নির্মিত হয়েছে। ----( দায়েরাতুল-মা'আরিফ ৭ম খন্ড, ৬৫ গৃঃ)

এসব প্রাচীর সবঙলোই উঙরদিকে অবস্থিত এবং প্রায় একই উদ্দেশ্যে নিমিত হয়েছে। ডাই এগুলোর মধ্যে যুলকারনাইনের প্রাচীর কোনাটি, তা নির্ণয় করা কঠিন। শেষোক্ত দু'টি প্রাচীরের ব্যাপারেই অধিক মতভিন্নতা দেখা দিয়েছে। কেননা, উভয়ন্থানের নাম দরবন্দ এবং উভয়ন্থলে প্রাচীরও বিদ্যমান রয়েছে। উল্লিখিত চারটি প্রাচীরের মধ্যে সবচাইতে বড় ও সবচাইতে প্রাচীন চীনের প্রাচীর যুলকারনাইনের প্রাচীর নয়, এ

স্রা কাহফ

বিষয়ে সবাই একমত। এটি উত্তরদিকে নয়—দূরপ্রাচ্যে অবস্থিত। কোরআন পাকের ইঙ্গিত দ্বারা বোঝা যায়যে, যুলকারনাইনের প্রাচীরটি উওর ভূখণ্ডে অবস্থিত।

এখন উত্তর ভূখণ্ডে অবস্থিত তিনটি প্রাচীর সম্পর্কিত পর্যালোচনা বাকী রয়ে গেল। তম্মধ্য মাসউদী, ইসতাখরী, হমজী প্রমুখ ইতিহাসবিদ সাধারণভাবে সে প্রাচীরকে যুলকারনাইনের প্রাচীর বলেন, যা দাগিস্তান অথবা ককেশিয়ার এলাকা বাবুল-আবওয়াবের দরবন্দ নামক স্থানে কাস্পিয়ানের তীরে অবস্থিত। বুখারা ও তিরমিযির দরবন্দে অবস্থিত প্রাচীরকে যারা যুলকারনাইনের প্রাচীর বলেছেন, তারা সম্ভবত দরবন্দ নাম ঘারা প্রতারিত হয়েছেন। এখন যুলকারনাইনের প্রাচীর বলেছেন, তারা সম্ভবত দরবন্দ নাম ঘারা প্রতারিত হয়েছেন। এখন যুলকারনাইনের প্রাচীর বলেছেন, তারা সম্ভবত দরবন্দ নাম ঘারা প্রতারিত হয়েছেন। এখন যুলকারনাইনের প্রাচীর বলেছেন, তারা সম্ভবত দরবন্দ নাম ঘারা প্রতারিত হয়েছেন। এখন যুলকারনাইনের প্রাচীর বলেছেন, তারা সম্ভবত দরবন্দ নাম ঘারা গ্রাহিত হয়েছেন। এখন যুলকারনাইনের প্রাচীর রবেং ছেয়ে গেছে। এক, দাগিন্থান ককেশিয়ার এলাকা বাবুল-আবওয়াবের দরবন্দের প্রাচীর এবং দুই, আরও উচ্চে কাফকায অথবা কাফ অথবা ককেশাস পর্বতমালায় অবস্থিত প্রাচীর ৪ বং দুই উন্ডয় হানে প্রাচীরের অস্তিত্ব ইতিহাসবিদদের কাছে প্রমাণিত রয়েছে।

হষরত মওলানা আনওয়ার শাহ্ ফাশ্মীরী (রহ) 'আফীদাতুল ইসলাম' গ্রছে উভয় প্রাচীরের মধ্য থেকে ককেশাস পর্বতমালায় অবস্থিত প্রাচীরকে অগ্রাধিকার দিয়েছেন যে, এটিই যুলফারনাইন নির্মিত প্রাচীর।

ষুলকারনাইনের প্রাচীর এখনও বিদ্যমান রয়েছে এবং কিয়ামত পর্যন্ত থাকবে, না ডেলে গেছে ঃ ইউরোপীয় ইতিহাস ও ভূগোল বিশেষজন্না আজকাল উপরোজ প্রাচীর-সমূহের কোনাটির অস্তিত্বই খীকার করেন না। তারা এ কথাও খীকার করেন না যে, ইয়াভুজ-মাজুজের পথ অদ্যাবদি বন্ধ রয়েছে। এরই ভিত্তিতে কোন কোন মুসলমান ইতিহাসবিদও এ কথা বলতে লিখতে গুরু করেছেম যে, কোরআন ও হাদীসে বণিত ইয়াভুজ-মাজুজ বহু পূর্বেই বের হয়ে গেছে। কেউ কেউ হিজরী ষষ্ঠ শতাব্দীতে বাটিকার বেগে উথিত তাতারীদেরকেই এর নিদর্শন সাব্যস্ত করেছেম। কেউ কেউ বর্তমান যুগের পরাশন্তি রাশিয়া চীন, ও ইউরোপীয়দেরকে ইয়াভুজ-মাজুজ বলে দিয়ে বাগোরটি সাঙ্গ করে দিয়েছেন। কিন্ত উপরে রহল মা'আনীর বরাত দিয়ে বর্ণনা করা হয়েছে যে, এটা সম্পূর্ণ দ্রান্ত। সহীহ হাদীসসমূহ অস্বীকার করা ছাড়া ফেউ একথা বলতে পারে না। কোরআন পাফ ইয়াজুজ-মাজুজের অন্থ্যখানফে কিয়ামতের আলামত হিসেবে বর্ণনা করেছে। নাওয়াম ইবনে সামআন প্রেম্থ বণিত সহীহ মুসলিমের হাদীসে পরিষ্ণার বলা হয়েছে যে, ইয়াজুজ-মাজুজের ঘটনাটি ঘটবে দাজ্জালের আবির্ডাব এবং ঈসা (আ)-র আবতরণ ও দাজ্জাল হত্যার পরে। দাজ্জালের আবির্ডাব এবং ঈসা (আ)-র অবতরণ যে আজও পর্যন্ত হয়নি, তাতে কোন সন্দেহের অবকাশ নেই।

তবে যুলকারনাইনের প্রাচীর বর্তমানে ডেঙ্গে গেছে এবং ইয়াজুজ-মাজুজের কোন কোন গোর এপারে চলে এসেছে---একথা বলাও কোরআন ও হাদীসের কোন সুস্পতট বর্ণনার পরিপন্থী নয়---যদি মেনে নেয়া হয় যে, তাদের সমগ্র পৃথিবীকে ধ্বংসস্থপে পরিণত- কারী সর্বশেষ ও সর্বধ্বংসী হামলা এখনও হয়নি; বরং তা উপরে বণিত দাজ্জালের আবির্ভাব এবং ঈসা (আ)-র অবতরণের পরে হবে।

এ ব্যাপারে হযরত উদ্ভাদ আল্লামা কাম্মীরী (রহ)-এর সুচিন্তিত বক্তব্য এই ইউরোপীয়দের এ বক্তব্যের কোন গুরুত্ব নেই যে, তারা সমগ্র ভৃগ্র্য তম তম করে খুঁজে দেখেছে যে, কোথাও এই প্রচীরের অস্তিত্ব নেই। কেননা, হয়ং তাদেরই এ ধরনের বর্ণনা বিদ্যমান রয়েছে যে, পর্যটন ও অন্বেষণের উচ্চতম শিখরে পেঁ হা সন্থেও অনেক অরণ্য, সমুদ্র ও দ্বীপ সম্পর্কে তারা অদ্যাবধি জাননান্ত করতে পারেনি। এ হাড়া এরুপ সন্ডাবনাও দুরবর্তী নয় যে, কথিত প্রাচীরটি বিদ্যমান থাকা সন্থেও পাহাড়সমূহের পতন ও পারস্পরিক সংমুক্তির কারলে তা একটি পাহাড়ের আক্ষার ধারণ করে ফেলেছে। কিয়ামতের পূর্বে প্রাচীরটি ডেঙ্গে যাবে অথবা দূরবর্তী পথ ধরে ইয়াজুজ-মাজুজের কিছু গোর এপারে এসে যাবে---কোরআন ও হাদীসের কোন অকাট্য প্রমাণ এ বিষয়েরও পরিপন্থী নয়। যুলকার-নাইনের প্রাচীর কিয়ামত পর্যন্ত অক্ষা থাক্ববে---এর পক্ষে বড় প্রমাণ হচ্ছে কোরআনে

এর অর্থে উড়য় সম্ভাবনা উল্লেখ করেছেন। তফসীর বাহরে-মুহীতে বলা

#### হয়েছে ঃ

# والوعد يحتمل ان يراد بة يوم القيامة وان يراد بة وقت خروج يا جوج و ما جوج -

এটা এভাবেও হতে পারে যে, প্রাচীর বিধ্বস্ত হয়ে রান্ডা এখনই খুলে গেছে এবং ইয়াজুজ-মাজুজের আরুমণের সূচনা হয়ে গেছে। ষষ্ঠ হিজরীর তাতারী ফিতনাকে এর সূচনা সাব্যস্ত করা হোক কিংবা ইউরোপ, রাশিয়া ও চীনের আধিপত্যকে সাব্যস্ত করা হোক্ষ। কিন্তু একথা সুস্পল্ট যে, এসব সভ্য জাতিব আবির্ভাব ও এদের হল্ট ফিতনাকে কোরআন হাদীসে বণিত ফিতনা আখ্যা দেয়া যায়না। কারণ, তাদের আবির্ভাব আইন ও কানুনের পন্থায় হচ্ছে। কোরআন ও হাদীসে খণিত সেই ফিতনা এমন অর্জরিম হত্যাযন্ত, লুটতরাজ রন্তপাতের মাধ্যমে হবে, যা পৃথিবীর গোটা জনমণ্ডলীকেই ধ্বংস ও বরবাদ করে দেবে। বরং এর সারমর্ম আবার এই দাঁড়ায় যে, দুষ্কৃতকারী ইয়াজুজ– মাজুজেরই কিছু গোর এগারে এসে সন্ডা হয়ে গেছে। তারাই ইসলামী দেশসমুহের জনা নিঃসন্দেহে বিরাষ্ট ফিতনার কারণ হয়ে দাঁড়িয়েছে। কিন্ত ইয়াজুজ–মাজুজের সেসব বর্বর গোর হত্যা ও রন্তপাত ছাড়া কিছুই জানে না, তারা এখন পর্যন্ত আলাহ্র বাণীর তফসীর অনুযায়ী এপারে আসেনি। সংখ্যার দিক্ষ দিয়ে তারাই হবে বেশি। তাদের আবির্ভাব কিয়ামতের কাছাকাছি সময়ে হবে।

দিতীয় প্রমাণ হচ্ছে তিরমিয়ী ও মসনদ আহমদের একটি হাদীস। তাতে উদ্লিখিত রয়েছে যে, ইয়াভুজ-মাভুজ প্রত্যহই প্রাচীরটি খনন করে। প্রথমত এই হাদীসটি ইখনে কাসীরের মতে معلول – দ্বিতীয়ত এতেও এ বিষয়ের বর্ণনা নেই যে, ইয়াভুজ-মাভুজ যে দিন 'ইনশাআল্লাহ্' বন্ধার বরকতে প্রাচীরটি অতিরুম করবে, সেদিনটি কিয়ামতের কাছা-কাছিই হবে। এই হাদীসে এ বিষয়েরও কোন প্রমাণ নেই যে, ইয়াভুজ-মাভুজের গোটা জাতি এই প্রাচীরের পাশ্চাত্যে আবদ্ধ থাকবে। কাজেই তাদের কিছু দল অথবা গোর হয়তো দূরদূরান্ডের পথ অতিরুম করে এপারে এসে গেছে। আজকালকার শক্তিশালী সামুদ্রিক জাহাজের মাধ্যমে এরাপ হওয়া অসন্ডব নয়। কোন কোন ইতিহাসবিদ এ কথাও লিপিবদ্ধ করেছেন যে, ইয়াভুজ-মাজুজ দীর্ঘ সামুদ্রিক সফরের মাধ্যমে এপারে তাসার পথ পেয়ে গেছে। উপরোজ্য হাদীস এর পরিপহী নয়।

মোট কথা; কোরআন ও হাদীসে এরাপ ফোন প্রকাশ্য ও অক্ষাট্য প্রমাণ নেই বে, মুলকারনাইনের প্রাচীর কিয়ামত পর্যন্ত অক্ষয় থাকবে অথবা কিয়ামতের পূর্বে এপারের মানুষের উপর তাদের প্রারন্ডিক ও মামুলী আক্রমণ হতে পারবে না। তবে তাদের চূড়ান্ত, ভয়াবহ ও সর্বনাশা আক্রমণ কিয়ামতের পূর্বে সেই সময়েই হবে, যে সময়ের কথা ইতিপূর্বে বারবার উল্লেখ কর্যুহয়েছে। সারকথা এই যে, কোরআন ও হাদীসের বর্ণনার উত্তিতে ইয়াজুজ-মাজুজের প্রাচীর ডেঙ্গে রান্ডা খুলে গেছে বলে যেমন অব্যাট্য ফরসালা করা মার না; তেমনি এ কথাও বলা যায় না যে, প্রাচীরটি কিয়ামত পর্যন্ত কারেম থাকা জরুরী। উত্তরদিকেরই সন্তাবনা রয়েছে ।

رى دى

(৯৯) আমি সেদিন তাদেরকে দলে দলে তরঙ্গের আকারে ছেড়ে দেব এবং শিলায় ফুঁৎকার দেয়া হবে। জতঃপর আমি তদেের সবাইকে একন্নিত করে আনব। (১০০) সেদিন আমি কাফিরদের কাছে জাহায়ামকে প্রত্যক্ষডাবে উপস্থিত করব। (১০১) যাদের চক্ষুসমূহের উপর পর্দা ছিল আমার স্মরণ থেকে এবং যারা গুনডেও সক্ষম ছিল না।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আদ্মি সেদিন ( অর্থাৎ যখন প্রাচীর বিধ্বস্ত হওয়ার প্রতিশুনতির দিন আসবে এবং ইয়াজুজ-মাজুজের আবির্ভাব হবে, তখন আমি) তাদের এমন অবন্থা করে ছাড়ব যে, এক্ষদল অন্য দলের ভেতর চুকে পড়বে। ( কেননা তারা অগণিত সংখ্যায় একযোগে বের হয়ে পড়বে এবং সবাই একে অপরকে ডিলিয়ে যাওয়ার চেল্টা করবে ৷) এবং (এটা ফিয়ামতের নিকটবর্তী সময়ে হবে। এর কিছুদিন পর কিয়ামতের প্রস্তৃতি শুরু হবে। প্রথমবার শিঙ্গায় ফুঁৎকার দেওয়া হবে। ফলে সমগ্র বিশ্ব নান্তানাবুদ হয়ে যাবে। অতঃপন্ন দ্বিতীয়বার) শিঙ্গায় ফুঁৎকার দেওয়া হবে। ( ফলে সবাই জীবিত হয়ে যাবে)। অতঃপর আমি সবাইকে একজন একজন করে ( হাশরের মাঠে ) একর করব এবং জাহা-য়ামকে সেদিন কাফিরদের কাছে প্রতাক্ষডাবে উপস্থিত করব, যাদের চোখের উপর (দুনিয়াতে) আমার স্মরণ থেকে (অর্থাৎ সত্যধর্মকে দেখার ব্যাপারে) পর্দা পতিত ছিল এবং (তারা যেমন সত্যকে দেখত না, তেমনিভাবে তাকে) তনতেও পারত না। (অর্থাৎ সত্যকে জানার উপায় দেখা ও শোনা উভয় পথই তারা বন্ধ করে রেখেছিল)।

### আনুষরিক ভাতব্য বিষয়

مد و د ۲۸۰ مدر د ۲۵۰ مرد ۸ مر مدر ۲۸۰ مدر د ۲۵۰ مر مدر د ۲۵۰ مرمد م ۲۰ بعضهم بر متَّذُ بموج في بعض مرمد منهم بر متَّذُ بموج في بعض

মাজুজকেই বোঝানো হয়েছে। তাদের একদল অপরদলের মধ্যে চুকে পড়বে---বাহ্যত এই অবহা তখন হবে, যখন তাদের পথ খুলে যাবে এবং তারা পাহাড়ের উচ্চতা থেকে শুন্তবেগে নিচে অবতরণ করবে। তফসীরবিদগণ অন্যান্য সম্ভাবনাও লিখেছেন !

হয়েছে। উদ্দেশ্য এই যে, হাশরের মাঠে জিন ও মানবজাতিকে একর করা হবে। لِلْكُفِرِيْنَ نُزُلًا @ قُلْ هَلْ نَنَبِّئَكَمُ بِالاً.

لى الْإِيْنَ دت کا

(১০২) কাফিররা কি মনে করে যে, তারা আমার পরিবর্তে আমার বান্দাদেরকে জন্তিভাবকরপে প্রহণ করবে? আমি কাফেরদের অভ্যর্থনার জন্য জাহারামকে প্রস্তুত করে রেখেছি। (১০৩) বলুন ঃ আমি কি তোমাদেরকে সেসব লোকের সংবাদ দেব, যারা কর্মের দিক দিয়ে খুবই ক্ষতিগ্রস্ত ? (১০৪) তারাই সে লোক, যাদের প্রচেষ্টা পাথিবজীবনে বিদ্রান্ত হয়; অথচ তারা মনে করে যে, তারা সৎকর্ম করছে। (১০৫) তারাই সে লোক, যারা তাদের পালনকর্তার নিদর্শনাবলী এবং তার সাথে সাক্ষাতের বিষয় অশ্বীকার করে। ফলে তাদের কর্ম নিষ্ফল হয়ে যায়। সুতরাং কিয়ামতের দিন তাদের জন্য আমি কোন শুরুত্ব ছির করব না। (১০৬) জাহারাম---এটাই তাদের প্রতিফল, কারণ, তারা কাফের হয়েছে এবং আমার নিদর্শনাবলী ও রসূল্যগকে বিদ্রুপের বিষয়রাগে গ্রহণ করেছে। (১০৭) যারা বিশ্বাস স্থাপন করে ও সৎকর্ম সম্পাদন করে, তাদের অভ্যর্থনার জন্যে আছে জান্নাতুল ফিরদাউস। (১০৮) সেখনে তারা চিরকাল থাকবে, সেখনে থেকে স্থান পরিবর্তন করতে চাইবে না।

## তফসীরের সার-সংক্ষেপ

এরপরও কি কাফিররা মনে করে যে, আমার পরিবর্তে আমার বান্দাদেরকে ( অর্থাৎ যারা আমার মালিকানাধীন এবং আমারই আদেশের গোলাম, ইচ্ছাকৃতভাবেই অথবা অনিচ্ছাকৃতভাবে তাদেরকে ) অভিভাবক ( অর্থাৎ উপাস্য ও অভাব পূরণকারী ) রাপে গ্রহণ করবে ? ( এটা শিরক ও পরিষ্কার কুফর )। আমি কাফিরদের অন্তার্থনার জন্য জাহান্নামকে প্রস্তৃত করে রেখেছি। ( ব্যঙ্গচ্ছলে অভ্যর্থনা বলা হয়েছে। তারা যদি তাদের হুকল্লিত সৎ কর্মের জন্য গর্যবোধ করে এবং এ কারণে নিজেদেরকে মুজিপ্রাণ্ড, আমাব থেকে মুন্তি মনে করে, তবে ) আপনি ( তাদেরকে ) বলুন ঃ আমি কি তোমাদেরকে এমন লোকদের সংবাদ দেব, যারা কর্মের দিক দিয়ে সম্পূর্ণ ক্ষতিগ্রন্ত ? তারা সেব লোক, পাথিবজীবনে যাদের কৃত পরিশ্রম ( সৎ কর্ম সম্পাদন যা করেছেল) স্বই বিফলে গেছে এবং তারা ( মুর্খতাবশত ) মনে করেছে যে, তারা ভাল কাজই করছে। ( অন্তঃপর তাদের উদাহরণ এমনভাবে বর্ণনা করা হচ্ছে, যাতে তাদের পরিশ্রম বিষল হওয়ার কারণও জানা যায় এবং প্রসঞ্জরমে কর্ম বিষল হওয়ার বিষয়াদিরও বিশ্লেষণ হয়ে যায়। অর্থাৎ) তারা সেসব লোক, যারা তাদের পালনকর্তার নিদর্শনাবলী এবং তাঁর সাথে সাক্ষাৎ (অর্থাৎ কিয়ামত) অস্বীকার করে। (তাই) তাদের সব (সৎ) কর্ম নিগ্ফল হয়ে গেছে। অতএব, কিয়ামতের দিন আমি তাদের (সৎকর্মের) জন্য সামান্য ওজনও হির করব না। (বরং) তাদের প্রতিফল তাই হবে (যা উপরে বণিত হয়েছে, অর্থাৎ) জাহালাম। কারণ, তারা কুফর করছিল এবং (এই কুফরের একটি শাখা এমনও ছিল যে) আমার নিদর্শনাবলী ও রসূলগণকে উপহাসের বিষয়রপে গ্রহণ করেছিল। (অতঃপর তাদের বিপরীতে ঈমানদারদের অবস্থা বর্ণনা করা হচ্ছে যে) নিশ্চয় যারা বিশ্বাস করে এবং সৎকর্ম সম্পাদন করে, তাদের অন্তর্থনার জন্য রয়েছে ফিরদাউসের উদ্যান। সেখানে তারা চিরকাল অবন্থান করবে (তাদেরকে কেউ বের করবে না) এবং সেখান থেকে অন্যন্ত্র যেতে চাইবে না।

আনুযরিক ভাতব্য বিষয়

--- اَ نَحَسِبَ الَّذِيْنَ كَغُرُوا أَنْ يَتَعَجْدُوا عِبَا دِي مِنْ دُوْنِي أَوْلِياً ءَ

তফসীর বাহরে মুহীতে বণিত আছে যে, এ ক্ষেত্রে কিছু বাক্য উহা রয়েছে। অর্থাৎ نيجد بهم نفعا و بنتغعون بذ (ر) الا تضا আমার পরিবর্তে আমার বান্দাদেরকে উপাসারপে গ্রহণ করছে; তারা কি মনে করে যে, এ কাজ তাদেরকে উপহৃত করবে এবং এ দ্বারা তাদের কিছুটা কল্যাণ হবে ? এই জিড়াসা অষীকারবোধক। অর্থাৎ এরাপ মনে করা ভ্রান্তি ও মূর্খতা।

এ এ এন ( আমার দাস ) বলে এখানে ফেরেশতা এবং সেসব পয়গম্বরগণকে বোঝানো হয়েছে দুনিয়াতে যাদেরকে উপাস্য ও আঞ্চাহ্র শরীকরাপে ছির করা হয়েছে ; যেমন হযরত ওযায়ের ও ঈসা (আ)। কিছু সংখ্যক আরব ফেরেশতাদেরও উপাসনা করত, পক্ষান্তরে ইহুদীরা, ওযায়ের (আ)-কে এবং খৃস্টানরা হযরত ঈসা (আ)-কে আক্লাহন্ধ

শরীকরপে গ্রহণ করেছে। তাই আয়াতে أَكْرُوا حَدَّ عَدُووا বলে কাফেরদের এসব দলকেই বোঝানো হয়েছে। কোন কোন তফসীরবিদ এখানে 'আমার বান্দা' অর্থ নিয়েছেন শয়তান। সূতরাং الخ بي كَفُروا -এর অর্থ হবে যারা শয়তান ও জিনের উপাসনা করে। কেউ কেউ 'আমার বান্দা' অর্থ ও স্থিত এবং মালিকানাধীন বন্ত গ্রহণ করে একে ব্যাপকাকার করে দিয়েছেন। ফলে আগুন, মৃতি, তারকা ইত্যাদি মিধ্যা উপাসাও

**ሣሮ**8

এর অ্রেন্ডুঁড়ন্ড হয়ে গেছে। তফসীরের সার-সংক্ষেপে এ অর্থের দিকেই ইন্নিত করা হয়েছে ! বাহুরে মুহীত প্রভৃতি গ্রন্থে প্রথম তফসীরকেই প্রবল সাব্যস্ত করা হয়েছে ।

َ ا سُولُو الله الله الله الله المعتقة अंग्र अन्न अग्नि وَلَيْ عَ

ব্যবহৃত হয়। এখানে এর অর্থ কার্যনির্বাহী, অভাব পুরণকারী, যা সত্য উপাস্যের বিশেষ ওপ। উদ্দেশ্য, তাদেরকে উপাস্যরপে গ্রহণ করা।

اً لا خسر بن أعمالاً المعادة এখানে প্রথম দুই আয়াত এমন ব্যক্তি ও দলকে অন্তর্ভু জ

করেছে, যারা কোন কোন বিষয়কে সৎ মনে করে তাতে পরিশ্রম করে। কিন্ত আরাহ্র কাছে তাদের সে পরিশ্রম বৃধা এবং সে কর্মও নিত্ফল। কুরতুবী বলেন, এ অবস্থা দু'টি কারণে সৃষ্টি হয়। এক. রান্তবিশ্বাস এবং দুই. লোক দেখানো মনোবৃত্তি। অর্থাৎ সব বিশ্বাস ও ঈমান ঠিক নয়, সে যত ভাল কাজই করুক, যত পরিশ্রমই করুক, পরকালে সবই বৃথা ও নিষ্ফল প্রতিপন্ন হবে।

এমনিভাবৈ যে ব্যক্তি মানুষকে সন্তুণ্ট করার জন্য লোকদেখানো মনোবৃত্তি নিয়ে কাজ করে সে-ও তার সে কাজের সওয়াব থেকে বঞ্চিত হবে। এই ব্যাপক অর্থের দিক দিয়ে কোন কোন সাহাবী খারেজী সম্প্রদায়কে এবং কোন কোন তফসীরবিদ মু'তাযিলা, রাওয়াফেষ ইত্যাদি বিশ্রান্ত সম্প্রদায়কে আনোচ্য আয়াতের লক্ষ্য সাব্যন্ত করেছেন। কিন্তু পরবর্তী আয়াতে নিদিল্ট করে দেওয়া হয়েছে যে, এখানে সেসব কাফিরকে বোঝানো হয়েছে, যারা আল্লাহ্র নিদর্শনাবলী এবং কিয়ামত ও পরকাল অন্ধীকার করে।

وَ لَقَا تَتَعَدُّوهُ إِذَا يَا تَ رَبُّهُمْ وَلَقًا تَهُ

য়্যান, মাযহারী প্রভৃতি গ্রন্থে বলা হয়েছে যে, এখানে প্রকৃত উদ্দেশ্য হল সেসব কাফির সম্প্রদায়, যারা আলাহ্, কিয়ামত ও হিসাব-কিতাব অয়ীকার করে। কিন্তু বাহাত তারাও এর ব্যাপক অর্থের সাথে সম্পর্কহীন হতে পারে না, যাদের অপবিশ্বাস তাদের কর্মকে বরবাদ ও পরিশ্রম নিস্ফল করে দেয়। হযরত আলী ও সা'দ (রা) প্রমুখ সাহাবী থেকে এ ধন্ননের উঞ্জি বর্ণিত আছে।----( কুরতুবী)

বলে দেখা যাবে, কিন্ত হিসাবের দাঁড়ি-পারায় তার কোন ওজন হবে না। কেননা কুফর ও শিরকের কারণে তাদের আমল নিপ্ফল ও গুরুত্বহীন হয়ে যাবে।

বোখারী ও মুসলিমে আবু হরায়রা (রাঃ)-এর রেওয়ায়েত মতে রসূলুল্লাহ্ (সাঃ) বলেন ঃ কিয়ামতের দিন জনৈক দীর্ঘদেহী স্থূলকায় ব্যক্তি আসবে, আল্লাহ্র কাছে মাছির

ডানার সমপরিমাণও তার ওজন হবে না। অতংপর তিনি বলেন, যদি এর সমর্থন চাও, - 1 = 1 তবে কোরআনের এই আয়াত পাঠ কর 2

হষরত আনু সাঈদ খুদরী (রা) বলেন ঃ কিয়ামতের দিন এমন এমন কাজকর্ম করা হবে, ষেগুলো স্থলতার দিক দিয়ে মদীনার পাহাড়সমূহের সমান হবে, কিন্তু ন্যায়-বিচারের দাঁড়ি-পাল্লায় এগুলোর কোন ওজনই থাকবে না।

مرد و س بَعْنًا تَ أَلْفَرَدُو مَ مَعْ عَلَيْ الْعَرْدُو مَ مَعْ عَلَيْ الْعَرْدُو مَ مَعْ عَلَيْ الْعَرْدُ و भक्त, না অনারব এ বিধয়ে মতভেদ রয়েছে। যারা অনারব বলেন, তারাও ফারসী রোমী, না সুরইয়ানী ইত্যাদি সম্পর্কে নানা মত পোষণ করেন।

বোখারী ও মুসলিমে বণিত হাদীসে রসূলুল্লাহ (সা) বলেন ঃ তোমরা যখন আলাহ্র কাছে প্রার্থনা কর, তখন জালাতুল-ফিরদাউসের প্রার্থনা কর। কেননা, এটা জালাতের সর্বোৎরুষ্ট স্তর। এর উপরেই আলাহ্র আরশ এবং এখান থেকেই জালাতের সব নহর প্রবাহিত হয়েছে।---( কুরতুবী )

يبغون عنها حو لا \_\_\_\_উদ্দেশ্য এই যে, জান্নাতের এ স্থানটি তাদের জন্য

অক্ষয় ও চিরহায়ী নিয়ামত। কেননা, আল্লাহ্ তা'আলা এ আদেশ জারি করে দেবেন, যে জান্নাতে প্রবেশ করেছে, তাকে সেখান থেকে কখনও বের করা হবে না। কিন্তু এখানে একটি আশংকা ছিল এই যে, এক জায়গায় থাকতে থাকতে অতিষ্ঠ হয়ে যাওয়া মানুষের একটি যভাব। সে ছান পরিবর্তনের ইচ্ছা করে। যদি জান্নাতের বাইরে কেংথাও যাওয়ার অনুমতি না থাকে, তবে জান্নাতও একটি কয়েদখানার মত মনে হতে থাকবে। আলোচ্য আয়াতে এর জওয়াব দেওয়া হয়েছে যে, জান্নাতকে অন্যান্য গৃহের আলোকে দেখা মুর্খতা বৈ নয়। যে ব্যক্তি জান্নাতে যাবে, জান্নাতের নিয়ামত ও চিডাকর্ষক পরিবেশের সামনে দুনিয়াতে দেখা ও ব্যবহার করা বস্তুসমূহ তার কাছে নগণ্য ও তুচ্ছ মনে হবে। জান্নাত থেকে বাইরে যাওয়ার কল্পনাও কোন সময় কারও মনে জাগবে না।

فُلُ لَوُكَأَنَ الْبُحُرُمِدَادًا لِكَلِمْتِ رَبِّي لَنَفِدَ الْبَحُرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلِمِتُ ذَبْحٍ وَلَوْجِمُنَا بِمِثْلِهِ مَدَدًا ۞ قُلْ إِنَّهَآ أَنَابَشُرَّقِنْلُكُمُ يُوْحَى إِلَىٰ أَنَّهُمَا إِلَىٰ كُمُ إِلَهُ وَآحِدًا فَهُنَ كَانَ يُرْجُوْ إِلَىٰا أَ رَبِّهِ فَلْيَعْمَلُ عَملًا صَالِحًا وَلَا يُشْرِكُ بِعِبَادَةِ رَبِّهُمْ أَحَدًّا ﴿

(১০৯) বলুন ঃ আমার পালনকর্তার কথা, লেখার জন্যে যদি সমুদ্রের পানি কালি হয়, তবে আমার পালনকর্তার কথা শেষ হওয়ার আগেই সে সমুদ্র নিঃশেষিত হয়ে যাবে। সাহায্যাথেঁ অনুরাপ আরেকটি সমুদ্র এনে দিলেও। (১১০) বলুন ঃ আমিও তোমাদের মতই একজন মানুষ, আমার প্রতি প্রত্যাদেশ হয় যে, তোমাদের ইলাহ্ই এক-মার ইলাহ্। অতএব, যে ব্যক্তি তার পালনকর্তার সাক্ষাৎ কামনা করে, সে যেন সৎকর্ম সম্পাদন করে এবং তার পালনকর্তার ইবাদতে কাউকে শরীক না করে।

#### তফসীরের সার-সংক্ষেপ

আপনি লোকদেরকে বলে দিন : যদি আমার পালনকর্তার বাণী ( অর্থাৎ যেসব বাক্য আক্রাহ্ তা'আলার গুণাবলী ও উৎকর্ষ বোঝায় এবং এসব বাক্য মারা কেউ আল্লাহ্র গুণাবলী ও উৎকর্ষ বর্ণনা করে, তবে এসব বাণী) লিপিবদ্ধ করার জন্য সমুদ্র (অর্ধাৎ সমুদ্রের পানি ) কালি হয় (এবং তম্বারা লেখা গুরু করে) তবে আমার পালনকর্তার বাণী শেষ হওয়ার আগেই সমুদ্র নিঃশেষিত হয়ে যাবে (এবং সব কথা আয়ত্তে আসবে না ); যদিও সমুদ্রের অনুরূপ আল্লেকটি সমুদ্র (এর) সাহায্যার্থে আমি এনে দেই (তবুও সে বাণী শেষ হবে না, অথচ দ্বিতীয় সমুদ্রও শেষ হয়ে যাবে। এতে বোঝা গেল যে, আল্লাহ্র বাণী অসীম। তাঁর পরিবর্তে কাফিররা যাদেরকে আল্লাহ্র শরীকরাপে প্রহণ করেছে, তাদের মধ্যে কেউ এমন নয়। তাই বিশেষ করে তিনিই একমার উপাস্য ও পালনকর্তা। কাজেই তাদেরকে) আগনি (একথাও) বন্ধে দিন 🛚 আমি তো তোমাদের সবার মতই একজন মানুষ (খেদোয়ীর দাবীদার নই এবং ফেরেশতা হওয়ার দাবী ফরি না। তবে হাঁা) আমার কাছে (আঞ্চাহ্র পক্ষ থেকে) ওহী আসে ( এবং ) তোমাদের সত্য মা'বুদই এক্ষমার মাবুদ। অতএব, যে ব্যক্তি তার পালনকর্তার সাক্ষা**ৎ কামনা করে** ( এবং তার প্রিয়গান্ত হতে চায় ), সে যেন আমাকে রসূল স্বীক্ষা<mark>র করে, আমার শরীয়ত</mark> অনুযায়ী সৎ কর্ম সম্পাদন করতে থাকে এবং তার পালনকর্তার ইবাদতে কাউকে শরীফ না করে।

#### আনুষঙ্গিক ভাতব্য বিষয়

হাদীসে বণিত শানে-নুষ্ল থেকে সূরা কাহ্ফের শেষ আয়াতে উল্লিখিত বাক্য। مُرَكَمُ مُرَكَمُ مُعَبَّدًا وَ لَا يَشَرِكُ بِعَبًا وَ لَا رَبْعُ أَحَدًا المُرَكَمُ مُعَبًا وَ لَا يَشَرِكُ بِعَبًا وَ لَا يَشَرِكُ بِعَبًا وَ لَا يَشَرِكُ بِعَبًا وَ لَا يَشَرِكُ مُعَ দ্বারা 'গোপন শিরক' অর্থাৎ রিয়া তথা লোক দেখানে। মনোবৃত্তি বোঝানো হয়েছে।

ইমাম হাকেম ওঁার মুস্তাদরাকে হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে আকাস (রা) থেকে বর্ণনা করেন যে, জনৈক মুসলমান আল্লাহ্র পথে জিহাদ করত এবং মনে মনে কামনা করত যে, জনসমাজে শৌর্ষবীর্য প্রচারিত হোক। তারই সম্পর্কে আলোচ্য আয়াতটি

. . .

অবতীর্ণ হয়। (এ থেকে জানা গেল যে, জিহাদে এরাপ নিয়ত করলে জিহাদের সওয়াব পাওয়া যায় না।)

'ইবনে আবী হাতেম ও ইবনে আবিদ্দুনিয়া' 'কিতাবুল ইখলাসে' তাউস থেকে বর্ণনা করেন যে, একবার জনৈক সাহাবী রসুলুরাহ্ (সা)-র কাছে বললেন ঃ আমি মাঝে মাঝে যখন কোন সৎকর্ম সম্পাদনের অথবা ইবাদতের উদ্যোগ গ্রহণ করি, তখন আল্লাহ্ তা'আলার সন্তুল্টিই থাকে আমার উদ্দেশ্য ; কিন্তু সাথে সাথে এ কামনাও মনে জাগে যে, লোকেরা আমার কাজটি দেখুক। রসূলুরাহ্ (সা) একথা তনে চুপ করে রইলেন। অবশেষে উল্লিখিত আয়াত অবতীর্ণ হয়।

আবু নঈম 'তারীখে আসাকির' গ্রন্থ হযরত ইবনে আব্বাস (রা)-এর রেওয়ারেতে লিখেছেন ঃ জুনদুব ইবনে সুহায়েব যখন নামায় পড়তেন, রোষা রাখতেন অথবা দান-খয়রাত করতেন এবং এসব আমলের কারণে লোকদেরকে তার প্রশংসা করতে দেখতেন, তখন মনে মনে খুব আনন্দিত হতেন। ফলে আমল আরও বাড়িয়ে দিতেন। এরই পরি-প্রেক্ষিতে এ আয়াত নাযিল হয়।

এসব রেওয়ায়েতের সারমর্ম এই যে, আয়াতে রিয়াকারীর গোপন শিরক থেকে বারণ করা হয়েছে। আমল আলাহুর উদ্দেশে হলেও যদি তার সাথে কোনরূপ সুখ্যাতি ও প্রভাব-প্রতিপন্ডির বাসনা থাকে, তবে তাও একপ্রকার গোপন শিরক। এর ফলে মানুষের আমল বরবাদ বরং ক্ষতিকর হয়ে দাঁড়ায়।

কিন্তু অন্য কর্তিপয় সহীহ্ হাদীস থেকে এর বিপরীতও জানা যায়। উদাহরপত তিরমিয়ী হযরত আবু হুরায়রা (রাঃ) থেকে বর্ণনা করেন ঃ একবার তিনি রস্তুরাহ্র কাছে আরষ করলেন, জামি মাঝে মাঝে আমার যরের ভিতরে জায়নামাযে (নামাযরত) থাকি। হঠাৎ কোন ব্যক্তি এসে গেলে আমার কাছে ভাল লাগে যে, সে আমাকে নামায-রত অবছায় দেখেছে। এটা কি রিয়া হবে ? রস্লুরাহ্ (সা) বললেন ঃ আবু হরায়রা, আল্লাহ্ তোমার প্রতি রহম করুন। এমতাবছায় তুমি দু'টি সওয়াব পাবে। একটি তোমার সে গোপন আমলের জন্য যা তুমি পূর্ব থেকে করছিলে এবং দিতীয়টি তোমার প্রকাশ্য আমলের জন্য যা রোকটি আসার পর হয়েছে। (এটা রিয়া নয়)।

সহীহ্ মুসলিমে বণিত রয়েছে, একবার হযরত আবৃষর গিঞ্চারী (রা) রস্বুরাত্ (সা)-কে জিজেস করলেন ঃ এমন বাজি সম্পর্কে বলুন, যে কোন সৎ কর্ম করার পর মানুষের মুখে তার প্রশংসা শোনে। রস্লুল্লাহ্ (সা) বললেন ঃ مركب المركب المركب المركب المركبي الم مركبي المركبي المركب المركبي المركبي

তৃষ্ণসীর মাযহারীতে বলা হয়েছে, প্রথমোজ্ঞ রেওয়ায়েতের তাৎপর্য এই যে, নিজেয় আমল দারা আলাহ্ তা'আলার সন্তপ্টির সাথে স্থ্পটজীবের সন্তপিট অথবা নিজের

সূরা কাহ্ফ

সুখ্যাতি ও প্রভাব-প্রতিপড়ির নিয়তকে শরীক করে নেওয়া এমনকি, লোকমুখে প্রশংসা শ্বনে আমল আরও বাড়িয়ে দেওয়া। এটা নিঃসন্দেহে রিয়া ও গোপন শিরক ।

তিরমিষী ও মুসলিমে বণিত শেষোক্ত রওয়ায়েতগুলেরে সম্পর্ক হল সে অবস্থার সাথে যে, আমল খাঁটিভাবে আল্লাহ্র জন্যই হয়ে থাকে, লোফমুখে সুখ্যাতি ও প্রশংসার প্রতি প্রক্ষেপ থাকে না। অতঃপর যদি আল্লাহ্ তা'আলা অনুগ্রহ করে লোকের মাঝে তার প্রসিদ্ধি সম্পন্ন করে দেন এবং মানুষের মুখ দিয়ে প্রশংসা করিয়ে দেন, তবে রিয়ার সাথে এ আমলের কোন সম্পর্ক নেই। এটা মু'মিনের জন্য (আমল কবুল হওয়ার) অগ্রিম সুসংবাদ। এডাবে বাহ্যত পরস্পর বিরোধী উত্তয় প্রকার রেওয়ায়েতের মধ্যে সমশ্বয় সাধিত হয়ে যায়।

রিয়ার অগুড় পরিগতি এবং তজ্জন্যে হাদীসের কঠোর সতর্কবাণী ঃ হযরত মাহমুদ ইবনে লবীদ (রা) বলেন, রসূলুয়াহ্ (সা) বলেছেন ঃ আমি তোমাদের সম্পর্কে যে বিষয়ে সর্বাধিক আশংকা করি, তা হচ্ছে ছোট শিরক। সাহাবায়ে কিরাম নিবেদন করলেন ঃ ইয়া রাসুলাল্লাহ্, ছোট শিরক কি ? তিনি বললেন ঃ রিয়া। ----( আহমদ)

বায়হাকী শোয়াবুল-ঈমান গ্রন্থে হাদীসটি উদ্ধৃত করে তাতে অতিরিক্ত আরও বর্ণনা করেছেন যে, কিয়ামতের দিন আল্লাহ্ তা'আলা যখন বান্দাদের কাজকর্মের প্রতি-দান দেবেন, তখন রিয়াক্ষার লোকদেরকে বলবেন ঃ 'তোমরা তোমাদের কাজের প্রতিদান নেয়ার জন্য তাদের কাছে যাও, যাদেরকে দেখানোর উদ্দেশ্যে তোমরা কাজ করেছিলে। এরপর দেখ, তাদের কাছে তোমাদের জন্য কোনে প্রতিদান আছে কি না।'

হযরত আবৃ হুরায়রার রেওয়ায়েতে রসূলুরাহ (সা) বলেছেন যে, আলাহ্ তা'আলা বলেন ঃ আমি শরীকদের সাথে অন্তর্ভু ক্ত হওয়ার উর্ধ্বে। যে ব্যক্তি কোন সৎ কর্ম করে এবং তাতে আমার সাথে অন্যকেও শরীক করে, আমি সেই আমল শরীকের জন্য হেড়ে দেই। অন্য এক রেওয়ায়েতে রয়েছে, আমি সেই আমল থেকে মুক্ত ; সে আমলকে খাঁটিডাবে আমি তার জন্যই করে দেই, যাকে সে আমার সাথে শরীক করেছিল।—(মুসলিম)

হযরত আবদুল্লাহ্ ইবনে উমর রস্লুল্লাহ্ (সা)-কে বলতে গুনেছেন, যে ব্যক্তি সুখ্যাতি লাভের জন্য সৎ কর্ম করে আল্লাহ্ তা'আলাও তার সাথে এমনি ব্যবহার করেন ; যার ফলে সে ঘৃণিত ও লাঞ্চিত হয়ে যায়।----( আহমদ, বায়হাকী, মাযহারী)

তক্ষসীর কুরতুবীতে আছে, হমরত হাসান বসরী (র)-কে ইখলাস ও রিয়া সম্পর্কে প্রশ্ন করা হলে তিনি বললেন ঃ ইখলাসের দ্বারা হচ্ছে সৎ ও ভাল কর্মের গোপ-নীয়তা পসন্দ করা এবং মন্দ কর্মের গোপনীয়তা পসন্দ না করা। এরপর যদি আল্লাহ্ তা'আলা তোমার আমল মানুষের কাছে প্রকাশ করে দেন, তবে তুমি একথা বল ঃ হে আল্লাহ্, এটা আপনার অনুগ্রহ ও কুপা; আমার কর্ম ও প্রচেল্টার ফল নয়।

হাকীম, তিরমিয়ী হযরত আবুবকর সিদ্দীক (রা) থেকে বর্ণনা করেছেন যে, প্রসূলুরাহ্ (সা) শিদ্ধকের আলোচনা প্রসঙ্গে বললেন : هو فيبكم أخفى من ديبب

সূরা কাহ্ফের কতিপয় ফযীলত ও বৈশিষ্ট্য ঃ হযরত আবুদারদা বর্ণনা করেছেন যে, রসূলুরাহ (সা) বলেন ঃ যে ব্যক্তি সূরা কাহ্ফের প্রথম দশ আয়াত মুখন্থ রাখবে, সে দাজ্জালের ফিতনা থেকে নিরাপদ থাকবে ৷--- ( মুসলিম, আহমদ, আবু দাউদ, নাসায়ী )

ইমাম আহমদ, মুসলিম ও নাসায়ী আবুদ্দারদার এই রেওয়ায়েতে একথাও বর্ণনা করেছেন যে, যে ব্যক্তি সূরা কাহ্ফের শেষ দশ আয়াত মুখন্থ রাখবে, সে দাজ্জালের ফিতনা থেকে নিরাপদ থাকবে।

হযরত আনাসের রেওয়ায়েতে রসূলুরাহ (সা) বলেনঃ যে ব্যজি সূরা কাহ্ফের প্রথম ও শেষ আয়াতগুলো পাঠ করবে, তার জন্য আপাদমন্ডক এক নূর হবে এবং যে ব্যক্তি পূর্ণ সূরা পাঠ করবে তার জন্য মাটি থেকে আকাশ পর্যন্তনূর হবে।--( ইবনুস-সুন্নী, আহমদ )

হযরত আবৃ সায়ীদের রেওয়ায়েতে রস্লুল্লাহ (সা) বলেন ঃ যে ব্যক্তি জুমআর দিন পূর্ণ সূরা কাহ্ফ পাঠ করে, পরবর্তী জুমআ পর্যন্ত তার জন্য নূর হয়ে যায়। —-( হাকিম, মাযহারী )

জনৈক ব্যক্তি হযরত আবদুল্লাহ ইবনে আব্বাসের কাছে বলল গ আমি মনে মনে ঘুম থেকে জেগে নামায পড়তে ইক্ষা করি, কিন্তু ঘুম প্রবল হয়ে যায়। তিনি বললেন গ তুমি যখন ঘুমাতে যাও তখন সূরা কাহ্ফের শেষ আয়াতগুলো نَّ لَ لَ مُ لَ مُ لَ مُ قُلْ لَ مُ كَانَ بَ مَ مَ لَ مُ قُلْ لَ مُ كَانَ مَ مَ مَ لَ مَ مَ مَ مَ لَ مَ مَ مَ مَ مَ لَ مَ مَ مَ مَ مَ لَ مَ ब्रुदाल , আল্লা তখনই তোমাকে জাগিয়ে দেবেন।--(ছা'লবী)

মসনদে-দারেমীতে আছে, যির ইবনে হবায়শ হযরত আবদাহকে বললেন ঃ যে ব্যক্তি সূরা কাহ্ফের এই শেষ আয়াতগুলো পাঠ করে ঘুমাবে, সে যে সময় জাগার নিয়ত করবে, সে সময়ই জেগে যাবে। আবদাহ বলেন ঃ আমি বারবার আমলটি পরীক্ষা করে দেখেছি, ঠিফ তাই হয়।

একটি গুরুত্বপূর্ণ উপদেশ ঃ ইবনে আরাবী বলেন ঃ আমাদের শায়খ তুরতুসী বলতেন ঃ তোমার মূল্যবান জীবনের সময়ঙলো যেন সমসাময়িকদের সাথে প্রতিযোগিতা

ও বন্ধু-বালবের মেলামেশার মধ্যেই অতিযাহিত হয়ে না যায়। দেখ, আল্লাহ্ তা'আলা এই আয়াত দারা তাঁর বর্ণনা সমাপত করেছেন ঃ

ذَمَنْ كَانَ يَرْجُوا لِقَاءَ رَبَّهُ فَلَمُعَمَلُ عَمَلًا صَالِحًا وَ لَا يَشَرِ ثُ بِعَبَادَة رَبَّه أَهَدًا

অর্থাৎ যে ব্যক্তি তার পালনকর্তার সাক্ষাৎ কামনা করে, সে যেন সৎ কর্ম সম্পাদন করে এবং তার পালনকর্তার ইবাদতে যেন কাউকে শরীক না করে। —(কুরতুবী)

## W/W/W/ALOURANS.COM

#### শেষ নিবেদন

আজ ১৩৯০ হিজরী সনের যিলকদ মাসের ৮ তারিখ রোজ রহস্পতিবার দুপুর বেলা সূরা কাহ্ফের এই তফসীর সম্পূর্ণ সমাপত হয়। আল্লাহ্ তা'আলার অশেষ ফষল ও রহম যে, এমন এক সময়-সন্ধিক্ষণে কোরআন করীমের প্রথমার্ধের কিছু বেশী অংশের তরজমা সম্পূর্ণ হল, যখন আমার বয়সসীমা ৭৬তম বর্ষপরিক্রমায় যায়৷ গুরু করেছে। যে সময়ে আমি শারীরিক দুর্বলতার সাথে সাথে দীর্ঘ দু'বছর ধরে বিভিন্ন ধরনের রোগেও আক্রান্ত এবং মানসিক চিন্তার ভীড়ও অপরিসীম! এতদসত্বেও আমি হতাশ নই, বরং অত্যন্ত আশাবাদী যে, আল্লাহ্ তা'আলা তাঁরে অপার ফষল ও রুপায় কোরআনে করীমের অবশিষ্পট তফসীরও সম্পূর্ণ ফরার তওফীক দান করবেন।

ইফারা—৯৩-৯৪ প্র/১৪৮৪ (উ)—১০,২৫০

20143 अट्राय्मिक स्थाप्य कार्याद अन्द्र राष्ट्राय, जालद एराय्यवादिन एराय्यवास्यव नार्डाएव दरमें पर्ये कार्य एर्य्या कर्वतन।